
St
ef

a
n 

N
eu

ha
us

 (H
rs

g
.) 

   
  R

he
in
ro
m
an

tik

Königshausen & Neumann

Stefan Neuhaus (Hrsg.)

Rheinromantik
Das Mittelrheintal ist nicht nur wegen seiner landschaft-

lichen Schönheit, sondern auch wegen seiner ganz 

besonderen Geschichte zum Welterbe ernannt worden; eine 

Geschichte, die zunächst vor allem von der Literatur, der Musik 

und der Malerei geprägt wurde. Die folgenreiche Rheinreise 

des in Koblenz-Ehrenbreitstein geborenen Clemens Brentano 

mit Achim von Arnim im Jahr 1802, in der Zeit der Frühromantik, 

ist einer der Ausgangspunkte zahlreicher kultureller, sozialer 

und politischer Entwicklungen, die bis heute nachwirken. Hein-

rich Heines Loreley-Gedicht, das auf eine Ballade Brentanos 

zurückgeht, und viele andere Werke trugen erheblich dazu 

bei, dass „das Mittelrheintal die Pionierlandschaft des euro-

päischen Tourismus“ wurde (Der Spiegel vom 14.02.2002). Die 

Beiträge des vorliegenden Bandes verstehen sich als Bausteine 

zu der noch zu schreibenden Kulturgeschichte einer weltweit 

berühmt gewordenen Landschaft.

neuhaus_24_978-3-8260-9058-5.indd   1neuhaus_24_978-3-8260-9058-5.indd   1 04.06.2025   16:25:0004.06.2025   16:25:00



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
 

Stefan Neuhaus (Hrsg.) 
— 

Rheinromantik 
 





Rheinromantik 
 
 

 
 

Herausgegeben von  
Stefan Neuhaus 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Königshausen & Neumann 



 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© 2025 
Verlag Königshausen & Neumann GmbH 
Leistenstraße 7 
D-97082 Würzburg 
info@koenigshausen-neumann.de 
 
Umschlag: skh-softics / coverart 
Umschlagabbildung: Berlin, Treptow, Berlin – Niederschöneweide,  
Wirtshaus Loreley (Zeno Ansichtskarten) 
 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
 
Druck: docupoint, Magdeburg 
Printed in Germany 
 

ISBN 978-3-8260-9058-5 
eISBN 978-3-8260-9059-2 
 
www.koenigshausen-neumann.de 
www.ebook.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



Inhalt 

Vorwort ................................................................................................ 9 

 

Rhein und Romantik 

Wolfgang Bunzel (Frankfurt/M.): 

Rheinromantik: Autoren – Themen – Phasen – Medien ................ 13 

Jochen A. Bär (Vechta): 

Was ist am Rhein romantisch? .......................................................... 63 

Hajo Diekmannshenke (Koblenz): 

Der romantische Blick: Rheinreiseführer ........................................ 83 

Barbara Koelges (Koblenz): 

„Vom Zauber des Rheins ergriffen“:  

Reiseskizzen und illustrierte Rheinbeschreibungen als 

Stimmungsträger der Rheinromantik ............................................... 99 

Stefan Neuhaus (Koblenz): 

Das Politische der Rheinromantik ................................................. 113 

 

Rheinromantik in der (Reise-)Literatur 

Urte Stobbe (Köln): 

Höhepunkt und Überwindung der Romantik: Heines 

Loreleygedicht im Kontext von Wilhelm Müllers Die schöne 

Müllerin ............................................................................................ 127 

Davina Beck (Mainz): 

Der Mäuseturm von Bingen: Zur literarischen Rezeption einer 

Rheinsage im 19. Jahrhundert ......................................................... 145 

Andreas Keller (Potsdam): 

Johannes Weitzels Rheinreise (1825) als frühe Form der 

identitätsbildenden Rheinromantik ................................................ 165 

Sebastian Milkereit (Wuppertal): 

Rheinromantik von der Elbe: Der Rhein in Ludwig Tiecks 

‚Dresdner Novellen‘ – Liebeswerben und Waldeinsamkeit .......... 183 



Nikolaus Gatter (Köln): 

„Jetzt wurzle ich meine eignen Lebenstage in diesen Boden“:  

Karl August Varnhagens Stelldichein im Rheinland mit  

Charlotte Williams Wynn ............................................................... 195 

Magdalene Ziegler-Krevel (Bad Hönningen): 

Sagenhaft poetisch = Sagenhaft romantisch?  

Leben und Schreiben der Adelheid von Stolterfoth:  

Eine Dichterin der Rheinromantik 1800 bis 1875 ......................... 217 

Betty Brux-Pinkwart (Eutin):  

Die Rheinreise der Eutiner Schriftstellerin  

Wilhelmine Johannsen im Jahr 1851 .............................................. 243 

Peter Glasner (Bonn): 

„…auch kümmert uns hier nur das malerische und das 

romantische…“ Karl Simrock (1802-76) und die  

Rheinromantik ................................................................................. 261 

Markus Schwering (Köln): 

Thackeray am Rhein: Rheinromantik als Rezeption einer 

Rezeption ......................................................................................... 287 

Jan Hurta (Bamberg): 

Die Loreley in Mark Twains A Tramp Abroad .............................. 311 

Clemens Fuhrbach (Köln): 

Vom Realismus des Rheins zur dialogischen Heimat:  

Clemens Brentano und die Rezeption der Romantik  

im Werk Heinrich Bölls .................................................................. 327 

Michael Braun (Köln u. Berlin): 

Sprechende Muse und Natur im Anthropozän:  

Loreley-Gedichte von Franz Josef Czernin, Ulla Hahn,  

Uwe Kolbe, Peter Rühmkorf u.a. ................................................... 345 

Christof Hamann (Köln): 

Den Rhein erinnern, den Rhein vergessen: Über einen 

Gedichtzyklus von Thomas Kling .................................................. 363 

 

  



‚Doing‘ Rheinromantik 

Nicolai Glasenapp (Koblenz): 

Wie die Romantik den Rhein erfand: Ökologische Lesarten 

rheinromantischer Poetik................................................................ 385 

Klaus-Dieter Regenbrecht (Koblenz):  

Forster und von Humboldt, Tranchot und von Müffling: 

Rheinromantik und neue Raumerfahrung ..................................... 405 

Eva L. Wyss u. Lena Dunkelmann (Koblenz): 

R(h)eine Romantik:  

Gedichte als Doing Romance in Liebesbriefen seit 1800 ............... 417 

Miriam Strieder (Aachen): 

Raum-Romantisierung: Der Osteinsche Park auf dem  

Niederwald – exemplarische Analyse eines frühen 

Landschaftsgartens am Mittelrhein zwischen dem  

Erhabenen, dem Pittoresken und der Romantik ........................... 439 

Susanne Enderwitz (Dörscheid): 

David Roberts: Ein Maler an Rhein und Nil.................................. 459 

Andreas Sieß u. Oliver Ruf (Bonn): 

Punkte, Linien, Oberflächen: Rhein-Phantasma, romantischer 

Spiegeleffekt und eine ästhetisch motivierte Medientheorie des 

Interface ........................................................................................... 481 

Dieter Kramer (Dörscheid):  

Joseph Gregor Lang (1744-1835): Rheinromantik und  

Katholische Aufklärung .................................................................. 497 

Michael Hollmann (Koblenz): 

Das „ewige Deutschland“: Der Mittelrhein als Staatskulisse ....... 507 

 

Zu den Beiträger*innen ................................................................... 527 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



9 

Vorwort 

 

 

Der Rhein, insbesondere der Abschnitt des Mittelrheins, kann auf eine be-

wegte Deutungsgeschichte zurückblicken. „Während der Rhein in der 

Romantik zum gesellschaftlichen und idyllischen Zentrum aufstieg, rückte 

er Mitte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts in den Fokus politi-

scher Interessen.“
1
 Max Schneckenburgers aus der Rheinkrise 1840 gebo-

renes Lied Die Wacht am Rhein, eine Drohung gegen Frankreich in Vers-

form, stieg im 1871 gegründeten zweiten deutschen Kaiserreich zu einer 

inoffiziellen Nationalhymne auf und beförderte den nationalen Chauvinis-

mus, der schließlich in den Ersten Weltkrieg führen sollte – und später auch 

in den zweiten. Währenddessen waren zahlreiche Reisende aus der ganzen 

Welt auf Dampfschiffen auf dem Rhein oder auf Eisenbahnzügen entlang 

des Rheins unterwegs, um die pittoreske Fluss- und Burgenlandschaft auf 

sich wirken zu lassen und abends – oder auch schon früher – vom überall 

angebauten Wein zu kosten, der „Reim- und Zauberformel, die ihn [den 

Rhein] bis heute weltberühmt macht“.
2
 

Gertrude Cepl-Kaufmanns und Hella-Sabrina Langes „literarischer 

Reiseführer“ gibt Einblicke in die bereits auf die Römer zurückgehende 

Reise- und Schreibtätigkeit, mit der die „europäische Lebensader“
3
 Rhein 

bekannt und schließlich so berühmt wurde, dass sich Mythen um sie zu 

ranken begannen, die eine weltweite, unverwüstlich scheinende Begeiste-

rung hervorriefen.
4
 Auch Karl-Heinz Göttert stellt in seiner ‚literarischen 

Reise‘ den Rhein entlang fest: „An Werken ist jedenfalls kein Mangel, im-

mer wieder fährt man an Orten vorbei, die Handlungsorte von Romanen, 

Gedichten, Theaterstücken waren.“
5
 Die Grenzen zwischen Fiktion und 

Realität sind gerade am Rhein schon früh ins Schwimmen gekommen. 

Die von Wolfgang Bunzel, Michael Hohmann und Hans Sarkwicz ver-

messene Romantik an „Rhein und Main“
6
 gliedert nach den Orten, die lite-

rarisches Interesse geweckt haben und die für Autor*innen, vor allem na-

türlich im Umfeld der Romantik, besonders wichtig gewesen sind. Dabei 

 

1
  Gertrude Cepl-Kaufmann u. Hella-Sabrina Lange: Vorwort. In: Dies. (Hg.): Der 

Rhein. Ein literarischer Reiseführer. Darmstadt: Wiss. Buchges. 2006, S. XIII-XIV, 

hier S. XIII. 

2
  Ebd. 

3
  Ebd. 

4
  Für eine historische Herleitung der Rheinbegeisterung vgl. Horst Johannes Tüm-

mers: Der Rhein. Ein europäischer Fluß und seine Geschichte. München: C.H. Beck 

1994. 

5
  Karl-Heinz Göttert: Der Rhein. Eine literarische Reise. Mit 120 Abb. u. 7 Karten. 

Stuttgart: Reclam 2021. 

6
  Wolfgang Bunzel, Michael Hohmann u. Hans Sarkowicz (Hg.): Romantik an Rhein 

und Main. Eine Topographie. Darmstadt: Wiss. Buchges. 2014. 



10 

gehen sie auch auf Reisen und ihre literarisch-touristischen Folgen ein. Be-

sonders folgenreich war die Reise von zwei jungen Männern, von denen 

einer (Clemens Brentano) aus dem heute zu Koblenz gehörenden Ehren-

breitstein stammt: 

„1801 schuf Clemens Brentano (1778-1842) in seiner Ballade ‚Zu 

Bacharach am Rheine…‘ mit der Lore Lay die Symbolfigur der 

Rheinromantik. In Kenntnis der Schönheiten des Mittelrheins bra-

chen im Juni 1802 der in Ehrenbreitstein geborene Brentano und der 

aus Berlin stammende Achim von Arnim (1781-1831) von Frankfurt 

aus zu einer Rheinreise auf, deren literarische Ergebnisse der roman-

tischen Bewegung in Deutschland Flügel verleihen sollten.“
7
 

Aus Sicht der Frühromantiker war die Landschaft des Mittelrheins, die im 

vorliegenden Band besonders beachtet werden soll, eine symbolische oder 

auch allegorische, passend zu dem wohl berühmtesten Satz der Epoche: 

„Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie.“
8
 Friedrich 

Schlegels Diktum ließ sich in der die Vergangenheit, die Gegenwart und die 

Zukunft miteinander in Beziehung setzenden, mit dörflichem oder klein-

städtischem Leben erfüllten, ruinengesäumten Flusslandschaft, in dessen 

Strom sich der Himmel spiegelte, praktisch erfahren; erst während des Rei-

sens in bunten vorbeiziehenden Eindrücken und dann während des Verwei-

lens an den Ufern, auf Spaziergängen und Wanderungen. 

Aus der Geschichte dieser besonderen Landschaft folgte eine beson-

dere Auszeichnung, die zugleich eine Verpflichtung darstellt, sie zu bewah-

ren, das betrifft ihre Natur und Architektur wie auch ihre Verankerung im 

kulturellen Gedächtnis: „Im Juni 2002 wurde das ‚Obere Mittelrheintal‘ als 

erste deutsche Kulturlandschaft in die Welterbe-Liste der UNESCO auf-

genommen.“
9
 Eine im Mittelrheintal angesiedelte nennenswerte For-

schungstätigkeit, die seiner kulturgeschichtlichen Bedeutung entspricht, 

steht noch aus, während die Universitätsstädte Frankfurt am Main und Jena 

hingegen vergleichweise offensiv und selbstbewusst mit ihrem Romantik-

Erbe umgehen. Es gibt neben Romantik-Museen auch Professuren mit ent-

sprechenden Schwerpunkten oder besondere Forschungseinrichtungen, 

die sich der weiteren, kritischen Tradierung der Romantik und ihrer bis 

heute wirkenden Tendenzen widmen, auch und gerade in ihren topographi-

schen Kontexten. 

Die Kulturgeschichte gerade der Region, in der die Rheinromantik 

entstand und der anschließend eine herausragende soziale, politische und 

 

7
  Wolfgang Bunzel, Michael Hohmann u. Hans Sarkowicz: Eine historische, touristi-

sche und kulturtopographische Vermessung der Romantik an Rhein und Main. In: 

Dies. (Hg.): Romantik an Rhein und Main, S. 9-39, hier S. 22. 

8
  Friedrich Schlegel: Fragmente. In: Herbert Uerlings (Hg.): Theorie der Romantik. 

Stuttgart: Reclam 2000 (RUB, Bd. 18088), S. 79-81, hier S. 79. 

9
  UNESCO Welterbe Oberes Mittelrheintal. URL: https://www.welterbe-mittel-

rheintal.de/unesco-wom (abgerufen am 28.01.2025). 



11 

ökonomische Bedeutung für Staat und Gesellschaft zukam, soll in den Bei-

trägen des vorliegenden Bandes exemplarisch weiter ausgeleuchtet werden. 

Ob die Absicht, die Rheinromantik auch an ihrem Ursprung zu verankern, 

gelungen ist, müssen die Leser*innen selbst entscheiden; damit verbunden 

ist die Hoffnung auf weitere Initiativen, die zu einem lebendigen Umgang 

mit den aufgezeigten Traditionen führen und helfen, sie auf zeitgemäße 

Weise weiterzuentwickeln. 

Auf eine kurze Vorstellung der Einzelbeiträge wird hier verzichtet, 

ihre große Zahl würde das Vorwort erheblich ausdehnen und eher von einer 

Lektüre der Beiträge abhalten als ihr zuarbeiten. Die Titel sollten aussage-

kräftig genug sein und ein hoffentlich im besten Sinne schmökerndes Lesen 

ermöglichen. 

 

*** 

 

Dank gebührt 

• dem Landesbibliothekszentrum, vor allem Frau Dr. Barbara Koel-

ges und Herrn Dr. Benjamin Merkler, für die langjährige Zusam-

menarbeit, gerade auch beim Thema Kulturen des Mittelrheins; 

• den Beiträger*innen, die größtenteils Vorträge an der Universität 

Koblenz im Rahmen einer Ringvorlesung im Wintersemester 

2023/24 und eines Brentano-Kolloquiums im Sommersemester 

2024 gehalten haben, jeweils mit dem Schwerpunktthema „Rhein-

romantik“; 

• dem Fachbereich 2: Philologie/Kulturwissenschaften der Univer-

sität Koblenz; 

• der Verlagsleitung, die seit vielen Jahren ein offenes Ohr für Pro-

jekte dieser Art hat und sofort bereit war, den Band in das Pro-

gramm aufzunehmen. 

 

Stefan Neuhaus 

Mai 2025 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 

Rheinromantik: 

Autoren – Themen – Phasen – Medien 

 

Wolfgang Bunzel (Frankfurt/M.) 

 

 

Die Vorgeschichte: der Rhein als pittoreske Landschaft 

 

Englische Maler nutzten auf ihren für die künstlerische Ausbildung als un-

verzichtbar angesehenen Reisen nach Italien meist den Rhein als bequemen 

und vergleichsweise raschen Transportweg in den Süden. Dennoch benö-

tigten sie geraume Zeit, um die Strecke zu bewältigen. Allein „von Köln 

nach Mainz“ dauerte die Fahrt mit dem Schiff „im günstigsten Fall [...] 8 

Tage“.
1
 Um sich die Reisezeit zu verkürzen, begannen in der zweiten Hälfte 

des 18. Jahrhunderts einige Künstler*innen damit, Zeichnungen oder Farb-

skizzen der sie umgebenden Landschaft anzufertigen. Manche unterbra-

chen ihre Reise auch, um vom Ufer aus malerische Ansichten festzuhalten. 

Lange Zeit galt das Engtal des Rheins als eher öde und weitgehend reizlose 

Gegend. Diese Einschätzung begann sich erst im Zuge des sog. gothic re-

vival
2
 im England des 18. Jahrhunderts zu ändern. Da man nun architekto-

nische Relikte des Mittelalters als pittoreske ästhetische Reizmomente an-

sah, wurden u.a. künstliche Ruinen als landschafts- und gartengestalteri-

sche Elemente beliebt.
3
 Vor diesem Hintergrund stieß die Rheinlandschaft 

mit ihren z.T. verfallenen Burgen, Kirchen und Türmen auf besonderes In-

teresse, weil hier bereits vorhanden war, was in der Heimat erst kunstvoll 

nachgeahmt werden musste. 

Auf der Rheinreise, die John Gardnor 1787 mit seinem Neffen Richard 

unternahm, entstanden die Vorlagen für Aquatinta-Radierungen, die unter 

dem Titel Views taken on and near the river Rhine, at La Chapelle, and on 

the river Maese (1788) als opulenter Folioband erschienen. Diese pittores-

ken Darstellungen von Orten und Bauwerken am Ufer des Rheins gelten 

als „das erste und bekannteste illustrierte Ansichtenwerk der beginnenden 

 

1
 Clemens von Looz-Corswarem: Schifffahrt auf dem Rhein im 18. Jahrhundert. In: 

Beiträge zur Rheinkunde 59/60 (2008), S. 5-24, hier S. 14. 

2
 Vgl. hierzu die Grundlagenwerke von Kenneth Clark: The Gothic revival: an essay in 

the history of taste. London: Constable 1940, und Reinhard Haferkorn: Gotik und 

Ruine in der englischen Dichtung des 18. Jahrhunderts. Leipzig: Tauchnitz 1924 

(Leipziger Beiträge zur englischen Philologie, Bd. 4). 

3
 Der englische Dichter William Shenstone ließ seinen in der Grafschaft Shropshire 

gelegenen Landschaftsgarten The Leasowes „schon 1745“ mit „einer künstlichen go-

tischen Ruine“ versehen; Gisela Dischner: Ursprünge der Rheinromantik in England. 

Zur Geschichte der romantischen Ästhetik. Frankfurt/M.: Klostermann 1972 (Stu-

dien zur Philosophie und Literatur des neunzehnten Jahrhunderts, Bd. 17), S. 100. 



14 

Rheinromantik“.
4
 Gardnor orientierte sich bei der Komposition seiner Sti-

che unverkennbar an dem Werk Observations on the River Wye, and several 

parts of South Wales, etc. relative chiefly to picturesque beauty; made In the 

Summer of the Year 1770 (1782) des englischen Malers und Kunsttheoreti-

kers William Gilpin, das mit Radierungen seines Neffen William Sawrey 

Gilpin versehen war. Hier wie in einigen vorausgehenden Essays und Land-

schaftsbeschreibungen entwickelte Gilpin seine Theorie der „picturesque 

beauty“, die das „klassische Landschaftsideal“
5
 in Frage stellte und einer – 

romantisch deutbaren – Erhabenheitsästhetik den Weg bahnte. Sie wurde 

in der Folgezeit für viele englische Künstler leitend und prägte dann auch 

ihre Wahrnehmung der Gegenden um den Rhein. 

Das durch die Schroffheit der Felsen in Kombination mit der Wasser-

fläche entstehende Nebeneinander von Vertikalen und Horizontalen, der 

den Blick begrenzende und immer nur partielle Ausschnitte bietende, ge-

wundene Lauf des Flusses und die durch die starke Schattenbildung forciert 

hervortretenden Hell/Dunkel-Kontraste des Engtals ließen einen ästhe-

tisch verdichteten Wahrnehmungsraum entstehen: „In der Rheinlandschaft 

erkannte man jenes ästhetische Ideal, das seit dem späten 17. Jahrhundert 

unter dem Begriff des Pittoresken Einzug in die Kunst gehalten hatte.“
6
 

Der Umstand, dass Gardnor und seine Nachfolger das ursprünglich an Ge-

genden auf der britischen Insel gewonnene Darstellungsprinzip des Pitto-

resken
7
 auf die Rheinlandschaft übertrugen, zeigt allerdings auch, dass diese 

anfangs noch nicht als einzigartig eingestuft, sondern lediglich als deutsche 

Entsprechung eigentlich für England typischer Landschaftsmerkmale an-

gesehen wurde. 

 

 

  

 

4
 Michael Schmitt: Die illustrierten Rhein-Beschreibungen: Dokumentation der Wer-

ke und Ansichten von der Romantik bis zum Ende des 19. Jahrhunderts. Köln, Wei-

mar u. Wien: Böhlau 1996 (Städteforschung, Reihe C: Quellen, Bd. 7), S. 77. 

5
 Wilhelm Heinrich Riehl: Das landschaftliche Auge [1850]. In: W.[ilhelm] H. [ein-

rich] Riehl: Culturstudien aus drei Jahrhunderten. Stuttgart: J. G. Cotta’scher Verlag 

1859, S. 57-79, hier S. 58. 

6
 Susanne Kiewitz: Mit Blick auf Bingen. Anfänge und Facetten der poetischen Rhein-

romantik in Deutschland. In: Binger Geschichtsblätter, 22. Folge, 2002/2003: Bingen 

und die Rheinromantik, S. 29-50, hier S. 32. 

7
 Gilpin hob bei seinen Landschaftsbeschreibungen ausdrücklich hervor, dass „herrli-

che Ruinen [...] nicht nur mit zu den eigenthümlichen Zügen der englischen Land-

schaft, sondern auch zu den malerischsten Schönheiten derselben“ gehören; Wilhelm 

Gilpin’s [...] Bemerkungen, vorzüglich über malerische Naturschönheit, auf einigen 

Reisen durch unterschiedene Gegenden von England und Schottland aufgesetzt. Aus 

dem Englischen, mit Anmerkungen des Uebersetzers [Gotthilf Friedrich Kunth]. 

Erster Theil. Leipzig: Johann Friedrich Junius 1792, S. 19. 



15 

Die literarische Erfindung der Rheinromantik 

 

Was den Landschaftsdarstellungen englischer Maler komplett fehlte, war 

die Dimension geschichtlicher Tiefe. Die sorgfältig komponierten und zu 

einem Gutteil auch idealisierten malerischen Ansichten, die auf den Markt 

kamen und das Bildgedächtnis der folgenden Generationen prägten, gaben 

zwar eine ungefähre Vorstellung davon, wie die Rheinlandschaft um 1800 

aussah, teilten den Betrachtern aber nichts von jener Zeit mit, aus der die 

dargestellten Relikte eigentlich stammen. Diese Aufgabe übernahm erst die 

Dichtung der deutschen Romantik. Das erste markante literarische Zeugnis 

der Zuwendung zum Rhein als literarischer Landschaft ist Clemens Brenta-

nos Roman Godwi (1801), dessen – „Fragmentarische Fortsetzung“ über-

schriebener – Schlussteil an den Ufern des Rheins spielt.
8
 Die titelgebende 

Hauptfigur – bezeichnenderweise der Sohn eines reichen Engländers, der 

sich später als Kaufmann in Frankfurt niedergelassen hat – erlebt die nicht 

näher spezifizierte Gegend am Rhein als Ideallandschaft, als eine Art von 

deutschem Arkadien: 

„Godwi reiste mit frohem Mute nach dem Rhein, trank mit den 

fröhlichen Weinlesern, und küßte die schönen lustigen Mädchen, 

wenn er mit ihnen getanzt hatte. Es war ein herrliches Leben, [...] es 

war alles wie in einer goldnen Zeit, man liebte alles und ward von 

allem geliebt. – Die Berge waren nicht zu hoch, und die Täler nicht 

zu tief, und der Rhein nicht zu breit, die Freude und Gesundheit 

ebnete und einigte alles zu einem mannichfaltigen Tummelplatze 

glücklicher Menschen.“
9
 

Ein besonderes Erlebnis für Karl Godwi stellt dabei der Besuch des zwi-

schen Rüdesheim und Assmannshausen gelegenen Landschaftsparks des 

Grafen von Ostein dar; der Protagonist bemerkt darüber:
10

 

„Das letztemal, da ich ausritt, nahm ich meinen Weg nach einem der 

schönsten Punkte am Rheine, dem Ostein, einem schönen Lust-

schlosse auf dem Niederwald, einem hohen Berge, dem Städtchen 

 

8
 Vgl. hierzu auch Wolfgang Bunzel: Die Erfindung der Rhein-Romantik. Achim von 

Arnims und Clemens Brentanos Rhein-Reise (1802) – Voraussetzungen, Hinter-

gründe, Kontexte. In: Internationales Jahrbuch der Bettina-von-Arnim-Gesellschaft, 

Jahrgang 24/25 (2012/13), S. 45-61. 

9
 Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, ver-

anstaltet vom Freien Deutschen Hochstift. Bd. 16. Prosa I (Godwi oder das steinerne 

Bild der Mutter). Hg. v. Werner Bellmann. Stuttgart, Berlin, Köln u. Mainz: Kohl-

hammer 1978, S. 487. 

10
 Zur Rolle des Parks in der romantischen Symbolgeographie vgl. Wolfgang Bunzel: 

Niederwald und Ostein-Park. In: Ders., Michael Hohmann u. Hans Sarkowicz (Hg.): 

Romantik an Rhein und Main. Eine Topographie. Darmstadt: von Zabern 2014, S. 

180-185. 



16 

Bingen gegenüber; dieser Berg macht den Winkel, um den sich hier 

der Rhein scharf herumwendet.“
11

 

Im mit pseudomittelalterlichen Ruinenbauten – der Rossel, dem Klippen-

haus (später auch als Rittersaal bezeichnet) und der zeitweise von einem 

bezahlten Eremiten bewohnten Zauberhöhle – versehenen Ostein-Park 

verschränken sich Architektur, Gartengestaltung und der Anblick einer er-

haben wirkenden Naturkulisse zu einer Kunst-Landschaft eigener Art.
12

 

Godwi erlebt hier eine romantische Entgrenzungserfahrung, bei der sich 

sein Ich auszudehnen und in der Natur aufzugehen scheint. Hier scheint 

die Zeit still zu stehen, „Vor- und Nachwelt“ fließen auf wundersame Weise 

ineinander und sind plötzlich „aufgelöst in einem unendlichen Gefühl des 

Daseyns“:
13

 

„[...] es war mir, als walle die Seele des kräftigen Stromes herauf 

durch die Adern des Berges, wie warmes lebendiges Blut, und der 

Boden lebe unter mir, und alles sei ein einziges Leben, dessen Puls-

schlag in meinem Herzen schlage. Hier hat alles ein Ende, und alles 

ist gelöst, hier ist alles vergessen, und ein neues Leben fängt an.“
14

 

So ereignet sich für Godwi am Rhein eine Art von Wiedergeburt; mit einem 

Mal gelingt es ihm, – zumindest temporär (denn an dieser Stelle bricht der 

Text ab) – seine Zerrissenheit zu überwinden.
15

 Als Schauplatz individueller 

Gesundung ist der Rhein zum einen perspektivischer Flucht- bzw. Ziel-

punkt
16

 des Textes, zum anderen wird er aber auch als Heilslandschaft in-

szeniert, in der die Erfahrung verloren geglaubter Identität möglich ist. 

Doch Brentano beließ es nicht bei der Schilderung des emphatischen 

Landschaftserlebnisses einer erfundenen Romanfigur in der Gegenwart, er 

montierte auch mehrere in einer unbestimmten Vorzeit angesiedelte 

 

11
 Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 16, S. 542. 

12
 Kiewitz hat darauf hingeweisen, daß es die „enge Verbindung von Kunst und Natur“ 

ist, die den besonderen Reiz des Osteinschen Parkarrangement Ortes ausmacht; 

Susanne Kiewitz: Mit Blick auf Bingen. Anfänge und Facetten der poetischen Rhein-

romantik in Deutschland, S. 31. 

13
 Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 16, S. 394. 

14
 Ebd., S. 545. 

15
 Dies ist gegen von Petersdorffs Sicht einzuwenden, der den Godwi als Verabschie-

dung der „frühromantischen Einheits-Utopien“ versteht und im Text eine „Distanz 

zur Frühromantik“ konstatieren zu können glaubt; Dirk von Petersdorff: Ein Knabe 

saß im Kahne, fuhr an die Grenzen der Romantik. Clemens Brentanos Roman Godwi 

[Neupublikation 2004]; http://www.goethezeitportal.de/db/wiss/brentano/godwi 

_petersdorff.pdf (abgerufen am 12.8.2010), S. 19 und 12. Gleichwohl hat von Peters-

dorff mit seiner Feststellung, Brentano schildere hier das „Problem der modernen 

Subjektivität [...] mit verschärfter Intensität“, natürlich recht; ebd., S. 9. 

16
 Fragen der Perspektive, d.h. der Sichtweise und des Blickwinkels, bilden bekanntlich 

ein zentrales Thema des Romans; vgl. hierzu etwa Anja Oesterhelt: Perspektive und 

Totaleindruck. Höhepunkt und Ende der Multiperspektivität in Christoph Martin 

Wielands Aristipp und Clemens Brentanos Godwi. München: Fink 2011. 



17 

Gedichte in sein Werk, die allesamt den Rhein zum Handlungsort haben. 

Im ersten, Ein Fischer saß im Kahne ..., geht es um einen trauernden Rhein-

fischer, dem seine Liebste gestorben ist.
17

 Eines Nachts geht er wieder sei-

nem Beruf nach, als plötzlich die nur mit einem Toten-„Hemdlein“
18

 be-

kleidete junge Frau zu ihm in den Kahn steigt. Es ist unklar, ob es sich dabei 

um eine Geistererscheinung handelt oder ob der Fischer sich die Begeg-

nung nur einbildet. Der weitere Textverlauf schildert eine unwirklich ra-

sante nächtliche Fahrt rheinabwärts, die an „alten Thürmen“ und „großen 

Städten“
19

 vorbeiführt. Als das Paar ein „Nonnen-Kloster“
20

 passiert, singt 

die Geliebte sogar die von dort ertönende Morgenliturgie mit, um mit dem 

Einsetzen der Morgendämmerung wieder zu verschwinden. Im Schmerz 

darüber schläft der Fischer ein und erwacht nicht mehr. Der Kahn treibt 

schließlich ins Meer hinaus, und in der letzten Strophe liegen beide darin 

tot nebeneinander. 

Das Gedicht ähnelt einer Gespensterballade, die durch die Nennung 

von für die Rheingegend typischen Landschaftselementen aber eine, ob-

gleich vage, topographische Verankerung erfährt. Die Erwähnung der „gro-

ßen Städte“ lässt an Köln und Düsseldorf denken, das „Nonnen-Kloster“ 

spielt erkennbar auf die bei Bad Honnef gelegene Rheininsel Rvleicheswerd 

(später durch sprachliche „Verschleifung“:
21

 Rolandswerth) mit der Klos-

teranlage an, für die sich im 19. Jahrhundert der Name Nonnenwerth ein-

bürgerte. Das rational unerklärbare Geschehen lässt die geschilderte nächt-

liche Rheinszenerie unheimlich wirken. Die scheinbare Idylle kippt durch 

das Motiv der Totenbraut
22

 ins Schrecken Erregende, zumal der Rhein mit 

seiner unauslotbaren Tiefe und seinen Stromschnellen den Kahn immer 

wieder ins Schwanken bringt, so dass die Gefahr besteht, dass er kentert 

und die Insassen ertrinken. 

Das Geschehen, von dem in Ein Fischer saß im Kahne ... berichtet wird, 

ist chronologisch unbestimmt. Setzt man voraus, dass der frühmorgendli-

che Gesang der Nonnen tatsächlich aus dem Kloster Rolandswerth ertönt, 

 

17
 Eine vor allem in den Schlussstrophen abweichende handschriftliche Fassung des Ge-

dichts trägt bezeichnenderweise den Titel Auf dem Rhein; vgl. Clemens Brentano: 

Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 1: Gedichte 1784-1801. Unter Mitarbeit von Michael 

Grus hg. v. Bernhard Gajek. Stuttgart: Kohlhammer 2007, S. 142-145 und die zuge-

hörigen Erläuterungen auf S. 445-448. 

18
 Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 16, S. 421. 

19
 Ebd., S. 422. 

20
 Ebd., S. 423. 

21
 Alexander Thon: „... daz man furbaz kein borg laz gebowen“. Anmerkungen zur Ge-

schichte von Burg Rolandseck über (Remagen-)Rolandseck bis zu ihrem Untergang 

im 17. Jahrhundert. In: Analecta Coloniensia, Jahrgang 9 (2009), S. 151-192, hier S. 

166. 

22
 Siehe hierzu Gerburg Treusch-Dieter: Die heilige Hochzeit. Studien zur Totenbraut. 

2., ergänzte Auflage. Herbolzheim: Centaurus 2001 (Schnittpunkt Zivilisationspro-

zeß, Bd. 23). 



18 

dann spielt die Handlung im Mittelalter.
23

 Nimmt man dagegen an, alles sei 

nur eine nächtliche Einbildung des Fischers, dann könnte sie auch in der 

Gegenwart angesiedelt sein, also sogar in der Zeit nach 1798 unter franzö-

sischer Verwaltung. Im Gegensatz dazu verlegt Brentano das Geschehen 

seines Gedichts Zu Bacharach am Rheine ... eindeutig in eine mittelalterli-

che Vorzeit. Er erzählt darin die Geschichte des aus dem kleinen Ort Ley 

an der Mosel stammenden Bürgermädchens Lore, die von ihrem adeligen 

Geliebten verlassen wird, deshalb in ihrem Leben keinen Sinn mehr sieht 

und sterben möchte. Eine mythische Dimension erhält sie durch ihre au-

ßerordentliche Schönheit, die bewirkt, dass jeder, der sie sieht, von Liebe 

und Verlangen gepackt wird. Deshalb wird sie der Zauberei verdächtigt und 

vom Bischof vorgeladen, der nun auch selbst ihre erotische Anziehungs-

kraft spürt und deshalb beschließt, dass sie ihr restliches Leben hinter Klos-

termauern zubringen soll. Auf dem Weg dorthin wird sie von drei Rittern 

eskortiert. Am schroffsten Rheinfelsen angelangt, bittet sie diese darum, 

von dort noch ein letztes Mal auf den Fluss hinab sehen zu dürfen. Als sie 

oben angelangt ist, meint sie in einem vorüber fahrenden Schiff ihren un-

treuen Geliebten zu erkennen, lehnt sich nach vorne und stürzt in den 

Rhein, wobei der Text offen lässt, ob es sich um einen Unfall oder einen 

Freitod handelt. Mit dem Eingehen in das Element Wasser ereignet sich 

eine wundersame Metamorphose, denn fortan gibt der Schieferfelsen ein 

mehrfaches Echo von sich. In der letzten Strophe wird das in lyrischer 

Form berichtete Geschehen als zeitlich weit zurück liegendes Ereignis de-

klariert, das in lyrischer Form überliefert ist und das „ein Schiffer auf dem 

Rhein“ singt: 

„Und immer hats geklungen 

Von dem drei Ritterstein: 

Lore Lay 

Lore Lay 

Lore Lay 

Als wären es meiner drei.“
24

 

Indem Brentano aus einer schon seit dem Mittelalter existierenden Flurbe-

zeichnung – „Lurlei“ bedeutet soviel wie Schiefer-„Fels, wo es summt 

(rauscht)“
25

 – einen Frauennamen macht und eine tragische Geschichte um 

die Figur, die ihn trägt, erfindet, verknüpft er einen realen Ort am Rhein 

mit einer fiktiven Gestalt. Sein Gedicht liefert „eine poetische Erklärung“
26

 

 

23
 Das im frühen 12. Jahrhundert gegründete Benediktinerinnenkloster wurde 1476 

großenteils zerstört; erst 1775 erfolgte die Weihe der zuvor wieder aufgebauten An-

lage. 

24
 Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 16, S. 539. 

25
 Hans Jeske: Zur Etymologie des Namens Loreley. In: Rheinische Vierteljahrsblätter, 

Jahrgang 48 (1984), S. 112-122, hier S. 119. 

26
 Peter Lentwojt: Die Loreley in ihrer Landschaft: romantische Dichtungsallegorie und 

Klischee. Ein literarisches Sujet bei Brentano, Eichendorff, Heine und anderen. 



19 

dafür, weshalb der unterhalb von St. Goarshausen an einer Flussbiegung 

gelegenen Rheinfelsen über ein starkes und weithin bekanntes Echo ver-

fügt. Damit wird der antike Mythos der Nymphe Echo aufgegriffen, trans-

formiert und in die Rheinlandschaft verpflanzt. Lore Lay, die durch ihren 

Sturz in den Rhein gleichsam in die Natur eingeht, scheint aus dem Fels zu 

rufen und wird als moderne, deutsche Echo zu einer quasimythischen Ge-

stalt. Dadurch dass zahlreiche Schriftsteller die Figur und ihre Geschichte 

in der Folgezeit aufgriffen, variierten und auch umdeuteten,
27

 wurde die 

Loreley schon ab den 1820er Jahren zur prominentesten Verkörperung der 

Rheinromantik. 

Die in Zu Bacharach am Rheine ... begonnene Mythisierung der Rhein-

landschaft setzte Brentano dann in dem im Frühjahr 1802 entstandenen 

Gedicht „Am Rheine schweb ich her und hin ...“ fort. Darin vertieft er die 

bereits eingeführte Merkmalstrias Felsen, Fluss und Klang
28

 und ergänzt 

den Echo-Mythos um die ebenfalls aus der antiken Mythologie bekannte 

Gestalt der Sirene: 

„Die Berge drängen sich heran 

Und lauschen meinem Sang, 

Sirenen schwimmen um den Kahn, 

Mir folget Echoklang. 

[...] 

Sirenen tauget in die Flut, 

Mich fängt nicht Lust nicht Spiel, 

Aus Wassers kühle trink ich Glut 

Und ringe froh zum Ziel.“
29

 

Indem der Autor ursprünglich antike Gestalten in die Rheinlandschaft ver-

pflanzt, verschafft er dieser mythologische Dignität. 

Da der Godwi-Roman – nicht zuletzt wegen seiner komplizierten Er-

zählstruktur – nur in geringem Umfang rezipiert wurde, nutzte Brentano 

 

Frankfurt/Main, Berlin, Bern, New York, Paris u. Wien 1998 (Europäische Hoch-

schulschriften I, Bd. 1664), S. 111. Siehe hierzu auch Wolfgang Bunzel: Clemens 

Brentano, die Loreley und Bacharach. Bacharach: Verein für die Geschichte der Stadt 

Bacharach und der Viertäler e.V. 2013 (Verein für die Geschichte der Stadt Bacharach 

und der Viertäler e.V. – Kleine Schriftenreihe, Bd. 26). 

27
 Vgl. Wolfgang Bunzel: Von der verlassenen Geliebten zur Femme fatale: Loreley – 

Stationen einer Figur. In: Femme Fatale. Blick – Macht – Gender. Hg. v. Markus 

Bertsch. Bielefeld u. Berlin: Kerber Art 2023, S. 12-22. 

28
 Sie baut wiederum auf dem formelhaften, mit einer einprägsamen Gegensatzstruktur 

operierenden Sprachbild ‚hoher Berg‘/‚tiefes Tal‘ auf, das vor allem für Balladentexte 

vom Typus ‚Graf und Nonne‘ charakteristisch ist; vgl. hierzu: Deutsche Volkslieder 

mit ihren Melodien. Hg. vom Deutschen Volksliedarchiv. Teil 8: Balladen. Hg. v. 

Otto Holzapfel. Freiburg i.Br.: Verlag des Deutschen Volksliedarchivs/Lahr: Kauf-

mann in Komm. 1988. 

29
 Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 2.1: Gedichte 1801-1806. Hg. v. 

Bernhard Gajek u. Michael Grus. Stuttgart: Kohlhammer 2021, S. 21. 



20 

einige Jahre später die von ihm gemeinsam mit seinem Freund Achim von 

Arnim herausgegebene Gedichtanthologie Des Knaben Wunderhorn 

(1806/08) dazu, der von ihm initiierten narrativen Rheinmythologie grö-

ßere Publikumswirksamkeit zu verleihen. Der Umstand, dass es sich hier – 

laut Untertitel – um eine Sammlung „alter deutscher Lieder“ handelt, kam 

seinen Wirkabsichten dabei in idealer Weise entgegen, weil die Zusammen-

stellung von sangbaren Dichtungen „aus den drey letzten Jahrhunderten“
30

 

alle darin erwähnten Ortsangaben historisch adelte. Und da Brentano und 

Arnim eine ganze Reihe von Gedichten mit Bezug zum Rhein darin auf-

nahmen – erwähnt seien hier nur Es war ein Markgraf über dem Rhein ... 

(Liebesdienst), Lindenschmidt, Der Pfalzgraf am Rhein, Gott grüß euch Alter, 

Zwey Schelme, Der Staar und das Badwännelein, Knecht, Magd, Ochs, Esel, 

und alles, was mein ist
31

 –, versahen diese den Strom und die ihn umgeben-

den Regionen mit historischer Tiefe. Ein gutes Beispiel hierfür ist das Ge-

dicht Die Nonne, das eine Vorlage aus Herders Volksliedern (1778) mit dem 

Lied vom Grafen und der Nonne aus einem Abdruck von Sechs schönen 

neuen Liedern in der Zeitschrift Bragur (1791) kontaminiert. Während 

Herders Text (Das Lied vom jungen Grafen) zwar die Trias von „Berg“, 

„Thal“ und „Schifflein“
32

 kennt, topographisch aber unkonkret bleibt, er-

scheint erst im Lied vom Grafen und der Nonne der Rhein als Schauplatz 

der Handlung. Bei ihrer Zusammenziehung übernahmen Brentano und Ar-

nim diese Ortsangabe und ließen durch den Verzicht auf die in der Zeit-

schriftenveröffentlichung begegnende Doppelung der dritten und vierten 

Verszeile eine suggestiv-kompakte Landschaftsszenerie entstehen, die für 

spätere rheinromantische Dichtungen beispielgebend wurde: 

„Stund ich auf hohen Bergen 

Und sah wohl über den Rhein, 

 

30
 So Goethe in seiner Besprechung des ersten Wunderhorn-Bands in: Jenaische Allge-

meine Literatur-Zeitung, 3. Jg., Nr. 18 und 19, 21. und 22.1.1806, Sp. 137-144 und 

145–148, hier Sp. 137f. 

31
 In weiteren Texten wird der Rhein zumindest erwähnt (Die Königstochter aus Engel-

land, Der Wirthin Töchterlein, Schmählied gegen die Schweizer). Ergänzend werden 

sogar rheinische Bräuche geschildert (Ein Heller und ein Pfenning das ist ein kleiner 

Werth, Havele Hahne, Brunneneyer-Liedlein). Und schließlich gibt es im Wunderhorn 

diverse Trinklieder, in denen die Qualität des Rheinweins gepriesen wird. Nach einer 

Zählung Röllekes findet der Rhein im Wunderhorn an nicht weniger als „fünfundvier-

zig Stellen“ Erwähnung; Heinz Rölleke: Rheinromantik und Des Knaben Wunder-

hom. Anregungen und Wirkungen der Amim/Brentano’schen Liedersammlung von 

1805/1806. In: Michael Simon, Wolfgang Seidenspinner u. Christina Niem (Hg.): 

Episteme der Romantik. Volkskundliche Erkundungen. Münster u. New York: 

Waxmann 2014 (Mainzer Beiträge zur Kulturanthropologie/Volkskunde, Bd. 8),  

S. 21-35, hier S. 30. 

32
 [Johann Gottfried Herder:] Volkslieder. Erster Theil. Leipzig: Weygandsche Buch-

handlung 1778, S. 15. 



21 

Ein Schifflein sah ich fahren, 

Der Ritter waren drey [...].“
33

 

Felsen und Fluss waren damit zu einer formelhaften Einheit verbunden, zu 

der neben dem Echo-Phänomen und dem Sirenengesang auch noch die – 

metonymisch für Dichtung stehende – Stimme hinzutrat. Dass die Rhein-

landschaft als Quellgrund von Poesie und damit als poetogener Raum ver-

standen werden muss, hat Achim von Arnim in seinem, dem ersten Band 

des Wunderhorns beigegebenen Aufsatz Von Volksliedern nachdrücklich 

betont: 

„Hier zwischen den Bergen beym Ostein leben noch alle die hoch-

herzigen Romanzen, die Herder und Elwert gesammelt, viel schö-

nere noch, die eben nur selten gehört werden, weil sie nur selten 

wahrhaft sich fügen; sie sind in dem Munde der meisten Schiffer und 

Weinbauern [...]. Wie die Jacht mit den Reisenden durch das Wasser 

schäumt, in jeder Uferkrümmung von den Trümmern der Vorzeit 

einen Wiederhall aufruft, so wechseln die Lieder [...]. Ganz beson-

ders ist es aber der Rhein, wenn sich die Winzer zur schönsten aller 

Ernten im alten Zauberschlosse der Gisella [in Rüdesheim], Nachts 

versammeln, da flammt der Heerd, die Gesänge schallen, der Boden 

bebt vom Tanz.“
34

 

 

 

Patriotische Rhein-Panegyrik 

 

Eine dezidiert nationale Akzentuierung erhielt der Bezug auf den Rhein 

dann erst bei Friedrich Schlegel. Im 1803 in der Zeitschrift Europa veröf-

fentlichten Bericht seiner Reise nach Frankreich aktiviert die Begegnung mit 

dem Fluss das historische Gedächtnis und lenkt den Blick zurück in eine 

heroisch gedeutete Vergangenheit: 

„Nirgends werden die Erinnerungen an das, was die Deutschen einst 

waren, und was sie sein könnten, so wach, als am Rheine. Der An-

blick dieses königlichen Stromes muß jedes deutsche Herz mit Weh-

muth erfüllen. Wie er durch Felsen mit Riesenkraft in ungeheuerm 

Sturz herabfällt, dann mächtig seine breiten Wogen durch die 

fruchtreichsten Niederungen, wälzt, um sich endlich in das flachere 

Land zu verlieren; so ist er das nur zu treue Bild unsers Vaterlandes, 

unsrer Geschichte und unsers Charakters.“
35

 

 

33
 Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 6: Des Knaben Wunderhorn I. 

Hg. v. Heinz Rölleke. Stuttgart, Berlin, Köln u. Mainz: Kohlhammer 1975, S. 66. an 

Die Konstellation erinnert darüber hinaus natürlich auch an Zu Bacharach am Rheine 

... und kehrt noch einmal wieder im Gedicht Das römische Glas. 

34
 Ebd., S. 435f. 

35
 [Friedrich Schlegel:] Reise nach Frankreich. In: Europa. Eine Zeitschrift. Hg. v. F. S. 

Ersten Bandes Erstes Heft. Frankfurt/Main: Wilmans 1803, S. 5-40, hier S. 15. 



22 

Schlegel knüpft hier diskret, aber unübersehbar an die vor allem von der 

Genieästhetik verbreitete Strommetaphorik an, die den Weg eines Grenzen 

überschreitenden Gewässers von der Quelle bis zur Mündung im Meer als 

Entwicklungsprozess vielgestaltiger, aufeinander folgender Existenzfor-

men eines elementaren Naturphänomens deutet. Bekanntestes Beispiel 

hierfür ist Goethes Sturm-und-Drang-Hymne Mahomets Gesang (1774).
36

 

Anders als bei Goethe nimmt Schlegel aber nicht das Naturgeschehen in 

den Blick, sondern sieht den Verlauf des Rheins als eine Art Dingsymbol 

der deutschen Nation. Angesichts der Annexion der linksrheinischen Ge-

biete durch das napoleonische Frankreich herrscht allerdings ein Gestus der 

Trauer vor: 

„Du freundlich ernste starke Woge, 

Vaterland am lieben Rheine, 

Sieh die Thränen muß ich weinen, 

Weil das alles nun verloren; 

Die Felsen, so die Ritter sich erkohren, 

Schweigend dunkle Klagen trauren, 

Noch zerstückt die alten Mauern 

Traurig aus dem Wasser ragen, 

Wo in alter Vorzeit Tagen 

Hohe Helden muthig lebten, 

[...] 

Tapfre Lanzen damals schwungen, 

Noch die Deutschen Lieder sungen.“
37

 

Die Rheinlandschaft fungiert hier als eine Art von historischem Spiegel, in 

dem sich Jahrhunderte nationaler Geschichte brennglasartig verdichtet 

 

36
 Vgl. Richard M. Müller: Die deutsche Klassik. Wesen und Geschichte im Spiegel des 

Strommotivs. Bonn: Bouvier 1959 (Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und Literatur-

wissenschaft, Bd. 6) und Ernst Loeb: Die Symbolik des Wasserzyklus bei Goethe. 

München, Paderborn u. Wien: Schöningh 1967. 

37
 [Schlegel:] Reise nach Frankreich, S. 15f. In seiner Form freilich wird der Text der 

Forderung nach volkstümlicher Sangbarkeit nur unzureichend gerecht. Erst nach und 

nach eignete sich Schlegel die von Brentano und Arnim popularisierten liedhaften 

Versformen an, wie etwa in den balladesken Texten Das versunkene Schloß (1807/09) 

und Frankenberg bei Aachen. Wie sehr dabei der Godwi-Roman und Des Knaben 

Wunderhorn als Vorbild fungierten, lässt sich beispielsweise daran ersehen, daß der 

Autor die Anfangszeile seines Gedichts Das Verwunschene Schloß, die ursprünglich 

„Im dunkeln Wald alleine“ lautete, zu „Bei Andernach am Rheine“ änderte. Damit 

aber wird das Geschehen nicht nur konkret lokalisiert, Schlegel stellt auch einen über 

Metrik und Lautlichkeit vermittelten Bezug zu Brentanos im Godwi enthaltenen Ge-

dicht von der Lore Lay Zu Bacharach am Rheine ... her. Kiewitz hat auf die metrisch-

klangliche Ähnlichkeit beider Texte aufmerksam gemacht, belässt es allerdings im 

Ungewissen, ob diese „Änderung“ tatsächlich „eine Reaktion auf Brentanos Ballade“ 

darstellt, woran es aber keinen Zweifel geben kann; Susanne Kiewitz: Poetische 

Rheinlandschaft. Die Geschichte des Rheins in der Lyrik des 19. Jahrhunderts. Köln, 

Weimar u. Wien: Böhlau 2003, S. 68, Anm. 26. 



23 

zeigen. Der eigentliche Fokus liegt dabei, wie die Hinweise auf die „Ritter“ 

und „hohen Helden“ der „alten Vorzeit“ verdeutlichen, auf dem Mittelal-

ter. Durch ihren Charakter als von architektonischen Überbleibseln der 

Vergangenheit durchsetzte Region erweist sich die Landschaft als eine Art 

von Zeitmaschine, die es möglich macht, auf dem Weg der Imagination in 

der Geschichte zurück zu reisen, und beständig Vergangenheit und Gegen-

wart, Mittelalter und Moderne überblendet. Im Gegensatz etwa zu Gegen-

den, die den Eindruck von Überzeitlichkeit bzw. Zeitenthobenheit erwe-

cken – wie die Alpen –, oder lediglich punktuellen idyllischen Naturszene-

rien wird die Rheinlandschaft als Erfahrungsraum von Geschichte wahrge-

nommen.
38

 Dies hebt sie aus dem Referenzrahmen rein ästhetisch anspre-

chender Naturformationen heraus und verschafft ihr eine nachhaltige Fas-

zinationskraft als komplexes epistemisches Anschauungs- und Deutungs-

modell von Landschaft. Es ist denn auch bezeichnend, dass das lyrische Ich 

im Verlauf des Textes nicht nur „Schmerz“ und „Trauer“
39

 empfindet. Viel-

mehr geht die „Wehmut“ mit einem Gefühl der „Unmut“ einher, aus dem 

schließlich neuer, in die Zukunft gerichteter „Muth“
40

 erwächst. Mit geziel-

tem semantischen Doppelsinn werden die „Klagen“ zu einer „Quelle“ von 

Zuversicht, aus der eine Haltung der „Heldentreue“
41

 erwächst, die schließ-

lich eine Kontinuität zur „alten Vorzeit“
42

 herstellt. Das Gedicht endet mit 

einem – an dieser Stelle noch vage bleibenden – Ausblick auf „der Freude 

Reich“,
43

 das von späteren Autoren dann dezidiert nationalistisch akzentu-

iert wird. 

Clemens Brentanos und Friedrich Schlegels Texte gaben die beiden 

Richtungen vor, die für die Dichtung der Rheinromantik in der Folgezeit 

leitend wurden: die Mythisierung des Stroms durch Sagendichtungen auf 

der einen und die patriotische Aufladung der (Rhein-)Landschaft auf der 

anderen Seite. Vor allem in den Jahren 1812 bis 1815 wurden der Rhein als 

Grenzfluss zu Frankreich und herausgehobene Naturerscheinungen wie 

der zwischen Bad Honnef und Königswinter gelegene Drachenfels zu 

„Symbolen [...] im deutschen Befreiungskampf, [...] Symbolen der Freiheit 

Deutschlands“.
44

 Beobachten lässt sich diese Akzentverlagerung 

 

38
 Das wenig später publizierte Sonett Rheinfahrt (1806) ruft dann bewusst Elemente 

der antiken Mythologie auf – die Musenberge Parnass bzw. Helikon sowie die Quel-

len Hippokrene und Aganippe –, um sie durch die germanische Rheinszenerie von 

Fels und Strom zu ersetzen und das Altertum durch das Mittelalter und die sich daran 

anschließende Moderne abzulösen. 

39
 [Schlegel:] Reise nach Frankreich, S. 16. 

40
 Ebd. 

41
 Ebd. 

42
 Ebd., S. 15. 

43
 Ebd., S. 17. 

44
 Echo tönt von sieben Bergen: Das Siebengebirge, ein Intermezzo europäischer Geis-

tesgeschichte in Dichtung und Prosa. Zusammengestellt und interpretiert von Josef 



24 

beispielsweise bei Ernst Moritz Arndt, bei Joseph Görres, aber auch bei 

Max von Schenkendorf. In deren Texten dient der Bezug auf den Rhein der 

nationalen Selbstvergewisserung und geht mit scharfen antifranzösischen 

Invektiven einher. Dichtung hat hier die Funktion, die „Bildung des Volkes 

zur Nationalliebe, zum Stolze auf sein Eignes“
45

 voranzutreiben. 

 

 

Imaginierte Geschichtstopographie: Rhein-Sagen 

 

Schon vor Veröffentlichung von Des Knaben Wunderhorn brachte der in 

Mainz und Frankfurt tätige Historiker Nikolaus Vogt eine mit elf Kupfer-

stichen versehene, auf Fortsetzung angelegte Reisebeschreibung in Brief-

form unter dem Titel Ansichten des Rheins (1804) heraus. Auch wenn sie 

noch keine Sagentexte enthält, wird darin doch schon auf die „vielen Ge-

schichtchen und Sagen der Vorzeit“ hingewiesen, die es – angeblich – zu 

den einzelnen Ortschaften am Rhein gibt und die – so wird zumindest be-

hauptet – „jeder Schiffer in seiner traulichen Manier erzählen kann“: 

„Da hörst du bald von den Thaten eines Hans Brömser von Rüdes-

heim; bald von den Visionen einer begeisterten Hildegard von Bin-

gen; bald von dem Erzbischof Hatto, welchen die Mäuse auf dem 

Thurme gefressen haben, und bald von Räubereien und Mord-Ge-

schichten an der Clemens-Kirche; bald von Schiffbrüchen und Ge-

fahren am Binger Loche, und bald von den Gespenstern in den alten 

Burgen; bald von einem Altare unter dem Wasser, und bald von einer 

Teufelsleiter in der Luft, welche ein verwegener Reiter mit seinem 

Pferde erstiegen haben soll, und noch über Lorch ihr steiles Haupt 

erhebt.“
46

 

Vogts Behauptung, dass die von ihm erwähnten „Geschichtchen“ damals 

mündlich breit tradiert worden seien, muss indes bezweifelt werden, denn 

zum Zeitpunkt der Veröffentlichung der Ansichten des Rheins fehlt schrift-

liches Quellenmaterial, das derartige Begebenheiten erwähnt, noch völlig. 

Es ist daher davon auszugehen, dass sich Vogt hier auf eigene Veröffentli-

chungspläne bezieht und die auf die Neugier der Leser zielende Erwähnung 

entsprechender Erzählungen im Wesentlichen eine geschickte Werbemaß-

nahme in eigener Sache war. Tatsächlich begann der Autor zu dieser Zeit 

 

Ruland. [Hg. v. Verschönerungsverein für das Siebengebirge, Bonn.] Boppard: Boldt 

1970, S. 65. 

45
 G.[eorg] C.[hristian] Braun: Vorschlag an die Freunde des deutschen Alterthums 

und der deutschen Kunst. In: Rheinisches Archiv. Hg. v. J. Neeb u. J. Weitzel. [2. 

Jg.] Fünfzehnter Band: Neuntes bis Zwölftes Heft. Wiesbaden: L. Schellenberg 1814, 

S. 170-189, hier S. 172. 

46
 Nic.[olaus] Vogt: Ansichten des Rheins. Erstes Heft. Mit eilf Kupfern. Frankfurt/ 

Main: Wilmans 1804 [z.T. auch mit einem Vorsatzblatt: Erster Band. Mit Kupfern], 

S. 150f. 



25 

mit der Abfassung von (Kunst-)Sagen, die – wenn nicht vollständig, so 

doch zum allergrößten Teil – frei erfunden sind. 

Für das vom Frankfurter Verleger Friedrich Wilmans initiierte Projekt 

eines mit gestochenen Ortsansichten versehenen Reiseführers erwies sich 

die von Vogt gewählte narrative Einkleidung des Textes in Form von Brie-

fen indes als störend, weil die quasifiktionalen Elemente den Informations-

gehalt der Rheinbeschreibung beeinträchtigten. Wilmans legte das Projekt 

deshalb fortan in die Hände des in Heidelberg als Professor für Ästhetik 

lehrenden Aloys Schreiber und drängte auf einen sachlicheren Präsentati-

onsgestus. Schreiber lieferte darauf nicht nur ein revidiertes erstes Heft, 

sondern auch zwei Folgehefte,
47

 die nun zusammengefasst unter dem neuen 

Titel Mahlerische Ansichten des Rheins von Mainz bis Düsseldorf (1806) er-

schienen. Im 1805 ausgelieferten zweiten Heft erwähnt auch Schreiber ge-

legentlich, dass sich mit bestimmten topographisch lokalisierbaren Natur-

phänomenen Erzählungen verbinden. So heißt es über den in der Nähe des 

Loreley-Felsens vorhandenen Wasserstrudel namens „Gewirr“: 

„Nach einer Sage, die noch unter dem Volke, wie alles Wunderbare, 

Glauben hat, hängt dieser Wirbel mit dem Binger Loch zusammen, 

und ehmals sollen dort gescheiterte Schiffe hier wieder in Trümmern 

zum Vorschein gekommen seyn. Überhaupt ist diese Gegend reich 

an Sagen und Mährchen dieser Art, und es scheint, daß das Roman-

tische der Natur, die vielen Bergruinen [sic] und Klöster, die dun-

keln und mit Fabeln ausgeschmückten Erzählungen von merkwür-

digen Ereignissen, deren Schauplatz die Rheinufer waren, dem Ge-

müthe dieser Menschen einen besonderen Hang zum Seltsamen und 

Abentheuerlichen einprägen.“
48

 

Die beiden 1806 fertig gestellten Hefte 1 und 3 dann enthalten bereits erste 

Sagenerzählungen. Im ersten Heft findet sich die Geschichte von Hans 

Brömser von Rüdesheim und seiner Tochter Giesela,
49

 und im dritten teilt 

Schreiber eine Sage mit, die mit der zwischen Bad Honnef und Königswin-

ter gelegenen Burg Drachenfels und dem ganz in der Nähe „auf der 

 

47
 Schmitt weist darauf hin, dass „der Verlag“ die „[…] Textbearbeitung von Nicolaus 

Vogt […] durch die Neubearbeitung von Aloys Schreiber ersetzte, der auch die Texte 

für Heft zwei und drei verfaßte. Nur in der frz. Übersetzung behielt man Vogts Text 

bei“; Schmitt: Die illustrierten Rhein-Beschreibungen, S. 384. Die Reihenfolge der 

beschriebenen Orte bzw. Landschaftsabschnitte von Hochheim bis Kaub blieb dabei 

unverändert. 

48
 [Aloys Schreiber:] Ansichten des Rheins. Zweites Heft. Mit eilf Kupfern. Frankfurt/ 

Main: Wilmans 1805 [später mit den Heften 1 und 3 zusammengefasst zu: Mahleri-

sche Ansichten des Rheins von Mainz bis Düsseldorf. Mit 32 nach der Natur von 

Schütz aufgenommenen und von Günther gestochenen Kupfern, und einer Karte], S. 

12f. 

49
 Siehe [Aloys Schreiber:] Ansichten des Rheins. Erstes Heft. Mit eilf Kupfern. Frank-

furt/Main: Wilmans 1806, S. 52-54. 



26 

Rheininsel“ Rolandswerth befindlichen „Kloster“
50

 verbunden ist. Die 

Handlung orientiert sich dabei in wesentlichen Zügen an Schillers Ballade 

Ritter Toggenburg, deren Schauplatz aber von der Schweiz an den Rhein 

verlegt wird. Erzählt wird die Geschichte des Ritters Roland, der sich in die 

Tochter des Burgherrn von Drachenfels verliebt, die als Zeichen ihrer Liebe 

ein Keuschheitsgelübde ablegt und eine Nonne werden will, wenn ihr Ge-

liebter nicht zurückkehrt. Als die Burg einige Zeit später von feindlichen 

Truppen belagert wird, eilt Roland herbei, tötet im Kampf aber versehent-

lich Hildegarts Vater, die aus Bestürzung darüber beschließt, ins Kloster zu 

gehen. Um ihr dennoch nahe sein zu können, lässt Roland „auf dem Schie-

ferberge gegenüber ein Schloß“
51

 errichten. Als Hildegart zwei Jahre später 

begraben wird, stirbt auch er kurze Zeit später. 

Bei dem hier erwähnten Bau handelt es sich in Wirklichkeit jedoch 

nicht um ein Schloss, sondern um eine mittelalterliche Wehranlage, die 

wohl im frühen 12. Jahrhundert auf Weisung eines „der Kölner Erzbi-

schöfe“
52

 errichtet worden ist. Anfangs bezog sich die Bezeichnung im Üb-

rigen noch auf die an dieser Stelle befindliche Landschaftsformation (be-

reits 1302 findet sich die Formulierung „bůrg ze Růlansekke“), doch schon 

bald führte die ähnliche Lautung mit dem männlichen Vornamen „Roland“ 

zur später allgemein verbreiteten Bezeichnung „Rolandseck“. Diese wiede-

rum lud dazu ein, eine Beziehung zu historischen Trägern des Namens her-

zustellen. In diesem Zusammenhang bot sich besonders das französische 

Versepos La Chanson de Roland an, das in der Nachdichtung von Konrad 

(genannt: der Pfaffe) Eingang in die deutsche Literatur gefunden hatte. 

Schreiber verpflanzt Roland kurzerhand aus dem Pyrenäengebirge an den 

Rhein und erklärt ihn zu einem „Neffen Karls des Großen“.
53

 Der Grund 

für diese kontrafaktische Konstruktion ist nahe liegend: Ganz offensicht-

lich wollte Schreiber eine direkte Verbindung mit der rheinischen Ge-

schichte herstellen.
54

 Kaiser Karl war dafür eine ideale Beglaubigungs-

 

50
 [Aloys Schreiber:] Ansichten des Rheins. Drittes Heft. Mit zehn Kupfern und einer 

Karte. Frankfurt/Main: Wilmans 1806, S. 39. Zu seiner Sagenerzählung anregen ließ 

sich Schreiber vermutlich durch eine bereits existierende, aber in mehreren Details 

abweichende Version der Geschichte, in der die elternlose weibliche Hauptfigur drei 

Brüder hat und den Namen Adelaid trägt; vgl. Dr. [Wilhelm] Render: A tour through 

Germany; particularly along the banks of the Rhine, Mayne, etc. [...]. London: T. N. 

Longman a. O. Rees 1801, Vol. 1, S. 349-356. In Renders Reisebeschreibung findet 

sich in knapper Form übrigens auch die „story of the Mousetower“; ebd., S. 257. 

51
 [Schreiber:] Ansichten des Rheins. Drittes Heft, S. 39. 

52
 Thon: „... daz man furbaz kein borg laz gebowen“, S. 152. 

53
 [Schreiber:] Ansichten des Rheins. Drittes Heft, S. 39. 

54
 Wiechern hat noch einmal betont, dass dieser angeblichen Sage „jedes schriftliche 

oder mündliche Zeugnis“ fehlt: „Derjenige Roland, der als Paladin von Karl dem Gro-

ßen überliefert ist, steht weder mit der Burg noch mit der Rheingegend in Verbin-

dung. Die Ausgestaltung der Sage [...] geht auf Schreiber zurück“; Daniela Wiechern: 

„... hauste im Siebengebirge ein fruchtbarer Drache“. Sagen rund um den Drachenfels. 



27 

instanz, hat er sich doch in Aachen einen Herrschersitz errichten lassen 

und liegt dort auch begraben. Einige zeitgenössische Historiker nahmen 

sogar an, dass er „zu Ingelheim gebohren wurde.“
55

 So begann mit den An-

sichten des Rheins eine lange Reihe von Sagenerzählungen, in denen wich-

tige Orte und markante Elemente der Rheinlandschaft narrative Vorge-

schichten erhielten, die sie zu – fingierten – Schauplätzen geschichtsgesät-

tigten und quasimythischen Geschehens werden ließen. 

Für die Entstehung dieser Kunstsagen spielte Des Knaben Wunderhorn 

eine entscheidende Rolle, dessen erster Band Anfang September 1805 aus-

geliefert wurde. Schon kurze Zeit danach begannen erste Sagentexte mit 

Bezug zum Rhein zu erscheinen. Den Anfang machte Aloys Schreiber, der 

selbst einige Lieder zur Sammlung beigesteuert hatte und mit den Intentio-

nen der Bearbeiter vertraut war. Er verstand die Ankündigung Achim von 

Arnims, der am 17. Dezember 1805 im Kaiserlich privilegirten Reichs-An-

zeiger öffentlich bekannt gemacht hatte: „alte mündlich überlieferte Sagen 

und Mährchen werden mit der Fortsetzung dieser Sammlungen sich ver-

binden“,
56

 als Auftrag an sich selbst und veröffentlichte außer der in den 

Ansichten des Rheins enthaltenen Geschichte um Roland und Hildegart wei-

tere, an historische Orte geknüpfte Erzählungen. Als Publikationsorgan 

nutzte er dabei die auf Anregung Clemens Brentanos gegründete und von 

ihm herausgegebene Badische Wochenschrift (die anfangs noch den Titel 

Kurfürstlich privilegirte Wochenschrift für die Badischen Lande trug). Am 25. 

Juli 1806 erschien darin – ohne Verfasserangabe – der Text Peter von Stau-

fenberg. Eine Volkssage. Schreiber knüpfte damit direkt an das im Wunder-

horn enthaltene Lied Ritter Peter von Stauffenberg und die Meerfeye an, das 

auf eine im Wesentlichen von Johann Fischart bearbeitete Vorlage – näm-

lich die Ernewerte Beschreibung / der Wolgedenckwürdigen / Alten vnd war-

hafften verwunderlichen Geschicht: Vom Herren Petern von Stauffenberg ge-

nant Diemringer / auß der Ortenaw bey Rhein / Rittern: Was wunders ihme 

mit einer Meervein oder Meerfähe seye begegnet (1598) – zurückgeht. Seinen 

Lesern teilt er in diesem Zusammenhang u.a. mit: „In des Knaben Wunder-

horn von Arnim und Brentano [...] sind jene Romanzen, mit Weglassung 

des Zwecklosen und Unpoetischen, mitgetheilt.“
57

 Schreiber nun erzählt 

die lyrisch komprimierte Handlung um den Ritter nach und schmückt sie 

mit weiteren Details aus. 

 

In: Rheinreise 2002. Der Drachenfels als romantisches Reiseziel. Hg.: Professor-

Rhein-Stiftung, Königswinter. Bonn: Edition Lempertz 2002, S. 66-73, hier S. 70. 

55
 Rheinische Bilder gesammelt von Nik.[olaus] Vogt. Mainz: J. P. Fischer 1792, S. VIII, 

Anm. *. 

56
 Clemens Brentano: Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 8: Des Knaben Wunderhorn III. 

Hg. v. Heinz Rölleke. Stuttgart, Berlin, Köln u. Mainz: Kohlhammer 1977, S. 348. 

57
 Kurfürstlich privilegirte Wochenschrift für die Badischen Lande, Nr. 4, 25.7.1806, Sp. 

60. 



28 

So wie er hier eine Geschichte mit Bezug auf das „in der Ortenau, nicht 

weit von Offenburg, in einer herrlichen wein- und obstreichen Gegend“ 

gelegene „kleine Bergschloß Staufenberg“
58

 berichtete, so schuf er in den 

Folgejahren zahlreiche Sagenerzählungen zu Orten am Rhein.
59

 Einige da-

von beruhen auf lyrischen Vorlagen oder Erwähnungen in historischen 

Quellen, die meisten jedoch müssen als frei erfunden gelten. Für sie gilt, 

was der Verfasser über die Glaubwürdigkeit des Staufenberg-Stoffes be-

merkt: 

„Ich weiß nicht, ob dieser Sage überhaupt etwas Historisches zum 

Grunde liegt; [...] die Gestalten bewegen sich so ganz in dem – dem 

wunderbaren wesentlichen Helldunkel, daß es mir vielmehr aus ei-

ner dichterischen Fantasie hervorgegangen zu seyn scheint. Die 

meisten Volkssagen, in wie fern sie dem Romantischen angehören, 

ruhen überhaupt sehr selten auf einem historischen Grunde, und 

knüpfen sich gewöhnlich nur an Naturerscheinungen, welche die 

Fantasie mächtig anregen.“
60

 

Schreibers Kollege Nikolaus Vogt wiederum suchte seine in den Ansichten 

des Rheins geäußerte Behauptung, dass es „viele Geschichtchen und Sagen 

der Vorzeit“ gebe, die mit den am Fluss liegenden Orten und den Beson-

derheiten der dortigen Landschaft verknüpft seien, dadurch zu beglaubi-

gen, dass er in Band 5 und 6 des Rheinischen Archivs für Geschichte und 

Literatur unter dem Titel Die Bildergallerie des Rheins nicht weniger als 42 

Beispiele dafür präsentierte.
61

 Im Durchschnitt bewegt sich der Umfang 

dieser Texte zwischen einer Drittelseite (Die Pfalz bei Kaub) und andert-

halb Seiten; der kürzeste ist nur sechs Druckzeilen lang, der längste (Die 

Brüder bei Bornhofen
62

) fällt mit seinen fünf Seiten etwas aus dem Rahmen. 

 

58
 Ebd., Sp. 59. 

59
 Daneben brachte er 1807 in der Badischen Wochenschrift mehrere, im Odenwald bzw. 

am Neckar angesiedelte Sagen zum Abdruck, die von Auguste Pattberg stammen; 

siehe hierzu Reinhold Steig. Frau Auguste Pattberg geb. von Kettner. Ein Beitrag zur 

Geschichte der Heidelberger Romantik. In: Neue Heidelberger Jahrbücher, Jahrgang 

6 (1896), S. 62-122. 

60
 Kurfürstlich privilegirte Wochenschrift für die Badischen Lande, Nr. 4, 25.7.1806, Sp. 

60f. 

61
 [Nikolaus] Vogt: Die Bildergallerie des Rheins. In: Rheinisches Archiv für Ge-

schichte und Litteratur. Hg. v. N.[ikolaus] Vogt u. J.[ohannes Ignaz] Weitzel. [2. 

Jg.] Fünfter Band: Fünftes bis achtes Heft. Mainz: In Commission bei Florian Kup-

ferberg 1811, S. 53–79; Sechster Band: Neuntes bis zwölftes Heft. Mainz: In Com-

mission bei Florian Kupferberg 1811, S. 22-30. 

62
 Diese Sagenerzählung und eine weitere (Der Färberhof oder die Buchdruckerei zu  

Maynz) hat Vogt zuvor schon in dramatischer Form bearbeitet. Über das „Schauspiel 

in fünf Akten“ Die Brüder bemerkt er: „Den Stoff zu folgendem Schauspiele gab mir 

eine undeutliche Sage von den beiden Schlößern Liebenstein und Sternfelß, die Brü-

der genannt, deren Ruinen noch ober Bornhofen am Rhein hervorragen. Die Sage ist 

im Grunde zu unvollständig, als daß man sie in historischer Ordnung darstellen 

könnte. Ich wagte es daher, das durch dramatische Dichtung zu ersetzen, was ihr an 



29 

Es mag verwundern, dass Vogt hier – mit einer Ausnahme – keine vollstän-

digen Sagenerzählungen lieferte und es jeweils bei der Skizzierung des 

Handlungskerns beließ. Er begründet dies damit, dass er „vor der Hand 

weder Muse [sic] noch Zeit habe“,
63

 das Dargebotene zu vervollständigen. 

Da er aber von der Schriftstellerin Caroline von Wolzogen, der er einige 

dieser „Jugendphantasien über die Sagen des Rheins“ vorgelesen habe, auf-

gefordert worden sei, „sie auszuarbeiten und dem Publikum mitzutheilen“, 

wolle er zumindest eine Auswahl von historisch-anekdotischen Geschich-

ten liefern, die „jungen Dichtern oder Künstlern als [...] Stoff zu einer [...] 

Bearbeitung“ dienen sollen; eine jede der erwähnten Begebenheiten ver-

diene es, „entweder als Gedicht, oder Schauspiel, oder Gemählde von der 

Hand eines Meisters bearbeitet zu werden“.
64

 Ein Publikum für derartige 

Sagendichtungen gebe es allemal, schließlich würden „seit einiger Zeit so 

viele Fremde und Einheimische den Rhein bereisen“.
65

 Vogt benennt hier 

einen wesentlichen Faktor, weshalb Gedichte und Sagen mit Bezug zum 

Rhein auf so großes öffentliches Interesse stießen. Die zunehmende Reise-

tätigkeit führte nicht nur dazu, dass die Nachfrage nach Reiseführern zu 

den Sehenswürdigkeiten der Region beständig zunahm,
66

 sondern steigerte 

auch die Bereitschaft der Leser*innen, sich von episodenhaft aufbereiteten 

historischen Geschichten rund um die dort beschriebenen Orte und sang-

baren Versdichtungen zur Rheinlandschaft unterhalten zu lassen. 

Tatsächlich nutzten in der Folgezeit zahlreiche Autor*innen die Gele-

genheit, Sagengedichte und -erzählungen zu verfassen, zum Teil unter Be-

zugnahme auf Vogts Vorlagenkatalog. Da Vogt selbst Historiker war und 

sich besonders in der rheinischen Geschichte gut auskannte, erschienen 

seine Angaben grundsätzlich glaubwürdig, auch wenn sie letztlich als fan-

tasievolle Erfindungen angesehen werden müssen. Lyrik und Sagenprosa 

beglaubigten einander dabei wechselseitig, schien erstere doch entweder di-

rekt auf mittelalterliche Dichtungen zurückzugehen oder von dieser doch 

zumindest Anregungen zu beziehen, während letztere den Eindruck er-

weckte, ihr lägen Erwähnungen in Chroniken und historiographischen 

Werken zugrunde. So gestattete es das Zusammenspiel beider Präsenta-

tionsformen, das gesamte Textspektrum zwischen literarischer und 

 

Zusammenhang fehlt.“ Die Ruinen am Rhein. Hg. v. N.[ikolaus] Vogt. Frankfurt/ 

Main: J. C. B. Mohr 1809, S. 3. Die Behauptung, dass die historische Überlieferung 

„undeutlich“ und „unvollständig“ sei, dient in diesem Zusammenhang dazu, die ei-

gene dichterische Gestaltungstätigkeit zu legitimieren. 

63
 Vogt: Die Bildergallerie des Rheins, S. 53. 

64
 Ebd. 

65
 Ebd. 

66
 Hölscher weist darauf hin, „daß zwischen 1790 und 1840 über 120 Rheinreisebücher 

erschienen“; Georg Hölscher: Das Buch vom Rhein. Eine Schilderung des Rheinstro-

mes und seiner Ufer von den Quellen bis zum Meere unter besonderer Berücksichti-

gung seiner 2000jährigen Geschichte. Zweite unveränderte Aufl. Köln: Hoursch & 

Bechstedt 1925, S. 56. 



30 

geschichtlicher Überlieferung, zwischen Fiktion und Nonfiktion abzude-

cken. Nicht zufällig kündigte Vogt in seiner Bildergallerie des Rheins an, 

dass er der Sagengeschichte Die Teufelsleiter bei Lorch künftig „eine Ballade 

folgen“
67

 lassen wolle. 

Beispielhaft umgesetzt hat er die Poetisierung selbst erfundener sagen-

hafter Erzählungen zunächst in dem Gedicht Die sieben Jungfrauen bei We-

sel, das die gleichnamige Sagenskizze aufgreift.
68

 Wie eng er sich dabei auf 

den Vorgängertext bezieht, zeigen etwa die Schlusssequenzen beider Texte. 

So vermeldet der narrative Prätext über die zu Stein erstarrten sieben Jung-

frauen: „Bei stillem Wetter und dem Rieseln des Flusses will man sie zu-

weilen klagen hören; aber bis izt hat sich nicht der Fürst gefunden, welcher 

sie erlösen wollte.“
69

 Im Gedicht wird diese Szenerie in poetische Diktion 

übertragen und atmosphärisch zusätzlich ausgestaltet; dort lautet die letzte 

Strophe: 

„Nur wenn der stille Abendstern 

 Nach schwülen Sommertagen 

Am Himmel glänzt, horcht man noch fern 

 Und leise ihre Klagen; 

Doch bleiben sie gar jämmerlich 

Kalt und versteint; dennoch hat sich 

 Kein Fürstensohn gefunden, 

 Der sie hätt’ losgebunden.“
70

 

Der Erfolg von Vogts Sagenabbreviaturen regte Aloys Schreiber dazu an, 

seiner 1806 in den Ansichten des Rheins publizierten sagenhaften Ge-

schichte um Rolandseck weitere, ähnliche folgen zu lassen. So versah er 

seine Anleitung den Rhein und die Mosel und die Bäder des Taunus zu berei-

sen (1812) mit zwei Anhängen, der eine enthielt insgesamt sieben „Sagen 

von den Ritterburgen am Rhein und im Neckarthale“. Neben der erneut 

abgedruckten Sage Rolandseck (um Hildegard) finden sich hier Sagenerzäh-

lungen zum Drachenfels, den Ruinen zu Rüdesheim (um Giesela Brömser), 

Hattos Thurm, Die beyden Brüder (von Liebenstein und Sternfels), Ingel-

heim (um Eginhard und Emma) und Die Kapelle auf dem Stromberg (um 

Diether und Bertha), die allesamt als volkstümliche Überlieferung ausge-

geben werden. Bereits in seiner „Vorrede“ spricht Schreiber mit Blick 

 

67
 Vogt: Die Bildergallerie des Rheins, S. 68. 

68
 Vgl. hierzu Klaus Graf: „Eine Sage für den Pinsel eines Ovids!“ Kritsches zur Rhein-

sage am Beispiel der Sieben-Jungfrauen-Sage von Oberwesel. Festvortrag beim Han-

senfest 1998. In: Hansen-Blatt, Jahrgang 64 (1999), Nr. 52, S. 53-60, und ders.: Die 

Sieben Jungfrauen bei Oberwesel. Eine poetische Anthologie von Gedichten und 

Prosatexten zur Geschichte einer Rheinsage von 1811 bis 1928. In: ebd., S. 61-72. 

69
 Vogt: Die Bildergallerie des Rheins, S. 69. 

70
 Rheinisches Archiv für Geschichte und Litteratur. Hg. v. N.[ikolaus] Vogt u. J.[o-

hannes Ignaz] Weitzel. [2. Jg.] Sechster Band: Neuntes bis zwölftes Heft. Mainz: In 

Commission bei Florian Kupferberg 1811, S. 9. 



31 

darauf „von den vielen romantischen Sagen, welche noch von den alten Bur-

gen am Rhein vorhanden sind“.
71

 Seinen „Anhang“ leitet er mit den Worten 

ein: 

„Keine Gegend in Deutschland hat so viele Ruinen von alten Burgen 

aufzuweisen, als das Rheinthal von Basel bis Bonn. Am häufigsten 

erscheinen diese Schlösser von Rüdesheim bis Bonn. Von manchen 

derselben ist kaum noch der Name der Geschlechter bekannt, wel-

che sie bewohnten. Von einigen aber sind im Munde des Volks noch 

schöne Sagen, die sich wohl auf etwas Historisches gründen mögen, 

aber eine poetische Einkleidung erhielten. Dem Reisenden [...] sind 

solche Sagen immer willkommen. An Ort und Stelle erregen und be-

schäftigen sie die Phantasie auf eine angenehme Weise, und das Le-

ben der Vergangenheit bildet sich wieder auf den Trümmern, die so 

bedeutsam daliegen.“
72

 

Ähnlich wie Brentano und Arnim präsentiert sich Schreiber hier als Samm-

ler angeblich volkstümlicher Überlieferung. Allerdings handelt es sich bei 

den von ihm präsentierten Sagen fast ausschließlich um „Ipsefacten“.
73

 Ihre 

Funktion besteht im Wesentlichen darin, Topographie zum Sprechen zu 

bringen und sie zu diesem Zweck mit pseudohistorischen Geschehnissen 

zu verquicken, damit der heutige Betrachter sich in ein imaginäres Mittel-

alter einfühlen kann, das durch personalisierte Erzählungen Anschaulich-

keit gewinnt. Ergänzt werden die zusammengestellten sagenhaften Texte 

schließlich noch durch eine „Reiselieder“ betitelte Anthologie von  

Fischer-, Schiffer- und Trinkliedern namentlich genannter Dichter, die zu-

mindest teilweise einen Bezug zum Rhein haben. 

Vier Jahre später erschien Schreibers Rhein-Vademecum dann in stark 

veränderter Form unter dem neuen Titel Handbuch für Reisende am Rhein 

von Schafhausen bis Holland, in die schönsten anliegenden Gegenden und in 

die dortigen Heilquellen (1816). Grund für die Umarbeitung waren die po-

litischen Verhältnisse, die sich mittlerweile grundlegend geändert hatten, 

waren nach dem Ende der napoleonischen Besatzung große Teile der links-

rheinischen Gebiete doch wieder deutsches Territorium, und die sog. 

 

71
 Aloys Schreiber: Anleitung den Rhein und die Mosel und die Bäder des Taunus zu 

bereisen. Heidelberg: Joseph Engelmann 1812 (vertrieben wurde der Band auch unter 

der Bezeichnung Taschenbuch für Reisende am Rhein nd durch seine Umgebungen), S. 

V. 

72
 Ebd., S. 279f. 

73
 So bezeichnete Brentano in einem vor dem 20. Mai 1806 geschriebenen Brief an Ar-

nim die selbst hergestellten Gedichte im Wunderhorn; Clemens Brentano: Sämtliche 

Werke und Briefe, Bd. 31: Briefe 1803-1807. Hg. v. Lieselotte Kinskofer. Stuttgart, 

Berlin u. Köln: Kohlhammer 1991, S. 515. Siehe hierzu etwa J.[ohannes] E.[duard] 

V.[iktor] Müller: Arnims und Brentanos romantische Volkslied-Erneuerungen. Ein 

Beitrag zur Geschichte und Kritik des Wunderhorns. Hamburg: Hansaschule, Hö-

here Staatsschule in Bergedorf bei Hamburg 1906 (Wissenschaftliche Beilage zum 

Bericht über das Schuljahr 1905/06; Programm Nr. 904). 



32 

Rheinlande wurden nun von Preußen regiert. Schreiber verweist in seiner 

„Vorrede“ nicht nur explizit auf „die großen Veränderungen, welche die 

neueste Zeit zumal in den Rheinländern hervorgebracht“
74

 habe, er widmet 

sein Handbuch auch dem preußischen König Friedrich Wilhelm III. In der 

neuen Publikation fehlen die Lieder,
75

 dafür vermehrte Schreiber die An-

zahl der mitgeteilten Sagen auf nunmehr 14. Zusätzlich hinzu gekommen 

sind: Kaiser Friedrich I. und Gela, Falkenstein, Burg Eppenstein, Adolphseck, 

Die Teufelsleiter, Das Wisperthal, Hildegard und Treuenfels, wobei einige der 

Texte von Vogt entlehnt sind bzw. auf einer von ihm mitgeteilten Kurzver-

sion aufbauen. Die erweiterte zweite Auflage aus dem Jahr 1818, in die nach 

eigener Aussage Eindrücke einer weiteren, „im September des letztverflos-

senen Jahrs“
76

 gemachten Reise eingegangen seien, bietet sogar 17 Texte. In 

der vierten, abermals vermehrten Auflage finden sich schließlich nicht we-

niger als 29 „Volkssagen aus den Gegenden am Rhein, am Taunus etc.“
77

 

Es fällt auf, dass diese modernen Kunstsagen nicht mehr nur den Ort 

als Schauplatz der Handlung anführen, sondern meist auch den Namen der 

damit verbundenen Person nennen. Erst durch die dadurch bewirkte Ver-

koppelung entstanden jene leicht memorierbaren Narrationen, die dann als 

mündliche historische Überlieferungen ausgegeben werden konnten. Gele-

gentlich sind in die Erzählungen auch Verse einmontiert, was dazu führt, 

dass diese ‚poetischer’ wirken. Es geht nun erkennbar nicht mehr darum, 

geschichtlich belegbare Informationen mitzuteilen. Vielmehr wird die Er-

zählung einer scheinbar historischen Handlung zur Vorform eines dichte-

rischen Gebildes. Literatur und Historiographie werden einander so weit 

angenähert, dass die Geschichtserzählung wie die Rohform literarischen 

Ausdrucks erscheint. 

 

74
 Aloys Schreiber: Handbuch für Reisende am Rhein von Schafhausen bis Holland, in 

die schönsten anliegenden Gegenden und in die dortigen Heilquellen. Heidelberg: 

Joseph Engelmann u. Frankfurt/Main: J. Chr. Hermannsche Buchhandlung 1816 

(vertrieben wurde der Band auch unter der Bezeichnung Anleitung auf die nützlichste 

und genußvollste Art den Rhein von Schafhausen bis Holland, das Murgthal nebst Baden 

bey Rastadt, die Mosel von Coblenz bis Trier, und die Bäder am Taunus, so wie Aachen 

und Spaa zu bereisen), S. IX. 

75
 In der „Vorrede“ begründet Schreiber dies damit, das sein „Verleger eine besondere 

[...] kleine Sammlung veranstaltet“ habe; ebd., S. XI. Tatsächlich erschienen die eige-

nen Reiselieder dann im Folgejahr im Rahmen der Ausgabe: Aloys Schreiber’s Ge-

dichte. Erster und zweyter Theil. Neueste Auflage. Wien: B. Ph. Bauer 1817. 

76
 Aloys Schreiber: Handbuch für Reisende am Rhein von Schafhausen bis Holland, in 

die schönsten anliegenden Gegenden und in die dortigen Heilquellen. Zweyte, durch-

aus verbesserte und sehr vermehrte Aufl. Heidelberg: Joseph Engelmann 1818, S. 

XIII. Der oben erwähnte Zweittitel vermerkt nun auch, dass im vorliegenden Band 

die „interessantesten Sagen aus der Gegend des Rheins und des Taunus“ enthalten 

seien. 

77
 Aloys Schreiber: Handbuch für Reisende am Rhein von Schafhausen bis Holland, in 

die schönsten anliegenden Gegenden und an die dortigen Heilquellen. Vierte, verbes-

serte und stark vermehrte Aufl. Heidelberg: Joseph Engelmann o. J. [1832], S. 601. 



33 

Konsequent umgesetzt hat Vogt die Versifizierung seiner Sagenerzäh-

lungen in dem Band Rheinische Bilder (1821). In dieser repräsentativen, 

stark auf Schauwerte setzenden Publikation im Format Groß-Folio präsen-

tierte er nicht weniger als 24, zumeist von ihm selbst auf der Basis zuvor 

publizierter sagenhafter Geschichten verfasste, balladeske Dichtungen in 

Kombination mit ebenso vielen ganzseitigen Illustrationen. Die Abbildun-

gen greifen dabei jeweils eine prägnante Situation der im Text geschilderten 

Handlung auf. Zugrunde liegen ihnen Zeichnungen des in Frankfurt leben-

den Künstlers Joseph Nicolaus Peroux, die anschließend von Johann Su-

senbett lithographiert wurden. Auf diese Weise entstand auch die erste Il-

lustration der „Lureley“-Figur. Gezeigt wird sie in der Situation des Ver-

hörs durch den Bischof. Dies mag überraschen, hängt aber schlicht damit 

zusammen, dass Vogt Clemens Brentanos Gedicht Zu Bacharach am 

Rheine ... als Referenztext wählte.
78

 Allerdings nennt er den – ihm wohlbe-

kannten – Namen des Autors nicht und erweckt so den Anschein, es handle 

sich um eine später ausgestaltete Sagendichtung. 

Die Rheinischen Bilder markieren eine für die weitere Ausprägung der 

Rheinromantik entscheidende Etappe, weil hier erstmals ein Medienver-

bund von Literatur und bildender Kunst geschaffen wurde. Der Inhalt der 

präsentierten Kunstsagen wurde durch die Umsetzung in einprägsame 

zeichnerische Kompositionen konkret anschaubar. Abgesehen davon, dass 

die Texte dadurch noch einmal zusätzliche Bekanntheit erhielten, verän-

derte die Transponierung in den Bereich der bildenden Kunst auch die Art, 

wie diese wahrgenommen wurden. Die bildliche Darstellung beglaubigte 

nicht nur den Wahrheitsgehalt der Dichtung, sie veränderte auch deren 

Wirkung, indem sie den Text jeweils auf ein Hauptmotiv fokussierte. Auf 

diese Weise entstand eine eigene Bildwelt, die sich später in Verbindung 

mit den mittlerweile bekannten Darstellungen der Flusslandschaft zu einer 

spezifischen Rhein-Ikonographie ausformte. 

 

 

Englische Literatur und Rheintourismus 

 

Sensibilisiert durch die pittoresken Landschaftsdarstellungen englischer 

bildender Künstler besuchten in der Folgezeit vermehrt auch Schriftstel-

ler*innen der britischen Inseln die Rheinlandschaft. Die so gewonnenen 

Eindrücke fanden dann Eingang in neu entstehende literarische Texte. Die 

bei weitem größte Öffentlichkeitswirkung erzielte Lord Byron, in dessen 

vierteiligem Versepos Childe Harold’s Pilgrimage (1812-17) ein junger, in-

nerlich zerrissener Adliger, der zuvor ein Leben voller Ausschweifungen 

geführt hat, sich im Zuge eines Selbstfindungsprozesses auf eine Art von 

 

78
 Erst in den Illustrationen zu Heinrich Heines Gedicht wird die auf dem gleichnami-

gen steilen Rheinfelsen sirenenhaft singende Loreley zur rheinromantischen Ikone. 



34 

Pilgertour durch Europa begibt. Seine Reise führt ihn u.a. an die Ufer des 

„majestic Rhine“,
79

 dessen einzigartige Landschaft ihm wie ein von Men-

schenhand perfektioniertes Kunstwerk der Natur erscheint: 

 „There Harold gazes a work divine, 

 A blending of all beauties; streams and dells, 

 Fruits, foliage, crag, wood, cornfield, mountain, vine, 

 And chiefless castles breathing stern farewells 

From gray but leafy walls, where Ruin greenly dwells.“
80

 

Die Verse im 1816 veröffentlichten Canto III, die den Aufenthalt Harolds 

am Rhein schildern, sind ein wortgewaltiger „Hymnus an die Landschaft“.
81

 

Um die dichterisch beschriebene Rheintopographie glaubwürdig wirken zu 

lassen, erwähnt Byron einige am Strom gelegene Orte, darunter „Cob-

lentz“
82

 und „Ehrenbreitstein“.
83

 Eine besondere Hervorhebung erfährt die 

als Drachenfels bekannte Gesteinsformation, die durch die exponierte Lage 

der weithin sichtbaren Burgruine, den Weinbau auf den Hügeln und die 

kleinen Ortschaften am Ufer des Flusses beim Betrachter das Gefühl er-

weckt, er befinde sich in einem irdischen Paradies („paradise“).
84

 Gesteigert 

wird dieser Eindruck noch durch gezielt eingesetzte bukolisch-arkadische 

Elemente („peasant girls, with deep blue eyes, / And hands which offer 

early flowers“),
85

 die dem Ganzen den Reiz vormoderner Ländlichkeit ver-

leihen und selbst den Verfall als reizvoll-pittoresk („noble arch in proud 

decay“)
86

 erscheinen lassen. Für das lyrische Ich ist diese Gegend im Wort-

sinn eine Sehnsuchtslandschaft, weil es ständig an die abwesende Geliebte 

denken muss und sich wünscht, es könnte mir ihr die innige Naturerfah-

rung teilen: 

„Nor could on earth a spot be found 

To Nature and to me so dear, 

Could thy dear eyes in following mine 

Still sweeten more these banks of Rhine!“
87

 

 

79
 Lord Byron: Childe Harold’s Pilgrimage. Canto the third. London: John Murray 

1816, S. 26 (XLVI.). 

80
 Ebd. 

81
 Martin Brunkhorst: The castled crag of Drachenfels. Funktionswechsel eines Land-

schaftsbildes. In: arcadia. International Journal for Literary Studies/Internationale 

Zeitschrift für Literaturwissenschaft, Jahrgang 17 (1982), S. 126-153, hier S. 136. 

82
 Byron: Childe Harold’s Pilgrimage. Canto the third, S. 33 (LVI.). 

83
 Ebd., S. 34 (LVIII.). 

84
 Ebd., S. 31 (LV.). Schon Schreiber bemerkt über den Flussabschnitt zwischen Mainz 

und Düsseldorf: „Diese Strecke von ohngefähr sechszehn Meilen enthält das Paradies 

von Teutschland.“ [Schreiber:] Ansichten des Rheins. Erstes Heft, S. 4. 

85
 Byron: Childe Harold’s Pilgrimage. Canto the third, S. 31 (LV.). 

86
 Ebd. 

87
 Ebd., S. 32. 



35 

Byron versammelt hier fast katalogartig alle Elemente hymnischer Rhein-

dichtung: „the wide and winding Rhine“ mit seinen „banks“ inmitten 

schäumender Wellen und dem einzigartigen Wechsel von „rock“, „hills“ 

und „vale“, die mit „feudal towers“, einem „noble arch“ und „vintage-bo-

wers“ versehen sind, und wo durch den Anbau und Genuss von „vine“
88

 das 

Gefühl der dort lebenden Menschen eine euphorische Steigerung erfährt. 

Obwohl die Figur Harold, wie die Vorrede unterstreicht, ein „fictiti-

ous character“
89

 ist, trägt sie doch unverkennbar Züge ihres Autors. Dem-

entsprechend heißt es in der „Preface“: „The following poem was written, 

for the most part, amidst the scenes which it attempts to describe.“
90

 Diese 

Diaphanie war gewollt. Als Folge der Überblendung von Realität und Fik-

tion erhält die Dichtung den Charakter eines persönlichen Berichts. Nach-

dem seine Frau Augusta sich von ihm getrennt hatte, verließ Byron am 23. 

April 1816 London, um eine ausgedehnte Reise durch den Kontinent zu 

unternehmen. Sein erstes Ziel war dabei Genf. Am 26. April setzte er von 

Dover aus auf das europäische Festland über und begab sich zunächst nach 

Brüssel. Anschließend besichtigte er mit Waterloo jenen Ort, an dem die 

napoleonischen Truppen vernichtend geschlagen worden waren. Von dort 

fuhr er mit der Kutsche Richtung Deutschland und traf am 11. Mai im süd-

lich von Godesberg gelegenen Örtchen Mehlem ein, von dem aus man ei-

nen direkten Blick auf den Drachenfels am anderen Rheinufer hat. Bestie-

gen hat Byron den Drachenfels allerdings nicht. Überhaupt hielt er sich nur 

ganz kurz in Mehlem auf und reiste bereits am selben Tag nach Koblenz 

weiter. Offenbar war der Autor über die Beschaffenheit der dortigen Land-

schaft schon vor Beginn der Reise gut unterrichtet und setzte die kurz in 

Augenschein genommenen Handlungsorte im zwischen Anfang Mai und 

dem 27. Juni entstandenen dritten Canto dann gezielt als symbolisch auf-

geladene Markierungen ein. Dafür spricht auch der Umstand, dass Byron 

seinem Text Erläuterungen zum besseren Verständnis beigab. So heißt es 

zu The castled crag of Drachenfels: 

„The castle of Drachenfels stands on the highest summit of ‚the 

Seven Mountains,‘ over the Rhine banks; it is in ruins, and connected 

with some singular traditions: it is the first in view on the road from 

Bonn, but on the opposite side of the river; on this bank, nearly fa-

cing it, are the remains of another called the Jew’s castle, and a large 

cross commemorative of the murder of a chief by his brother: the 

number of castles and cities along the course of the Rhine on both 

sides is very great, and their situations remarkably beautiful.“
91

 

 

88
 Jeweils ebd., S. 31. 

89
 Byron: Childe Harold’s Pilgrimage. A romaunt. [Canto I + II.] London: John Mur-

ray 1812, S. iv. 

90
 Ebd., S. iii. 

91
 Ebd.: „Notes“, S. 70. 



36 

Auch wenn Byron nicht näher darauf eingeht, deutet die Erwähnung der 

„singular traditions“ im Zusammenhang mit dem Drachenfels doch darauf 

hin, dass er bereits von den sagenhaften Erzählungen wusste, die einzelnen 

Orten am Rhein zugeschrieben wurden. Tatsächlich enthielt eine 1814 er-

schienene englische Reisebeschreibung bereits die beiden mit dem Dra-

chenfels verbundenen Kunstsagen, die zu dieser Zeit existierten: die Ge-

schichte der von einem Drachen verfolgten Jungfrau, die das Ungeheuer 

mit Hilfe eines Kruzifix in die Flucht schlägt, und die Geschichte von Ro-

land und Hildegarde.
92

 Der Umstand, dass die erste Erzählung in französi-

scher Sprache mitgeteilt wird, belegt im Übrigen die Wirkung der ins Fran-

zösische übersetzten Reisebeschreibungen von Vogt und Schreiber. 

Die Wirkung der poetischen Rheinbeschreibung in Childe Harold’s 

Pilgrimage war enorm. Brunkhorst hat darauf hingewiesen, dass „das für die 

Folgezeit gültige Rhein-Bild der englischen Dichtung von Byron“
93

 

stammt. Von seiner hymnischen Schilderung angeregt, reiste beispielsweise 

der Maler William Turner im August 1817 an den Rhein, wo er im Verlauf 

von rund drei Wochen eine Vielzahl von aquarellierten Landschaftsdarstel-

lungen und Architekturskizzen anfertigte. Anders als die meisten seiner 

Vorgänger war er freilich überwiegend zu Fuß unterwegs, wodurch sich 

neue und ungewohnte Blickwinkel ergaben. Außer bildenden Künstlern 

und Schriftstellern nutzten nun aber auch Touristen vermehrt die Gelegen-

heit, die literarisch beschriebenen und zeichnerisch festgehaltenen Sehens-

würdigkeiten zu erkunden. Nicht zufällig hebt Aloys Schreiber in der Vor-

rede der englischen Ausgabe seines Rheinreiseführers den abwechslungs-

reichen, ‚romantisch’ wirkenden Charakter der Region besonders hervor: 

„It is universally acknowledged, that the varied and romantic scenery on 

the borders of the Rhine is one of the most sublime description; and is em-

inently calculated to attract the attention, and command the admiration, of 

the Tourist.“
94

 Dabei kam die Fahrt mit dem Schiff den sich verändernden 

Sehgewohnheiten auch deshalb besonders entgegen, weil dadurch der Blick 

auf die Landschaft eine ästhetisch goutierbare Dynamisierung erfuhr. Den 

Reisenden zwischen Köln und Mainz bot sich – bedingt durch das enge 

Stromtal mit seinen zahlreichen Windungen – eine Abfolge von 

 

92
 Siehe [George Wilson Bridges:] Alpine Sketches, comprised in a short tour through 

parts of Holland, Flanders, France, Savoy, Switzerland and Germany, during the sum-

mer of 1814. London: Longman, Hurst, Reese, Orme, and Brown 1814, S. 195-197 

und S. 198-203. Im „Appendix“ teilt Bridges überdies die sagenhaften Geschichten 

von „Jean Broemser de Rudesheim“ und seiner Tochter „Giesèle“ (S. 302-305), von 

„Diether“ von „Stromberg“ (S. 305–309) und von „Eginhard and Emma“ (S. 311f.) 

mit. 

93
 Brunkhorst: The castled crag of Drachenfels, S. 135. 

94
 A.[loys] Schreiber: The traveller’s guide down the Rhine, exhibiting the course of 

that river from Schaffhausen to Holland, and describing the Moselle from Coblentz 

to Treves [...]. New edition. London: Samuel Leigh a. Baldwin, Cradock, and Joy 

[parallel auch in: Paris: A. and W. Galignani] 1825, S. iii. 



37 

wechselnden Einzelszenen, die sich zu einer Art von bewegtem Rheinpano-

rama zusammenfügten.
95

 Aloys Schreiber beschreibt die Besonderheit der 

Flusslandschaft des Engtals folgendermaßen: 

„Die Landschaften des Rheins werden immer wieder neu beim Um-

blick auf den zurückgelegten Weg, und diese schnelle Verwandlung 

setzt das Gemüth oft in das angenehmste Erstaunen. Die vielen und 

ungeheuern Krümmungen der Berge, und die weiten Becken des 

Flusses verursachen diese willkommene Täuschung. Auf der Mitte 

eines solchen Beckens sieht der Schiffende weder wo er hereinge-

kommen, noch kann er irgend einen Ausgang entdecken, und wähnt, 

ein See nehme itzt den Rheinstrom in seinen Busen auf. Oft weiß 

man nicht, wo man den Blick ruhen lassen soll – rückwärts entflieht 

eine entzückende Gegend; vor sich hat man eine paradiesische Land-

schaft, die schnell zu verschwinden droht.“
96

 

Landschaftlich und architektonisch reizvolle Erscheinungen auf beiden Sei-

ten des Flusses boten den Betrachtern auf dem Strom jenes immersive Na-

turerlebnis, das die einzelnen Künste nur unvollkommen einzufangen ver-

mochten. Das Anhalten an bestimmten Stationen ermöglichte zudem einen 

willkommenen Perspektivenwechsel, ergab sich beim Besteigen der Felsen 

doch nicht nur eine Nahsicht auf die meist verfallenen Burgen, sondern 

auch ein Rundumblick von oben auf das Flusstal. Byrons Rheinpanegyrik 

lieferte hierzu die passende poetische Sehanleitung. Und so konstatiert 

Schreiber schon 1825: „The Continent is now become the fashionable re-

sort of Englishmen“.
97

 Der ausfernde britische Rheintourismus führte 

schließlich dazu, dass die zwischen Köln und Mainz verkehrenden Schiffe 

den Charakter fahrender Bibliotheken annahmen. Johanna Schopenhauer 

vermerkt während ihrer 1828 mit dem Dampfschiff unternommenen Reise 

auf dem Rhein: 

„Gegen die Mitte des Verdecks unter dem Zelte sah es wie in dem 

Lesezimmer einer Erholung [...] aus, Mappen, Bücher, Landkarten 

lagen hochaufgethürmt auf den mit eifrig Lesenden, meistens Eng-

ländern, umgebenden Tischen. Hier saß Einer mit dem Rücken ge-

gen die Aussicht gewendet und schrieb, vermuthlich an seinem Rei-

setagebuch, dort ein Anderer in Schreiber’s ‚Handbuch für Reisen-

de am Rhein‘ vertieft, von welchem, in mehrere Hände vertheilt, we-

nigstens ein Dutzend Exemplare vorhanden
 
waren. Von dem eben 

so zweckmäßig erdachten als ausgeführten Panorama der 

 

95
 Siehe hierzu etwa Stephan Oettermann: Das Panorama. Die Geschichte eines Mas-

senmediums. Frankfurt/Main: Syndikat 1980. 

96
 [Aloys Schreiber:] Mahlerische Ansichten des Rheins von Mainz bis Düsseldorf. 

Erstes Heft, S. 83. 

97
 A.[loys] Schreiber: The traveller’s guide down the Rhine, S. iii. 



38 

Rheingegenden, welches bei Herrn Friedrich Wilmans in Frankfurt 

herausgekommen ist, haben wir siebenzehn Exemplare gezählt.“
98

 

Die emphatische Erwähnung des Drachenfelses in Childe Harold’s Pilgri-

mage bewirkte, dass dieser Ort zum ersten prominenten topographischen 

Referenzpunkt der Rheinromantik wurde. Hatte die Vielzahl reizvoller An-

sichten zunächst den Effekt, dass das Engtal als ästhetisches Gesamtensem-

ble wahrgenommen wurde, schoben sich nun einzelne Landschaftsforma-

tionen in den Vordergrund. Für deren Auratisierung sorgte vor allem die 

Literatur. Zuweilen genügte die bloße Nennung einer Anhöhe, eines Ge-

bäudes oder einer Person, um einen bestimmten Ort der Flusslandschaft 

hervorzuheben. In den meisten Fällen aber wurde dieser dadurch im Be-

wusstsein der Leserschaft verankert, dass er als Schauplatz einer lyrischen 

oder sagenhaften Narration fungierte. Im Falle des Drachenfelses zitierten 

viele Reiseführer Byrons Verse und nutzten sie als eine Art von literari-

schem Werbetext: „Rhein-Tourismus und Byronismus werden zu einander 

wechselseitig bedingenden Größen im Phänomen einer Massenkultur.“
99

 

 

 

Ironisierte Rheinromantik: Heinrich Heine 

 

Zu Beginn der 1820er Jahre war die Anzahl rheinromantischer Gedichte 

noch recht überschaubar. Zwar hatten die zum großen Teil erfundenen Sa-

generzählungen Vogts und Schreibers der Lyrik durchaus vereinzelt Im-

pulse gegeben, letztlich standen die zahlreichen leicht konsumierbaren Ge-

schichtsnarrationen der Ausbreitung genuin dichterischer Ausdrucksfor-

men aber eher im Weg. Erst die Erfindungsgabe und Gestaltungskraft eines 

rasch Berühmtheit erlangenden jungen Autors aus Düsseldorf sorgten da-

für, dass sich eine eigene lyrische Tradition entwickelte. Heinrich Heines 

Band Gedichte (1822) knüpft sowohl inhaltlich als auch formal unmittelbar 

an bekannte Muster der Romantik an. Darauf verweisen Abschnittsüber-

schriften wie „Traumbilder“, „Minnelieder“, „Romanzen“ und „Sonette“; 

komplettiert wird dieser Eindruck durch die sich anschließenden „Ueber-

setzungen aus Lord Byrons Werken“. Doch die sattsam bekannten roman-

tischen Themen und Motive sind allesamt ins Düstere und Unheimliche 

gekehrt. Vor allem der erste Gedichtzyklus „Traumbilder“ ist eine Anei-

nanderreihung schauerromantischer Angstvisionen, in denen verschiedene 

Aspekte von „Wahnsinn und Mitternachtgraus“
100

 entfaltet werden. Un-

glückliche Liebe steht im Zentrum der meisten Texte, ausführlich themati-

siert werden Untreue, Täuschung und Verrat. Diese Perspektive bestimmt 

 

98
 Johanna Schopenhauer: Ausflug an den Niederrhein und nach Belgien im Jahr 1828. 

Erster Theil. Leipzig: F. A. Brockhaus 1831, S. 66. 

99
 Brunkhorst: The castled crag of Drachenfels, S. 140. 

100
 H.[arry] Heine: Gedichte. Berlin: Maurersche Buchhandlung 1822, S. 25. 



39 

auch den wiederholt beschworenen Blick auf die Rheinlandschaft, die 

schon in Clemens Brentanos Gedichten als trügerische Idylle erschien. 

Heinrich Heine schließt in seiner Sammlung direkt an entsprechende Vor-

läufertexte an und betont den Gegensatz zwischen arkadisch wirkender 

Naturschönheit und desillusionierend verlaufender Liebeserfahrung. Am 

deutlichsten zeigt sich das in dem Gedicht Auf dem Rhein, wo der Strom 

mit der wankelmütig-widersprüchlichen Geliebten verglichen wird: 

„Berg’ und Burgen schau’n herunter 

In den spiegelhellen Rhein, 

Und mein Schiffchen segelt munter, 

Rings umglänzt von Sonnenschein. 

Ruhig seh’ ich zu dem Spiele 

Goldner Wellen, kraus bewegt; 

Still erwachen die Gefühle, 

Die ich tief im Busen hegt’. 

Freundlich grüßend und verheißend 

Lockt hinab des Stromes Pracht; 

Doch ich kenn’ ihn, oben gleißend, 

Bringt sein Inn’res Tod und Nacht. 

Oben Lust, im Busen Tücken,  

Strom, du bist der Liebsten Bild! 

Die kann auch so freundlich nicken, 

Lächelt auch so fromm und mild.“ 

Heine nutzt das Spiel mit schauerromantischen Versatzstücken, um zu zei-

gen, dass das Streben nach Harmonie – sei es in der Liebe oder in der Er-

fahrung der Landschaft – notwendig fehlgehen muss. Statt dessen werden 

die abgründigen Seiten menschlicher Existenz herausgearbeitet, wobei der 

Autor gern überraschende Desillusionierungseffekte einsetzt. Es ist dieses 

durchtriebene Spiel mit zuvor geweckten Erwartungen, die dann enttäuscht 

werden, das seine Rheingedichte durchgehend prägt und sie zu geschickt 

konstruierten Kippfiguren macht. Der Leser wird dadurch gezwungen, 

seine identifikatorisch-affirmative Haltung dem Textgeschehen gegenüber 

aufzugeben und sich in reflexiver Distanz zu üben. Zuweilen verbindet sich 

damit auch eine offen satirische Intention. Am deutlichsten tritt sie im So-

nett Die Nacht auf dem Drachenfels zutage, das dem befreundeten ehemali-

gen Bonner Kommilitonen Fritz von Beughem gewidmet ist. Lange glaubte 

man, dass Heine hier ein „Burschenschafts-Fest“ schildert,
101

 das „im 

 

101
 „Hinauf auf den Drachenfels [...] und nach Rolandseck führte der Weg alle Bonner 

Studenten“; Ingrid Bodsch: „Warnung vor dem Rhein“! Ernstgemeinte Hinweise. In: 

„An den Rhein, an den Rhein ...“. Das malerische und romantische Rheinland in Do-

kumenten, Literatur und Musik. Karl Simrock (1802–1876) zum 200. Geburtstag ge-

widmet. Katalog zur Ausstellung hg. v. Ingrid Bodsch in Zusammenarbeit mit Otto 

Biba u. Ingrid Fuchs. Bonn: Edition Lempertz 2002, S. 10-19, hier S. 14. 



40 

Wintersemester
102

 1819/20“ stattgefunden hat. Allerdings konnten neuere 

Forschungen zeigen, dass Heine eine solche Feier „auf dem Kreuzberg bei 

Bonn [...] erlebt“ hat; „er zog es jedoch vor, sein Erlebnis auf dem symbol-

trächtigen Drachenfels anzusiedeln“:
103

 

„Um Mitternacht war schon die Burg erstiegen, 

 Der Holzstoß flammte auf am Fuß’ der Mauern, 

 Und wie die Burschen lustig niederkauern, 

 Erscholl das Lied von Deutschlands heil’gen Siegen. 

Wir tranken Deutschlands Wohl aus Rheinweinkrügen, 

 Wir sahn den Burggeist auf dem Thurme lauern, 

 Viel dunkle Ritterschatten uns umschauern, 

 Viel Nebelfrau’n bey uns vorüberfliegen. 

Und aus den Trümmern steigt ein tiefes Aechzen, 

 Es klirrt und rasselt, und die Eulen krächzen; 

 Dazwischen heult des Nordsturms Wuthgebrause. –“
104

 

Heine ruft hier eine schauerromantische Szenerie auf und amalgamiert sie 

mit burschenschaftlichem Chauvinismus, wie er aus vielen Rheingedichten 

aus der Zeit der Befreiungskriege spricht.
105

 Das Ganze wirkt wie ein Spuk, 

und tatsächlich zeigen sich Figuren aus vergangener Zeit, doch erscheinen 

diese wie untote Wiedergänger, die keine Ruhe finden. Das lyrische Ich ist 

Teil dieser studentischen Runde, doch es zieht das Geschehen in der 

Schlussstrophe ins Lächerliche, indem mit spöttischer Geste die philiströs-

banalen Folgen des nächtlichen Abenteuers benannt werden: 

„Sieh’ nun, mein Freund, so eine Nacht durchwacht’ ich 

 Auf hohem Drachenfels, doch leider bracht’ ich 

 Den Schnupfen und den Husten mit nach Hause.“
106

 

 

102
 Heinrich Heine: Sämtliche Schriften in zwölf Bänden. Hg. v. Klaus Briegleb. Bd. 2. 

Frankfurt/Main, Berlin u. Wien: Ullstein 1981 (Ullstein-Buch, Bd. 37082), S. 767. 

103
 Angelika Kolsdorf-Krause: „Wir sahn den Burggipfel auf dem Turme lauern“. Der 

„literarische“ Drachenfels. In: Rheinreise 2002, S. 74-87, hier S. 78. „Sagenwelt, his-

torische Fakten und malerische Lage und Kulisse stellen den Felsen als dreifaches 

Symbol hin, als Symbol des Christentums, der feudalen Gesellschaft und des Natio-

nalismus“; Gabriele Ruhl-Anglade: Vom Kreuzberg zum Drachenfels, Heines Die 

Nacht auf dem Drachenfels. In: Zeitschrift für deutsche Philologie, Jahrgang 105 

(1986), S. 481-498, hier S. 493. 

104
 Heine: Gedichte, S. 126. 

105
 Ruhl-Anglade hält es für möglich, dass der Autor hier „auf einen vaterländischen Ge-

sang Arndts“ Bezug nimmt; Ruhl-Anglade: Vom Kreuzberg zum Drachenfels, S. 486. 

Sie vermutet, „Arndts Lied zur Feier des 18. Oktober aus dem Jahre 1814“ sei der 

Text, auf den „Heine in seinem Gedicht anspielt“; Ruhl-Anglade: Vom Kreuzberg 

zum Drachenfels, S. 489. Allerdings bleibt diese Annahme spekulativ, denn der Ver-

fasserin gelingt keine tragfähige Beweisführung. 

106
 Heine: Gedichte, S. 126. Bei aller Lust an der Demontage rheinromantischer Idyllik 

verleugnete Heine aber bis ans Lebensende nicht seine Empfänglichkeit für diese 



41 

Da hier die decouvrierende Absicht unverkennbar ist, sollte man diesen 

Text als eine Art von Leseanleitung für andere rheinromantische Gedichte 

Heines begreifen. Bedenkt man dessen respektlos ironischen Umgang mit 

dem Bildfeld Rhein und dessen Folgen für die Dichtung, dann kann kein 

Zweifel daran bestehen, dass er auch sein zwei Jahre später veröffentlichtes 

Loreley-Gedicht doppelbödig angelegt hat: 

„Ich weiß nicht, was soll es bedeuten, 

Daß ich so traurig bin; 

Ein Mährchen aus alten Zeiten, 

Das kommt mir nicht aus dem Sinn. 

Die Luft ist kühl und es dunkelt,  

Und ruhig fließt der Rhein; 

Der Gipfel des Berges funkelt 

Im Abendsonnenschein. 

Die schönste Jungfrau sitzet 

Dort oben wunderbar, 

Ihr gold’nes Geschmeide blitzet, 

Sie kämmt ihr gold’nes Haar. 

Sie kämmt es mit gold’nem Kamme,  

Und singt ein Lied dabei; 

Das hat eine wundersame, 

Gewaltige Melodei. 

Den Schiffer, im kleinen Schiffe,  

Ergreift es mit wildem Weh; 

Er schaut nicht die Felsenriffe, 

Er schaut nur hinauf in die Höh’. 

Ich glaube, die Wellen verschlingen 

Am Ende Schiffer und Kahn; 

Und das hat mit ihrem Singen 

Die Lore-Ley gethan.“
107

 

Auffällig ist zunächst, dass Heine mit dem Bezug auf „Ein Märchen aus 

alten Zeiten“ die Sagenerfindungen seiner Vorgänger aufgreift und die Ge-

schichte der auf einem Felsen über dem Rhein sitzenden „Jungfrau“ zu 

 

heimische Landschaftsszenerie. In einem kurz vor seinem Tod entstandenen, nach-

gelassenen Gedicht ruft er die Erinnerung an den Blick auf, der sich vom Godesberger 

Rheinufer aus bot: „Ich sah hinauf nach dem Drachenfels, / Der hochromantisch be-

schienen / Vom Abendroth, sich spiegelt im Rhein / Mit seinen Burgruinen.“ Hein-

rich Heine: Historisch-kritische Gesamtausgabe der Werke. In Verbindung mit dem 

Heinrich-Heine-Institut hg. v. Manfred Windfuhr [...]. Bd. 3/1: Romanzero/Ge-

dichte 1853 und 1854/Lyrischer Nachlaß. Text, bearbeitet v. Frauke Bartelt, Alberto 

Destro. Hamburg: Hoffmann und Campe 1992, S. 351. 

107
 H.[arry] Heine: Drei und dreißig Gedichte. In: Der Gesellschafter oder Blätter für 

Geist und Herz, Nr. 49-52, 26., 27., 29. und 31.3.1824, S. 242-258, hier S. 242f. 



42 

beglaubigen scheint. Er rekurriert dabei besonders auf Otto Heinrich Graf 

von Loebens 1820 erschienenes Gedicht Loreley, das Aloys Schreibers Sa-

generzählung Die Jungfrau auf dem Lurley
108

 in eine griffige lyrische Ver-

sion überführt. Die intertextuelle Verknüpfung macht Heine dadurch 

sichtbar, dass er das archaisierende Reimpaar „blitzet“/„sitzet“, das Loe-

ben gebraucht, wörtlich übernimmt und durch immerhin zweimalige Nen-

nung des Verbs „schauen“ auf den nachgerade inflationären Einsatz im 

Vorgängertext – das Wort kommt in Loebens Loreley an nicht weniger als 

fünf Stellen vor! – hinweist. Doch Heine dürfte auch Nikolaus Vogts Be-

schreibung des „Lurlei“-Felsens gekannt haben, wo es heißt: „Noch viel 

seltsamer wird das Farbenspiel, wenn die neigende Sonne dem Schlunde die 

letzte Beleuchtung gibt. Oben am Gipfel der Berge flimmern noch die Fel-

senspitzen wie goldene Luftschlösser.“
109

 Die Charakterisierung „Der Gip-

fel des Berges funkelt / Im Abendsonnenschein“ scheint darauf jedenfalls 

unmittelbar Bezug zu nehmen. 

Heine zitiert in seinen Versen also wichtige Stationen der Stoff- und 

Figurengenese an, wendet sie aber ins Ironische. Der Einsatz von Archais-

men („sitzet“, „blitzet“, „Melodei“) und „übertriebenen Wiederholun-

gen“
110

 („Sie kämmt ...“/„Sie kämmt ...“, „Er schaut ...“/„Er schaut ...“, 

„goldnes“/„goldenes“/„goldenem“) in Verbindung mit Versatzstücken ro-

mantischer Dichtung – wie der „klischeehaften Abendstimmung“ – erzeu-

gen einerseits einen „Eindruck der Schlichtheit“,
111

 wecken aber zugleich 

auch Zweifel an der Fähigkeit zu differenziertem ästhetischen Ausdruck. 

In dieser seltsamen Ambiguität bewegt sich der gesamte Text. Wäre er das 

Gebilde einer lange zurück liegenden Zeit, hätte er den Reiz der Ungeküns-

teltheit, als Dichtung der 1820er Jahre wirkt er dagegen wie eine bemühte 

Dilettantenarbeit. Diesen Eindruck verstärkt Heine zusätzlich dadurch, 

dass er sich neben dem lautlich unreinen Reim „Weh“/„Höh“ auch noch 

einen metrisch irregulären leistet, bei dem durch die Kombination eines 

kurzen Vokals („Kamme“) mit einem langen („wundersame“) Intonation 

und Sprechtempo aus dem Tritt geraten. Ausweis sprachlicher Unbehol-

fenheit sind überdies die beiden finalen Reimwörter: So wählt der Autor 

nicht nur eine unschöne Substantivierung („Singen“), sondern lässt dieser 

 

108
 Sie erschien in Aloys Schreiber: Handbuch für Reisende am Rhein von Schafhausen 

bis Holland, in die schönsten anliegenden Gegenden und an die dortigen Heilquellen. 

Zweyte, durchaus verbesserte und sehr vermehrte Aufl. Heidelberg: Joseph Engel-

mann o.J. [1818], Anhang („Volkssagen aus den Gegenden am Rhein und am 

Taunus“), S. 63-65. 

109
 Niklas Vogt: Rheinische Geschichten und Sagen. Dritter Band. Frankfurt/Main: Ver-

lag der Hermannschen Buchhandlung 1817, S. 158. 

110
 Gerhard Höhn: Heine Handbuch. Zeit, Person, Werk. Zweite, aktualisierte und er-

weiterte Aufl. Stuttgart u. Weimar: Metzler 1997, S. 68. 

111
 Ebd. 



43 

sogar ein simples Hilfsverb („getan“) folgen – ein Verfahren, das lediglich 

durch den bewusst nachgeahmten Volksliedton legitimiert wird.
112

 

Wie schon seine Vorgänger deutet auch Heine die vorgefundene Lo-

reley-Figur konsequent um und macht aus dem von ihrem Liebsten verlas-

senen Mädchen aus einfachen Verhältnissen, dessen Leid einst Brentano 

geschildert hat, eine sirenenhafte belle dame sans merci. Die damit einher-

gehende Täter/Opfer-Umkehr passt nicht nur gut zu Heines skeptisch-mi-

sogyner Akzentuierung des Verhältnisses der Geschlechter, sie lässt die 

Rheinlandschaft auch als gefahrenvolle Idylle erscheinen. Die auf den ers-

ten Blick arkadisch wirkende Gegend hält, wie die Topik des kenternden 

Schiffes verdeutlicht, Prüfungen bereit, die an die Abenteuer des Seefahrers 

Odysseus in der antiken Mythologie gemahnen. Erleichtert wurde die sich 

anbahnende Mythisierung des Flusses durch seine bereits seit Römerzeiten 

eingeführte Personifikation als „Vater Rhein“. Bereits Brentano hatte sich 

vom Echoeffekt, der bei diesem steilen Felsen zu vernehmen war, dazu an-

regen lassen, eine ätiologische Erklärung in lyrischer Form zu erfinden. 

Schreiber, Geib und Loeben lieferten dann eine Alternativerzählung mit 

Bezügen zur rheinischen Geschichte. Heine schließlich vereinfachte den 

damit verbundenen Handlungsverlauf wieder und präsentierte die Loreley 

als Rheinsirene mit beinah unwiderstehlicher Verführungsmacht. In Ver-

bindung mit den übrigen Kunstsagen, die seit Beginn des 19. Jahrhunderts 

erdacht wurden, entstand so ein engmaschiges Narrationsgeflecht, das die 

Rheingegend in einen mythologischen Raum sui generis verwandelte. 

Heines Gedicht Ich weiß nicht, was soll es bedeuten ... spielt dabei vor 

allem deshalb eine herausgehobene Rolle, weil es binnen kurzer Zeit einen 

enormen Bekanntheitsgrad erreichte und zu einer Art von Volkslied 

wurde.
113

 Vollends die Vertonung von Friedrich Silcher ließ es dann zum 

sentimentalen Gassenhauer der Rheinromantik werden – und dies, obwohl 

der Autor dieses Ausdrucksmodell offen ironisierte und die süßliche, be-

wusstseinsvernebelnde Wirkung romantischer Dichtung karikierte. 

 

 

 

112
 So gehört der Rückgriff auf Hilfsverben zu den Charakteristika althochdeutscher 

Dichtung; siehe hierzu Richard M. Meyer: Die altgermanische Poesie nach ihren for-

melhaften Elementen beschrieben. Berlin: Wilhelm Hertz 1889, S. 430. 

113
 Dazu trug der Wiederabdruck im Buch der Lieder (1827) entscheidend bei, obwohl 

sich in dieser Sammlung – verglichen mit den Gedichten – nur noch wenige Texte 

finden, die einen direkten Bezug zum Rhein aufweisen. 



44 

Die dritte Romantikergeneration 

 

Die Romantik ist wahrscheinlich die einzige Bewegung der neueren Litera-

turgeschichte, die es vermochte, 

„[...] sich im Lauf ihrer Entwicklung selbst zu erneuern. Ihre ästhe-

tischen Grundprinzipien erwiesen sich als so tragfähig und entfalte-

ten eine solche Attraktivität, dass neben die älteren Vertreter nach 

und nach eine deutlich jüngere Schicht von nachrückenden Autoren 

trat, die deren Bestrebungen aufnahm, in Teilen modifizierte und 

verändert weitertradierte. Während die meisten literarischen Pro-

gramme von Ein-Generationen-Gruppen entwickelt und von einem 

altersmäßig weitgehend kohärenten Kreis von Personen getragen 

werden, die zumeist nur für einen begrenzten Zeitraum eine Allianz 

eingehen, umspannt ‚die Romantik [...] zwei Generationen’
114

 von 

Schriftstellern. Nur so gelang es ihr, den die Frühphase überdeutlich 

prägenden Charakter einer literarischen ‚Jugendbewegung’
115

 abzu-

legen und in den Rang einer Diskursformation mit gesamtkultureller 

Wirkung aufzurücken, die über eine Spanne von rund einem halben 

Jahrhundert hinweg eine bestimmende Rolle im literarischen Feld 

spielte und zwischenzeitlich eine nachgerade hegemoniale Machtpo-

sition errang.“
116

 

In der Forschung bislang wenig Beachtung gefunden hat indes der Um-

stand, dass es neben den beiden bekannten Romantikergenerationen – Wa-

ckenroder und Tieck sowie den Brüdern Schlegel und Novalis als älterer 

Autorenverbund auf der einen, Brentano, Arnim, Eichendorff und E.T.A. 

Hoffmann als jüngere Vertreter auf der anderen Seite – noch eine weitere 

Generationengruppe gab, die zwar nur punktuell Kontakte zu den übrigen 

Vertreterinnen und Vertretern unterhielt, die sich aber stark an romanti-

schen Themenfeldern und Bildformeln orientierte, die die Vorgänger eta-

bliert hatten. Von ihr stammen die Texte, die das Erscheinungsbild der 

Rheinromantik in den zwanziger, dreißiger und vierziger Jahren des 19. 

Jahrhunderts entscheidend prägen. Helmut Schanze hat zu Recht auf dieses 

Phänomen hingewiesen: „Fast vergessener Kern der literarischen Rheinro-

mantik“ im genannten Zeitraum „war eine Autorengeneration um 1800 Ge-

borener, die um 1820 erste Publikationen in der damals neubegründeten 

preußischen Rheinprovinz herausbrachten, dort studierten und ‚Karriere’ 

machten, sowie deren Vorbilder und Mitstreiter.“
117

 

 

114
 Ralf-Rainer Wuthenow: Romantik als Zeitgeist? In: Athenäum. Jahrbuch für Rom-

antik, Jahrgang 3 (1993), S. 173-197, hier S. 196. 

115
 Richard Benz: Die deutsche Romantik. Geschichte einer geistigen Bewegung [1937]. 

Fünfte, durchgesehene Aufl. Stuttgart 1956, S. 419. 

116
 Wolfgang Bunzel: Die Spätromantik. In: Romantik. Epoche – Autoren – Werke. Hg. 

v. W. B. Darmstadt: Wiss. Buchges. 2010, S. 42-59, hier S. 44. 

117
 Helmut Schanze: Rheinromantik. Zwischen literarischer und musikalischer Roman-

tik. In: Musikalische Rheinromantik. Bericht über die Jahrestagung 1985. Hg. v. 



45 

Als regionaler Sammelpunkt fungierte dabei die im Oktober 1818 ge-

gründete Universität Bonn, an der August Wilhelm Schlegel bis zu seinem 

Tod im Jahr 1845 als Professor für Literatur und kurzfristig (1818-1820) 

auch Ernst Moritz Arndt als Professor der Neueren Geschichte lehrte.
118

 

Vor allem Schlegels über ein Vierteljahrhundert umspannende Lehrtätig-

keit strahlte auf viele angehende Akademiker aus und sorgte dafür, dass ro-

mantische Denkmuster und Formkonzepte an die nachfolgende Genera-

tion weitervermittelt wurden. Der namhafteste seiner Studenten war zwei-

fellos Heine. Auch wenn dieser sich später in der Schrift Die romantische 

Schule (1836) mit unverhohlener Ironie über seinen einstigen akademi-

schen Lehrer lustig machte, lässt seine abschätzige Charakterisierung doch 

auch erahnen, welche Wirkung seinerzeit von Schlegel ausging: „Noch 

heute fühle ich den heiligen Schauer, der durch meine Seele zog, wenn ich 

vor seinem Katheder stand und ihn sprechen hörte.“
119

 Neben Heine hör-

ten auch Karl Simrock und Gottfried Kinkel Vorlesungen an der Universi-

tät Bonn bei August Wilhelm Schlegel. 

Obwohl Schlegel wegen seines Bekanntheitsgrades für viele Bonner 

Studenten ein wichtiger Bezugspunkt war, wird man aber kaum sagen kön-

nen, dass es sich bei den rheinromantischen Autoren „im Kern um eine 

Bonner Studentengruppe, die das Kolleg von August Wilhelm Schlegel be-

legte“,
120

 handelt. So spielte Schlegel etwa für den angehenden Mediziner 

Wilhelm Müller – der sich später Wolfgang Müller von Königswinter 

nannte – keine bestimmende Rolle. Eher orientierte dieser sich an Schrift-

stellern wie Ludwig Tieck, Joseph von Eichendorff, Friedrich de la Motte 

Fouqué und schließlich Bettine von Arnim, die er während seines Aufent-

halts in Berlin (1839/40) persönlich aufsuchte. Ferdinand Freiligraths Ver-

bundenheit mit der Rheinlandschaft wiederum ergab sich in erster Linie 

durch seine Aufenthalte in Unkel (1839-41) und St. Goar (1842-44). Ähn-

liches gilt für Adelheid von Stolterfoth, die seit 1816 eng mit dem Rheingau 

verbunden war und erst in Bingen, dann in Winkel und Geisenheim lebte. 

Auch die übrigen Vertreter der dritten Romantikergeneration hatten ihren 

Lebensmittelpunkt in am Rhein gelegenen Orten: Karl Simrock ließ sich 

1832 dauerhaft in Bonn nieder und unterhielt eine Sommerresidenz in 

Menzenberg bei Honnef, und Gottfried Kinkel lehrte an der Universität 

Bonn: seit 1837 als Dozent für Kirchengeschichte an der Evangelisch-

 

Siegfried Kross. Kassel: Merseburger 1989 (Beiträge zur rheinischen Musikge-

schichte, Bd. 140), S. 11-37, hier S. 13. 

118
 Liedtke hat zu Recht auf die „besondere, literarisch inspirierende Atmosphäre und 

vor allem die studentische Gemeinschaft [...] in Bonn“ hingewiesen; Christian 

Liedtke: Schlegel, Byron, Drachenfels. Harry Heine an der Universität Bonn. In: Auf 

den Spuren Heinrich Heines hg. v. Ingrid Hennemann Barale u. Harald Steinhagen. 

Pisa: Edizioni PTS 2006 (Sequenze, Bd. 1), S. 19-39, hier S. 39. 

119
 H.[einrich] Heine: Die romantische Schule. Hamburg: Hoffmann und Campe 1836, 

S. 141. 

120
 Schanze: Rheinromantik, S. 14. 



46 

Theologischen Fakultät und ab 1846 als außerordentlicher Professor für 

Kunst-, Literatur- und Kulturgeschichte. 

Sowohl Simrock als auch Kinkel fungierten in den vierziger Jahren als 

bedeutsame gesellige Mittelpunktsfiguren: Zu Simrocks Gästen im Men-

zenberger Haus Parzival gehörten u.a. Adelbert von Chamisso, Friedrich 

de la Motte-Fouqué, Ferdinand Freiligrath, Jacob und Wilhelm Grimm, 

Heinrich Heine, August Heinrich Hoffmann von Fallersleben, Justinus 

Kerner und Ludwig Uhland. Gottfried Kinkel wiederum gründete Ende 

Juni 1840 gemeinsam mit Johanna Mathieu geb. Mockel einen „Maikäfer-

bund“ genannten literarischen Zirkel, dem u.a. Simrock angehörte und zu 

dessen Ehrenmitgliedern Nikolaus Becker, Ferdinand Freiligrath, Chris-

tian Joseph Matzerath und Wolfgang Müller von Königswinter zählten. 

Durch solche Kreise wurde nicht nur der Zusammenhalt der in der Region 

ansässigen Autoren gestärkt, sie begünstigten auch eine enge Verzahnung 

der publizistischen Aktivitäten. 

Die Reihe der hier zu nennenden Sammelbände und Periodika ist lang. 

Zeitlich ganz am Anfang standen der Rheinisch-westfälische Musenalmanach 

auf das Jahr 1822 und der Folgeband Musenalmanach aus Rheinland und 

Westphalen 1823 (mit Beiträgen u.a. von Heinrich Heine, Johann Baptist 

Rousseau – einem Kommilitonen Heines –, Adelheid von Stolterfoth). Die 

weitaus meisten Publikationen folgten dann aber erst ab der Mitte der drei-

ßiger Jahre, als der romantischen Bewegung durch die politischen Dichter 

der Vormärzzeit literarische Konkurrenz erwachsen war.
121

 Im Vergleich 

zum Modell einer tendenziell kosmopolitischen, auf die Gegenwart gerich-

teten „operativen Literatur“
122

 erschien die Dichtung der Rheinromantik 

nun vergangenheitsfixiert, provinziell und ästhetisch rückständig. Deshalb 

entwickelte sie sich immer stärker in Richtung eines literarischen Regiona-

lismus, weil sich hier eine Nische auftat, die es erlaubte, Heimatliebe und 

Nationalstolz miteinander zu verbinden und mangelnde ästhetische Inno-

vationskraft hinter Geschichtsbewusstsein und traditionalistischer For-

menpflege zu verbergen. Die dritte Romantikergeneration bietet sich inso-

fern als regionale Spielart der Spätromantik dar, die ja gleichfalls stark ret-

rospektiv ausgerichtet ist und einen Basiskanon romantischer Themen und 

Verfahren gegen eine als zerstörerisch wahrgenommende ‚Moderne’ zu 

verteidigen sucht. Das ausgeprägte Interesse der Romantik am ‚Volksgeist‘ 

 

121
 Siehe hierzu Wolfgang Bunzel, Peter Stein u. Florian Vaßen: Romantik und Vormärz 

als rivalisierende Diskursformationen in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. In: 

W. B., Peter Stein u. Florian Vaßen (Hg.): Romantik und Vormärz. Zur Archäologie 

literarischer Kommunikation in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Bielefeld: 

Aisthesis 2003 (Vormärz-Studien, Bd. 10), S. 9–46. 

122
 Siehe Peter Stein: Operative Literatur. In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen 

Literatur vom 16. bis zur Gegenwart. Bd. 5: Zwischen Revolution und Restauration 

1815–1848. Hg. v. Gert Sautermeister u. Ulrich Schmid. München u. Wien: Hanser 

1998, S. 485-494. 



47 

und unverbildeten sozialen Bevölkerungsschichten hatte schon bald zu ei-

ner „Rehabilitation der ‚Provinz‘“
123

 geführt, die nun offensiv aufgegriffen 

wurde. Mit Blick auf die Rheinromantik der 1830er und 1840er Jahre hat 

man deshalb zu Recht von einem „Exotismus der Nähe“ gesprochen. Und 

tatsächlich ermöglichte ja erst die Dampfschifffahrt eine rasche Erkundung 

der Rheinlandschaft für ein breites Publikum, und mit dem erstarkenden 

Tourismus entstand eine Infrastruktur, die die Region für jedermann zu-

gänglich machte. 

Was Öffentlichkeitspräsenz und Verkaufserfolg anbelangt, so erlebte 

die Rheinromantik jetzt erst ihren Höhepunkt. Dies war freilich nur des-

halb möglich, weil die wichtigsten Vertreterinnen und Vertreter ihre litera-

rische Produktion ganz auf dieses Themen-, Stoff- und Motivrepertoire 

ausrichteten. Bei allen Schriftstellern der dritten Generation lässt sich eine 

intensive Verwendung romantischer poetischer Konzepte – wie die Bele-

bung der Natur oder die Mythisierung der Landschaft – in Verbindung mit 

der häufig bewusst ausgestellten Nutzung romantischer Topoi (Sehnsucht, 

Liebe, Freundschaft) und Motive (Schloss, Kahn, Ritter, Fischer, Mond-

schein) beobachten. Adelheid von Stolterfoth, die schon früh als „Rhein-

philomene“
124

 bezeichnet wurde, gab unter dem Titel Rheinischer Sagen-

Kreis (1835) einen „Ciclus von Romanzen, Balladen und Legenden des 

Rheins, nach historischen Quellen bearbeitet“ heraus, der als The Rhenish 

Minstrel parallel auch auf englisch erschien, verfasste ein Rheinisches Album 

oder Beschreibung, Geschichte und Sage des Rheingaues und Wisperthales 

(1838), das zwei Jahre später erneut mit der Bezeichnung Der malerische 

Rheingau und seine Umgebungen, nebst den alten Sagen, die sich daran knüp-

fen (1840) herauskam, und publizierte neben einem Band Rheinische Lieder 

und Sagen (1839) auch noch die „Romantische Dichtung“ in drei Gesängen 

Burg Stolzenfels (1842). 

Karl Simrock legte die Sammlung Rheinsagen aus dem Munde des Volks 

und deutscher Dichter. Für Schule, Haus und Wanderschaft (1837) vor, ver-

fasste den neunten Band (Das malerische und romantische Rheinland) der 

Publikationsreihe Das malerische und romantische Deutschland (1838) und 

gab einen Band Gedichte (1844) heraus, der zahlreiche Sagendichtungen 

enthält, deren Handlung großenteils am Rhein angesiedelt ist. Eingeleitet 

wird diese Sammlung von dem rasch populär gewordenen Gedicht War-

nung vor dem Rhein, dessen Pointe darin besteht, dass die darin entfaltete 

 

123
 Hans-Joachim Lope: „Der Reiz des Fremden“: Exotismus der Ferne und Exotismus 

der Nähe in den europäischen Literaturen. In: Neues Handbuch der Literaturwissen-

schaft. Hg. v. Klaus von See. Bd. 16: Europäische Romantik III – Restauration und 

Revolution. Hg. v. Norbert Altenhofer u. Alfred Estermann. Wiesbaden: Aula-Ver-

lag 1985, S. 619-648, hier S. 640. 

124
 Friedrich von Matthisson: Schriften. Ausgabe letzter Hand. Bd. 8. Zürich: Orell, 

Füßli und Compagnie 1829, S. 56. 



48 

sorgenvoll-mahnende Rollenrede eines Vaters an seinen Sohn die unwider-

stehliche Anziehungskraft der Region nur um so stärker hervorhebt: 

„An den Rhein, an den Rhein, zieh nicht an den Rhein, 

Mein Sohn, ich rathe dir gut: 

Da geht dir das Leben zu lieblich ein, 

Da blüht dir zu freudig der Muth. 

Siehst die Mädchen so frank und die Männer so frei 

Als wär es ein adlig Geschlecht: 

Gleich bist du mit glühender Seele dabei: 

So dünkt es dich billig und recht. 

[...] 

Nun singst du nur immer: Am Rhein, am Rhein, 

Und kehrst nicht wieder nach Haus.“
125

 

Der gern als „Sänger des Rheins“
126

 etikettierte Wolfgang Müller von Kö-

nigswinter publizierte zahlreiche eigene Texte – wie die Versdichtung 

Rheinfahrt (1846), der er ein Zitat aus Byrons Childe Harold voranstellte, 

die Bruderschaftslieder eines Rheinischen Poeten (1846) und die „rheinische 

Kleinstädtergeschichte“ Der Rattenfänger von St. Goar (1854) – sowie vo-

luminöse (Text-)Kompilationen – wie den Band Lorelei. Rheinische Sagen 

(1851) und Das Rheinbuch. Landschaft, Geschichte, Sage, Volksleben 

(1855).
127

 Schon in seiner Erstlingspublikation, die er den „Freunden F. 

Freiligrath, C. Matzerath und K. Simrock“ widmete, finden sich die pro-

grammatischen Zeilen: 

„Mein Herz ist am Rheine, im heimischen Land! 

Mein Herz ist am Rhein, wo die Wiege mir stand, 

Wo die Jugend mir liegt, wo die Freunde mir blühn, 

Wo die Liebste mein denket mit wonnigem Glühn, 

O wie ich geschwelget in Liedern und Wein: 

Wo ich bin, wo ich gehe, mein Herz ist am Rhein!“
128

 

Die romantische Sehnsucht nach der Ferne hat sich hier in eine Haltung 

selbstzufriedener Genügsamkeit verwandelt. Da alle für den Lebensweg des 

lyrischen Ichs wichtigen Bezugspersonen aus dem heimatlichen Nahraum 

stammen, kann das Verrinnen der Zeit durch die Konstanz des Orts kom-

pensiert werden. Diese Tendenz zur Stillstellung von Geschichte prägt 

 

125
 Karl Simrock: Gedichte. Leipzig: Hahn’sche Verlagsbuchhandlung 1844, S. 3. 

126
 Siehe etwa Heiko Schwarz: Wolfgang Müller von Königswinter, der Sänger des 

Rheins. Zu seinem hundertsten Geburtstag: 5 März 1916. In: Kölner Local-Anzeiger. 

General-Anzeiger für die rheinische Hauptstadt und Fremdenblatt, Nr. 67, 7.3.1916. 

127
 Siehe hierzu die Bibliographie von Klaus Jans: https://www.klausjans.de/liste-bue-

cher-publikationen-veroeffentlichungen-zu-wolfgang-mueller-von-koenigswin-

ter.htm (abgerufen am 8.3.2025). 

128
 Wolfgang Müller: Junge Lieder. Düsseldorf: J. H. C. Schreiner 1841, S. 49. 



49 

nicht nur viele rheinromantische Texte der Vormärzzeit, sondern zeigt sich 

auch in der Werkbiographie der Autoren. 

Eine Ausnahme bildet lediglich Ferdinand Freiligrath. Er war durch 

die fremdartig wirkende „Wüsten- und Löwenpoesie“
129

 in seinem Debüt-

band Gedichte (1838) in kürzester Zeit bekannt geworden. Um das Image 

eines Modedichters abzustreifen, begann er sich Ende der 1830er Jahre the-

matisch neu zu orientieren und wandte sich nun dezidiert regionalen The-

men zu. Dem Exotismus seiner Anfangszeit setzte er eine betont heimat-

bezogene Dichtung entgegen. Sein Karl Simrock gewidmetes Gedicht Auch 

eine Rheinsage (1842) beginnt programmatisch mit den Worten: 

„Zum Teufel die Kameele, 

Zum Teufel auch die Leu’n! 

Es rauscht durch meine Seele 

Der alte deutsche Rhein! 

Er rauscht mir um die Stirne 

Mit Wein- und Eichenlaub; 

Er wäscht mir aus dem Hirne 

Verjährten Wüstenstaub.“
130

 

Ende der dreißiger und zu Beginn der vierziger Jahre dominierte der Bezug 

zum Rhein und seinen Sagen das Themenspektrum von Freiligraths Ge-

dichten. Um der rheinromantischen Dichtung ein publizistisches Forum 

zu geben, gründete er gemeinsam mit Karl Simrock und Christian Mat-

zerath das Rheinische Jahrbuch für Kunst und Poesie, das allerdings nur zwei 

Jahrgänge (1840 und 1841) lang Bestand hatte. Letztlich blieb das Schrei-

ben im Zeichen des Regionalismus für Freiligrath aber nur eine Durch-

gangsphase. Nach einer öffentlich ausgetragenen Kontroverse mit Georg 

Herwegh, die ihn in eine Rückzugsposition brachte, begann er 1843 damit, 

sein bisheriges Dichtungskonzept in Frage zu stellen, und wendete sich 

schließlich entschlossen der politischen Lyrik zu. Sichtbares Zeichen dieser 

Neuorientierung ist der Gedichtband Ein Glaubensbekenntniß (1844). Da-

rin erklärt Freiligrath im „Vorwort“ die rheinromantische Phase zur  

„Uebergangsepoche“ seiner „poetischen und politischen Bildung“, die er 

nun „zum Abschluß [...] bringen“
131

 wolle. Die Texte gruppiert er deshalb 

in zwei Rubriken. Die kurze erste enthält mit Ein Flecken am Rheine noch 

 

129
 Ferdinand Freiligrath an das Verlagshaus F. A. Brockhaus, 9.7.1852; Wilhelm Buch-

ner: Ferdinand Freiligrath. Ein Dichterleben in Briefen. Lahr: Moritz Schauenburg 

1882, Bd. 2, S. 264. 

130
 Ferdinand Freiligrath: Zwischen den Garben. Eine Nachlese älterer Gedichte. Stutt-

gart u. Tübingen: J. G. Cotta’scher Verlag 1849, S. 80. Das Gedicht erschien zunächst 

im Morgenblatt für gebildete Leser. Ein Exemplar dieses Abdrucks sandte Freiligrath 

am 25. Februar 1842 an Adelheid von Stolterfoth; vgl. https://www.ferdinandfrei-

ligrath.de/briefe/ 2092-2/ (abgerufen am 8.3.2025). 

131
 Ferdinand Freiligrath: Ein Glaubensbekenntniß. Zeitgedichte. Mainz: Victor von 

Zabern 1844, S. VIIIf. 



50 

ein einziges Gedicht mit Bezug zur Stromlandschaft, das inhaltlich aber 

eine Loslösung von der Romantik markiert. Bei den Texten, die im umfang-

reichen zweiten Teil folgen, handelt es sich dann durchweg um „Zeitge-

dichte“. 

Die veränderte Ausrichtung eines der wichtigsten Lyriker seiner Zeit 

ließ schlagartig das gesamte Konzept rheinromantischer Dichtung fragwür-

dig erscheinen. Mit Freiligraths spektakulärem Schwenk zur operativen Li-

teratur sah sich der zeitenthoben-unbeschwerte Regionalismus der Rhein-

romantik fundamental in Frage gestellt. Nahezu allen Publikationen der 

dritten Romantikergeneration, seien es nun „historisch geographische Be-

schreibungen“,
132

 topographisch-kulturgeschichtliche Darstellungen, Sa-

genanthologien oder Versgedichte, waren durch eine apologetisch-affirma-

tive Sicht auf die Rheinlandschaft gepägt. Literatur wurde dabei als Lobge-

sang verstanden und in den Dienst landschaftlicher Panegyrik gestellt. Und 

da der Ton nahezu durchweg auf Begeisterung gestimmt war, wirkte der 

sprachliche Ausdruck häufig überorchestriert. Als Beispiel hierfür kann das 

Gedicht dienen, mit dem Adelheid von Stolterfoth ihren Band Der maleri-

sche Rheingau und seine Umgebungen einleitet. Es trägt den nachgerade pro-

grammatischen Titel Gepriesen sey der Rhein! und präsentiert sich unge-

niert als eine Art von touristischem Werbetext: 

„Kommt alle her ihr fernen Pilgerschaaren, 

Die niemals noch den stolzen Rhein befahren, 

Senkt Euren Blick in seine grüne Flut, 

Wenn sie bestralt [sic] die goldne Abendglut.“
133

 

Wolfgang Müller von Königswinter stellt den Erinnerungen an seine Ju-

gendzeit bezeichnenderweise die Verse „in’s alte romantische Land“ voran 

und beginnt den Text programmatisch mit den Worten „Rhein und Ro-

mantik!“ Die Quintessenz seiner Poetik fasst er in einer Reihung banaler 

Alliteration zusammen: „Rhein, Romantik, Rosen, Reben, Regenbogen“.
134

 

Karl Simrock schließlich bringt das Programm der dritten Romantikerge-

neration dann auf die ebenso einprägsame wie triviale Formel „Wein, Weib 

und Gesang“.
135

 Das Erscheinen von Freiligraths „Zeitgedichten“ setzte 

hier eine scharfe Zäsur, schien doch jeder, der jetzt noch die idyllische 

Landschaft besang, die Zeichen der Zeit nicht erkannt zu haben. Die auf 

 

132
 Adelheid v. Stolterfoth: Der malerische Rheingau und seine Umgebungen, nebst den 

alten Sagen, die sich daran knüpfen. Eine historisch geographische Beschreibung. Mit 

30 Stahlstichen von den besten englischen und deutschen Künstlern nach Original-

zeichnungen und einer Karte. Neue Ausgabe. Mainz: C. G. Kunze o.J. 1840. 

133
 Ebd., S. 3. 

134
 Wolfgang Müller von Königswinter: In’s alte romantische Land! In: Westermann’s 

Illustrierte Deutsche Monatshefte, Nr. 34, Juli 1859, S. 427-438, Nr. 35, August 1859, 

S. 533-540, hier S. 427. 

135
 So lautet der später zum geflügelten Wort gewordene Titel eines Gedichts in Sim-

rocks Sammlung Gedichte (S. 357). 



51 

Grund ihres begrenzten Themenspektrums und ihrer mangelnden forma-

len Innovationsbereitschaft ohnehin ästhetisch zunehmend fragwürdig ge-

wordene Rheinromantik wirkte nun hoffnungslos gestrig und sah sich in 

die Epigonalität abgedrängt. 

 

 

Dichtung im Dienst der Denkmalpflege 

 

Der ausgeprägte Regionalismus der dritten Romantikergeneration be-

wirkte auch eine Zuwendung zu den Baudenkmälern der Rheinregion. Die 

Dichtung beschwor nicht nur eine – vermeintlich – glorreiche Vergangen-

heit und pries eine pittoreske Gegenwart, sondern setzte sich darüber hin-

aus zum Ziel, dass unvollendet gebliebene architektonische Vorhaben 

nachträglich fertig gestellt und verfallene Objekte restauriert wurden. Der 

Gedanke, aus dem (Rück-)Blick in die Vergangenheit einen Handlungsauf-

trag für die – als defizitär bewertete – Gegenwart zur (Wieder-)Herstellung 

eines einstmals intakten Zustandes abzuleiten, war seit jeher ein Charakte-

ristikum der romantischen Bewegung. Das gestochene Titelblatt des zwei-

ten Bandes von Des Knaben Wunderhorn (1808) beispielsweise zeigt an-

stelle der das aktuelle Stadtbild prägenden Ruine das intakte Heidelberger 

Schloss und führte so den Zeitgenossen vor Augen, was einstmals war und 

was dereinst wieder sein könnte. 

Die größte mittelalterliche Bauruine im deutschsprachigen Raum be-

fand sich am Rhein. Über mehr als 300 Jahre hinweg bot sich der Kölner 

Dom den Betrachtern als hochgradig unvollständiger Rohbau dar. Lang- 

und Querhaus waren durch provisorische Dächer abgedeckt, nur Teile der 

nördlichen Seitenschiffe wiesen schon gewölbte Decken auf. Während der 

Südturm mit einer Höhe von über 56 Metern immerhin ein gutes Drittel 

seiner geplanten Höhe erreicht hatte, waren die Außenmauern des Nord-

turmes lediglich rund fünf Meter hoch aufgeführt. Eine Vorstellung von 

der fertigen Gestalt des Doms gab am ehsten die über 20 Meter hoch auf-

geführte Ostwand, die die nördlichen Seitenschiffe abschloss. 

Nachdem der Kölner Kunstsammler und Architekturhistoriker Sulpiz 

Boisserée jahrelang für eine Vollendung des Kölner Domes geworben hatte 

und u.a. Goethe, Görres, Eichendorff und Schinkel dafür plädierten, die 

Arbeiten daran wiederaufzunehmen, wurde 1823 eine neue Dombauhütte 

eingerichtet, die zunächst mit der umfassenden Restaurierung des beste-

henden Baues begann. Genau in dieser Zeit veröffentlichte der junge Pu-

blizist und Schriftsteller Johann Baptist Rousseau, den Band Lieder vom 

Kölner Dome. Ziel der Gedichtsammlung, zu der außer Heine auch Adel-

heid von Stolterfoth Beiträge lieferten, war es, „den drohenden Einsturz 

eines Theiles vom Kölner Dome zu verhindern“.
136

 Parallel zu den An-

 

136
 Lieder vom Kölner Dome. Gesammelt und mit einem Vorworte begleitet durch  



52 

strengungen von Architekten, Kunsthistorikern und Kölner Bürgern um 

eine Neugründung der Dombauhütte gab es also auch den Vorstoß von in 

der Region verankerten Schriftstellern, mit den Mitteln der Dichtung ein 

Bewusstsein für die Gefährdung der Kirchenruine zu schaffen und sich für 

deren dauerhafte Sicherung einzusetzen. Rousseau hatte dabei aber nicht 

nur das Gebäude an sich im Blick, sondern verstand es als Teil einer mit 

dem größten Strom Deutschlands eng verbundenen Gedächtnislandschaft: 

„Wer gedenkt hierbei nicht vor Allem des Rheines und derjenigen 

Kirchen, deren Kuppeln, vom Geläute der Morgen- und Abendmet-

ten umhallt, in dem klaren Spiegel seiner Wasser einen Widerschein 

finden, der wiederum in die Herzen der Bewohner zurückleuch-

tet.“
137

 

Die Rettung des Kölner Doms sei beileibe nicht nur eine lokale Angelegen-

heit, sondern ihr komme nationale Bedeutung zu. Um diese Dimension zu 

unterstreichen, zitiert Rousseau ausführlich aus dem Artikel Der Dom in 

Köln, der 1814 in Joseph Görres’ Zeitschrift Rheinischer Merkur erschienen 

war und in dem es über das Bauwerk heißt: „In seiner trümmerhaften Un-

vollendung, in seiner Verlassenheit ist es ein Bild gewesen von Teutschland 

[...]; so werde es denn auch ein Symbol des neuen Reiches, das wir bauen 

wollen.“
138

 

Indem der Dom vielfach mit Metaphern aus dem Bildbereich der Na-

tur beschrieben wird, stellen die Autoren eine direkte Verbindung zur 

Rheinlandschaft her. So erklärt Johann Peter Balthasar Kreuser den Bau zur 

„hohen Felsruine“,
139

 als ob es sich um einen Teil des rheinischen Gebirges 

handeln würde. Noch einen Schritt weiter geht Christian Samuel Schier, 

der die gotischen Strebepfeiler als eine Art von steingewordener Vegetation 

versteht: 

„Drum mußte ihren Schoos die Erde öffnen, 

Um einen Felsengrund in ihr zu rüsten; 

Und tief da unten schlugen Säulenwurzeln 

Sich in dem Eingeweid’ der Erde fest.“
140

 

Die Vorstellung, dass die mittelalterliche Baukunst der Gotik ihre entschei-

denden Impulse aus der Anschauung der Natur bezogen habe, geht im Kern 

auf den französischen Schriftsteller François-René de Chateaubriand zu-

rück. Dieser hatte in seiner einflussreichen Schrift Génie du christianisme 

(1802) die Ansicht vertreten: 

 

J.[o-hann] B.[aptist] Rousseau. Köln: L. Chr. W. Schmidt’sche Buchhandlung 1823, 

S. V. 

137
 Ebd., S. VII. 

138
 Ebd., S. XII (vgl. Rheinischer Merkur, Nr. 151, 20.11.1814, unpag.). 

139
 Ebd., S. 23. 

140
 Ebd., S. 55. 



53 

„Die gemeiselten [sic] blätterreichen Gewölbe, die Strebepfeiler, 

welche die Mauern stützen und schroff abbrechen, wie abgehauene 

Baumstämme, die Frische der Gewölbe, das Dunkel des Heilig-

thums, die finsteren Nebenflügel, die geheimen Durchgänge, die 

niedrigen Thüren: Alles in der gothischen Kirche ist den Irrgängen 

der Wälder nachgebildet, Alles läßt den religiösen Schauer, die Mys-

terien und die Gottheit fühlen.“
141

 

Dementsprechend beschreibt Ferdinand Franz Wallraf das Kircheninnere 

als einen „Wald von Säulen“,
142

 was Max von Schenkendorf zum „Wald voll 

hoher Bäume“
143

 transformiert. Durch diese Naturalisierung menschenge-

machter Architektur gelingt es, direkt an die Bildwelten der Rheinromantik 

anzuknüpfen mit dem Ergebnis, dass das Eintreten für den Erhalt des Köl-

ner Doms zu einem Akt kultureller Landschaftspflege wird. 

Die Neugründung der Dombauhütte und die sichtbaren Anstrengun-

gen einer dauerhaften Sicherung der bestehenden Kirchenruine belegen 

nicht nur den Erfolg dieser frühen Denkmalschutzbemühungen im Me-

dium der Poesie, sondern liefern auch ein Beispiel für künftige ähnliche 

Vorstöße. Die im Kontext der Rheinromantik wohl wichtigste Aktion war 

Ferdinand Freiligraths Aufruf zum Wiederaufbau des Rolandsbogens. In 

der Nacht vom 28. auf den 29. Dezember 1839 stürzte während eines win-

terlichen Sturms das letzte Relikt der ehemaligen Höhenburg Rolandseck 

(ursprünglich: Rulcheseck), ein gemauerter Rundbogen, ein. Als Frei-

ligrath wenige Tage später mit der Postkutsche von Köln aus kommend zu 

seinem Wohnort Unkel reiste, bemerkte er die Veränderung. Er verfasste 

darauf am 10. Januar das Gedicht Rolandseck, das zwei Tage später in der 

Kölnischen Zeitung abgedruckt wurde. Im ersten Abschnitt beschreibt der 

Autor im Gestus einer lyrischen Erlebnisschilderung sein Erschrecken über 

das plötzliche Fehlen eines vertrauten architektonischen Landschaftsele-

ments: 

„[...] Von des Rheines Wogen 

Zur andern Seite wend’ ich schnell den Blick; – 

Ich schau’ empor; – ich fahr entsetzt zurück; – 

O Gott, o Gott, verschwunden ist der Bogen!“
144

 

Bedenkt man, dass dem Rolandsbogen eine herausgehobene landschafts-

ästhetische Bedeutung zukommt, weil er gemeinsam mit der Burg Dra-

chenfels auf der anderen Seite des Rheins und dem auf der gleichnamigen 

Insel gelegenen Kloster Nonnenwerth ein optisches Architektur-Ensemble 

 

141
 Geist des Christenthums von Chateaubriand. Uebersetzt v. Hermann Kurtz. Dritte 

Abtheilung. Erstes u. zweites Buch. Ulm: Heerbrandt und Thämel 1844, S. 131 (Ers-

tes Buch, Achtes Kapitel). 

142
 Lieder vom Kölner Dome, S. 49. 

143
 Ebd., S. 64. 

144
 Kölnische Zeitung, Nr. 12, 12.1.1840, unpag. 


