


 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 
Friedrich-Wilhelm v. Herrmann 

— 
Hermeneutische Phänomenologie 

der Zeitlichkeit des Daseins 
 



  



  

 
 

Friedrich-Wilhelm v. Herrmann 
 
 

Hermeneutische  
Phänomenologie 

der Zeitlichkeit des Daseins 
 

Zwei Freiburger Seminare  
zu Martin Heideggers „Sein und Zeit“ 

 
 
 

Herausgegeben von  
Mark Michalski 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Königshausen & Neumann 



  

 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© Verlag Königshausen & Neumann GmbH, Würzburg 2023 
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Umschlag: skh-softics / coverart 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
Printed in Germany 
ISBN 978-3-8260-7781-4 
www.koenigshausen-neumann.de 
www.ebook.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



5 

 
 
 

Inhalt  
 
 
Vorwort ..................................................................................................... 9 
 
 

ERSTER TEIL 
HERMENEUTISCHE PHÄNOMENOLOGIE  

DER ZEITLICHKEIT DES DASEINS 
SEMINAR IM SOMMERSEMESTER 1998 

 

§ 1.  Die Phänomenologie der Zeit und Heideggers Ansatz  
 einer hermeneutischen Phänomenologie der Zeitlichkeit  
 des Daseins ................................................................................... 13 
 
§ 2.  Zeitlichkeit und Zeit in der Fundamentalontogie: Vorblick  
 auf den Gedankengang der drei Abschnitte des Ersten Teils  
 von „Sein und Zeit“ (§ 5, 6.–9. Absatz) ...................................... 21 
 
§ 3. Die beiden Schritte des Gedankengangs von „Zeit und Sein“  
 (§ 5, 9. Absatz). Die Hauptzüge der vorbereitenden Fundamen-

talanalyse des Daseins. Die Analyse von Tod und Gewissen als 
Voraussetzung für die Analyse der Zeitlichkeit des Daseins  

 (§ 45, 1.–9. Absatz) ...................................................................... 27 
 
§ 4. Vorblick auf die Analysen der Ganzheit, Eigentlichkeit und 

Zeitlichkeit des Daseins (§ 45, 10.–12. Absatz). Aufgabe und 
Methode der Zeitlichkeitsanalyse (§ 65, 1.–3. Absatz) ............. 35 

 
§ 5. Der zeitliche Sinn der Sorge: das Sich-vorweg-sein als die  
 Zukunft, das Schon-sein-in ... als das Gewesen, das Sein-bei ... 

als die Gegenwart (§ 65, 6.–9. Absatz) ....................................... 43 
 
§ 6. Das Verhältnis von Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart.  
 Die Zeitlichkeit als einheitliches Phänomen  
 (§ 65, 10.–11. Absatz) .................................................................. 54 



6 

§ 7. Die Zeitlichkeit als die Ermöglichung von Sorge überhaupt  
 und die allgemeine Charakteristik der Zeitlichkeit der Sorge  
 (§ 65, 12.–15. Absatz) .................................................................. 65 
 
§ 8. Der Vollzugscharakter der sich zeitigenden Zeitlichkeit und  
 ihr ekstatischer Charakter (§ 65, 16.–17. Absatz) ..................... 72 
 
§ 9. Übergang der zeitlichen Analyse von der eigentlichen zur  
 uneigentlichen Sorge. Verstehen als Entwerfend-sein  
 (§ 66, 2. Absatz; § 67, 3. Absatz; § 68 a), 2. Absatz) ................. 80 
 
§ 10.  Die Unständigkeit der Zeitlichkeit des Verstehens.  
 Die eigentliche und die uneigentliche Zukunft des Verstehens  
 (§ 68 a), 3.–4. Absatz) ................................................................. 85 
 
§ 11. Die eigentliche und die uneigentliche Gewesenheit des  
 Verstehens (§ 68 a), 7.–8. Absatz) .............................................. 92 
 
§ 12. Die eigentliche und die uneigentliche Gegenwart des  
 Verstehens (§ 68 a), 5.–6. Absatz, 8. Absatz, Schluß) ............... 98 
 
 

ZWEITER TEIL 
HERMENEUTISCHE PHÄNOMENOLOGIE  

DER ZEITLICHKEIT DES DASEINS 
SEMINAR IM WINTERSEMESTER 1998/99 

 
§ 1. Rückblick: Heideggers Analyse der Zeitlichkeit –  
  die Zeitlichkeit als der Seinssinn der Sorge und  
  die Zeitlichkeit des Verstehens .................................................. 105 
 
§ 2. Die Zeitlichkeit der Befindlichkeit. Die Furcht  
  als Gewärtigen eines Bedrohlichen (§ 68 b), 1.–4. Absatz) ..... 112 
 
§ 3. Die Furcht als verwirrte Vergessenheit.  
  Die Angst als Erschlossenheit des reinen geworfen-

entwerfenden In-der-Welt-seins (§ 68 b), 4.–6. Absatz) ......... 118 
 



7 

§ 4. Die Zeitlichkeit der Angst: Wiederholbarkeit, Vorlaufbarkeit,  
  Möglichkeit des Augenblicks. Das Verfallen als sich in ihm  
  selbst verfangendes Gegenwärtigen (§ 68 b), 7.–8. Absatz;  
  § 68 c), 1.–2. Absatz) ................................................................. 127 
 
§ 5.  Das Verfallen als nachspringendes Gewärtigen und  
  wachsendes Vergessen. Die Zeitlichkeit der Rede (§ 68 c),  
  2.–4. Absatz; § 68 d), 1. Absatz) ............................................... 137 
 
§ 6. Die Gewinnung einer Blickrichtung für die Analyse der  
  Zeitlichkeit des umsichtigen Besorgens (§ 69 a), 1. Absatz) .. 145 
 
§ 7. Die Zeitlichkeit des umsichtigen Besorgens (§ 69 a),  
  2.–5. Absatz) .............................................................................. 152 
 
§ 8. Die Zeitbestimmtheit der Welt: Umwillen, Wovor der  
  Geworfenheit und Um-zu als horizontale Schemata der  
  Ekstasen der Zeitlichkeit des Weltverständnisses (§ 69 c),  
  1.–3. Absatz) .............................................................................. 160 
 
§ 9. Die Einheit der drei Welthorizonte und das Sein der Welt  
  im Sichzeitigen des Daseins (§ 69 c), 4.–6. Absatz) ................ 169 
 
§ 10. Die Transzendenz des Daseins und die Transzendenz  
  der Welt (§ 69 b), 15.–16. Absatz; § 69 c), 6.–7. Absatz) ........ 175 
 
§ 11. Vergegenwärtigung des Standes der Untersuchung und  
  Übergang zur Analyse der Weltzeit (§ 78, 1.–2. Absatz) ........ 183 
 
§ 12. Natürliches Zeitverständnis, Weltzeit, Innerzeitigkeit, vulgärer  
  Zeitbegriff. Die Zugehörigkeit der Weltzeit zur existenzialen  
  Zeitlichkeit (§ 78, 3.–4. Absatz; § 79, 1.–2. Absatz) ................ 193 
 
§ 13. Weltzeit als Datierbarkeit (§ 79, 3.–5. Absatz) ........................ 197 
 
§ 14. Weltzeit als Gespanntheit und Öffentlichkeit (§ 79, 7.–8.  
  und 12. Absatz) .......................................................................... 202 
 



8 

§ 15.  Weltzeit als Bedeutsamkeit (§ 80, 10. Absatz). Ausblick  
  auf die Analyse der puren Jetzt-Zeit (§ 81) ............................. 207 
 
Anhang: Brief von Friedrich-Wilhelm von Herrmann  
an Günther Neumann .......................................................................... 213 
 

Nachwort des Herausgebers ................................................................ 215 
 

Nachwort des Nachlassverwalters ....................................................... 219 
 

Die Seminarsitzungen und ihre Protokollanten ................................. 225 
 

Literaturverzeichnis .............................................................................. 227 
 

Personenregister ................................................................................... 233 
 

Sachregister ........................................................................................... 235 
 
 
 
 
  



9 

 
 
 

Vorwort 
 
 

Das hier vorgelegte Buch zu den berühmten hermeneutisch-phäno- 
menologischen Analysen der Zeitlichkeit des Daseins in Martin Heid- 
eggers Grundwerk „Sein und Zeit“ enthält die vollständige Dokumenta-
tion zweier aufeinander folgender akademischer Seminare aus dem 
Sommersemester 1998 und dem Wintersemester 1998/99 an der Frei-
burger Universität. Die Dokumentation erfolgte durch die von den 
Studierenden ausgeführte Protokollierung des gesprochenen Wortes 
dieser Seminare. Die Anfertigung des Protokolls einer jeden Seminarsit-
zung hatte in Freiburg eine weit zurückreichende Tradition. Es war 
Martin Heidegger, der einst damit begann, seine philosophischen Semi-
nare durch je einen Teilnehmer mitschreiben und anschließend zu einem 
geschlossenen Text ausarbeiten zu lassen. Diese protokollarische Ausar-
beitung wurde vom Protokollanten in ein schwarzes Wachstuchheft in 
sorgfältiger Handschrift eingetragen und am Schluß mit dem Namen 
des Protokollanten versehen. Diese Einrichtung hat schließlich dazu 
geführt, daß nicht nur die von Martin Heidegger streng ausformulierten 
Vorlesungstexte, sondern auch die sorgfältig protokollierten Seminare in 
Heideggers Gesamtausgabe letzter Hand veröffentlicht und der Nach-
welt zugänglich gemacht werden konnten.1 

                                                           
1  Vgl. Martin Heidegger: Zur Auslegung von Nietzsches II. Unzeitgemäßer Betrach-

tung. Freiburger Seminar Wintersemester 1938/39. Gesamtausgabe Band 46. Hrsg. 
von Hans-Joachim Friedrich. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 2003, S. 259–
347; ders.: Seminare: Platon – Aristoteles – Augustinus. Gesamtausgabe Band 83. 
Hrsg. von Mark Michalski. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 2012, S. 225–663; 
ders.: Seminare: Kant – Leibniz – Schiller. Teil 1: Sommersemester 1931 bis Winter-
semester 1935/36. Gesamtausgabe Band 84.1. Hrsg. von Günther Neumann. Frank-
furt a.M.: Vittorio Klostermann, 2013, S. 533–653; ders.: Seminare: Kant – Leibniz – 
Schiller. Teil 2: Sommersemester 1936 bis Sommersemester 1942. Gesamtausgabe 
Band 84.2. Hrsg. von Günther Neumann. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 
2022, S. 337–361, 489–563, 835–900; ders.: Vom Wesen der Sprache. Oberseminar 
Sommersemester 1939. Gesamtausgabe Band 85. Hrsg. von Ingrid Schüßler. Frank-
furt a.M.: Vittorio Klostermann, 1999, S. 153–215; ders.: Seminare: Hegel – Schel-
ling. Gesamtausgabe Band 86. Hrsg. von Peter Trawny. Frankfurt a.M.: Vittorio 
Klostermann, 2011, S. 529–548, 613–744, 755–886; ders.: Nietzsche: Seminare 1937 
und 1944. Gesamtausgabe Band 87. Hrsg. von Peter von Ruckteschell. Frankfurt 



10 

Auch Eugen Fink hatte für seine Lehrtätigkeit an der Freiburger 
Universität die von Martin Heidegger gestiftete Einrichtung übernom-
men und ließ alle seine Seminare durch seine Assistenten protokollieren. 
Sein Assistent für die allein philosophisch ausgerichtete Erziehungs-
wissenschaft, Dr. Egon Schütz, übernahm diese Aufgabe für die erzie-
hungswissenschaftlichen Seminarveranstaltungen und ich selbst als As-
sistent für Philosophie erhielt von Eugen Fink den Auftrag, seine 
philosophischen Seminare protokollarisch aufzunehmen. Unter ande-
rem habe ich sieben Jahre lang die Folge von vierzehn Seminaren zu 
Kants „Kritik der reinen Vernunft“ mitgeschrieben, die inzwischen in 
drei Teilbänden des Bandes 13 der Eugen Fink Gesamtausgabe mit über 
2000 Seiten erschienen sind.2 

Eine solche Dokumentation der akademischen Seminare erhält aber 
nur dann den Charakter strenger Authentizität, wenn die Seminare vom 
Seminarleiter streng vorbereitet durchgeführt und dominierend von ihm 
selbst gesprochen wurden. Dies war nun sowohl in den Seminaren Mar-
tin Heideggers wie in denen von Eugen Fink stets der Fall. Allein diese 
Tatsache erleichterte dem Protokollanten die Arbeit der getreuen Mit-
schrift. Das in den Seminaren von Martin Heidegger und Eugen Fink 
gesprochene Wort hatte durchgehend druckreifen Charakter. 

Zuerst als Student und nach der Promotion als Assistent Eugen 
Finks sowie als Teilnehmer an den beiden Privatseminaren Martin 
Heideggers in den sechziger Jahren habe ich erfahren, was es heißt, 
philosophische Seminare so durchzuführen, daß sie für die Studierenden 
nicht nur einen Übungscharakter hatten, sondern zu einem reichen und 
tiefen Erkenntnisgewinn wurden. Somit war es für mich nach meiner 
Habilitation 1970 und mit Beginn meiner eigenen Lehrtätigkeit an der 
Freiburger Universität selbstverständlich, nicht nur jede Semestervorle-
sung möglichst druckreif auszuarbeiten, sondern auch jedes Semester-
seminar mit einem großen Zeitaufwand vorzubereiten und von Sitzung 
zu Sitzung strengste Interpretationsarbeit an den zugrundegelegten 

                                                                                                                             
a.M.: Vittorio Klostermann, 2004, S. 269–314; ders.: Seminare Wintersemester 
1937/38 und Wintersemester 1941/42. 1. Die metaphysischen Grundstellungen des 
abendländischen Denkens. 2. Einübung in das philosophische Denken. Gesamtaus-
gabe Band 88. Hrsg. von Alfred Denker. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 
2008, S. 265–331. 

2  Eugen Fink: Epilegomena zu I. Kants Kritik der reinen Vernunft. Hrsg. von Guy 
van Kerckhoven. Teilbände I–III. Eugen Fink Gesamtausgabe Band 13. Freiburg: 
Karl Alber, 2011. 



11 

großen philosophischen Texten zu leisten. Hierzu gehörte nun aber 
auch, alle Seminarveranstaltungen durchgehend von den Studierenden 
protokollieren zu lassen. Am Beginn eines jeden Semesters wurde die 
Liste mit den Namen der Protokollanten festgelegt. Drei Tage nach der 
jeweiligen Seminarsitzung kam der Protokollant zu mir in die Sprech-
stunde, um mir sein angefertigtes Protokoll vorzulesen und mögliche 
Unklarheiten zu besprechen und korrigieren zu lassen. 

Nachdem ich das Protokoll autorisiert hatte, wurde es vom Proto-
kollanten vervielfältigt und vor Beginn der folgenden Seminarsitzung an 
die Teilnehmer verteilt. Die Anfertigung der Seminarprotokolle diente 
mehrfachen Zwecken. Die wichtigste Funktion des Protokolls lag darin, 
daß jede neue Sitzung mit der Verlesung des Protokolls der vorangegan-
genen Sitzung durch den Protokollanten einsetzte. Auf diese Weise 
wurde die in der zurückliegenden Sitzung geleistete Seminararbeit ver-
gegenwärtigend wiederholt für die Fortsetzung der Textinterpretation. 
Durch dieses Verfahren ergab sich eine Kontinuität der Gedankenfüh-
rung durch das ganze Semester hindurch. Die Sitzungsprotokolle dien-
ten aber auch den Studierenden als Skripten für die Vorbereitung auf 
ihre mündlichen akademischen Prüfungen. 

Unter der Voraussetzung, daß die wöchentlichen Protokolltexte 
gedanklich und sprachlich sich auf einem hohen Niveau bewegen, kön-
nen sie nun auch veröffentlicht werden – so wie die Seminarprotokolle 
Martin Heideggers und diejenigen Eugen Finks. Da mir das große 
Glück beschieden war, stets hoch motivierte und begabte Studierende in 
meinem Hörsaal zu versammeln, die in der Lage waren, sehr gute Pro-
tokolle meiner Seminarveranstaltungen zu verfassen, die in der gedank-
lichen Wiedergabe und sprachlichen Ausformulierung den Charakter 
publizierbarer philosophischer Interpretationstexte haben, wird es mir 
möglich, meine beiden großen Seminare zu Martin Heideggers Zeitlich-
keitsanalysen in „Sein und Zeit“ aus den letzten Jahren meiner über 30 
Jahre währenden Freiburger Lehrtätigkeit anläßlich der hundertsten 
Wiederkehr des Erscheinungsjahres des grundlegenden Werkes Martin 
Heideggers3 der philosophischen Öffentlichkeit vorzulegen. 

Ich bin meinen studentischen Protokollanten durch drei Jahr-
zehnte hindurch sehr dankbar, daß sie die ihnen übertragene Aufgabe 
der Protokollierung meiner philosophischen Seminare und im vorlie-

                                                           
3  Siehe dazu das Nachwort des Herausgebers. 



12 

genden Fall meiner beiden letzten „Sein und Zeit“-Seminare so her-
vorragend gelöst haben, daß ich unsere interpretatorische Textarbeit 
als lehrhaftes Buch veröffentlichen kann. Da alle meine Seminare pri-
mär intensive und detaillierte Textauslegungen waren, wofür die philo-
sophischen Texte absatz- und satzweise während des Seminars laut 
gelesen wurden, folgen die Protokolle dem Textverlauf und haben den 
Charakter von Textkommentaren. Hierin liegt ihr besonderer Wert. 

Die hier vorgelegten Protokolle meiner beiden Seminare zu den 
Zeitlichkeitsanalysen von „Sein und Zeit“ sind eine wichtige Ergänzung 
meines dreibändigen Kommentars zu „Sein und Zeit“.4 

Im Literaturverzeichnis führe ich die von mir betreuten Disserta- 
tionen zu „Sein und Zeit“ auf, die gelungene Monographien darstellen 
und auch heute noch mit großem Gewinn gelesen und in der Forschung 
zitiert werden können. 

 
Freiburg i.Br., im Februar 2022 F.-W. v. Herrmann 
  

                                                           
4  Friedrich-Wilhelm von Herrmann: Hermeneutische Phänomenologie des Da-

seins. Eine Erläuterung von „Sein und Zeit“. Band 1: „Einleitung: Die Exposition 
der Frage nach dem Sinn von Sein“. Band 2: „Erster Abschnitt: Die vorbereitende 
Fundamentalanalyse des Daseins“, § 9–§ 27. Band 3: „Erster Abschnitt: Die vor-
bereitende Fundamentalanalyse des Daseins“, § 28–§ 44. Frankfurt a.M.: Vittorio 
Klostermann, 1987/2005/2008. 



13 

 
 
 

ERSTER TEIL 
HERMENEUTISCHE PHÄNOMENOLOGIE 

DER ZEITLICHKEIT DES DASEINS 
SEMINAR IM SOMMERSEMESTER 1998 

 
 

§ 1. Die Phänomenologie der Zeit  
und Heideggers Ansatz einer hermeneutischen  
Phänomenologie der Zeitlichkeit des Daseins 

 
I. Einführung 

 

Unser Thema lautet: Hermeneutische Phänomenologie der Zeit: Heid- 
eggers Zeit-Analysen in „Sein und Zeit“.5 Eine Einführung in den be-
handelten sachlichen Bereich soll einen gewissen Verständnishorizont 
für die hermeneutische Annäherung an den Text schaffen. 

Woran denken wir, wenn wir das Wort „Zeit“ hören? Im alltägli-
chen Lebensvollzug sprechen wir immer von der Zeit. Die Zeit ist 
etwas, das wir uns nehmen oder nicht nehmen, oder sie ist etwas, das 
wir haben oder nicht haben. Wir denken zunächst an die Gegenwart, 
Zukunft und Vergangenheit, die drei Zeitdimensionen in ihrer Einheit. 
Dabei verstehen wir die Gegenwart als das Jetzt, die Vergangenheit als 
das Nicht-mehr-Jetzt und die Zukunft als das Noch-nicht-Jetzt. Die 
Einheit der drei Zeitdimensionen begreifen wir als den fließenden 
Übergang des Jetzt in das Nicht-mehr-Jetzt und des Noch-nicht-Jetzt 
in das Jetzt, das seinerseits in das Nicht-mehr-Jetzt fließend übergeht. 

Diese drei Zeitdimensionen des Jetzt, des Nicht-mehr-Jetzt und 
des Noch-nicht-Jetzt verstehen wir in unseren Zeiterlebnissen oder, wie 

                                                           
5  Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit. 15., an Hand der Gesamtausgabe durchge-

sehene Auflage mit den Randbemerkungen aus dem Handexemplar des Autors 
im Anhang. Tübingen: Max Niemeyer, 1979, 19. Auflage Berlin: De Gruyter, 
2006; ders.: Sein und Zeit. Gesamtausgabe Band 2. Hrsg. von Friedrich-Wilhelm 
von Herrmann. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 1977, 2. Auflage 2018 [mit 
den Seitenzahlen der Einzelausgabe als Marginalien]. Im Folgenden beziehen sich 
isolierte Seitenangaben in Klammern und in Fußnoten stets auf die Einzelausgabe 
des genannten Werkes.  



14 

wir auch sagen können, in unseren Zeitverhaltungen. Wir erleben die 
Zeit oder verhalten uns zur Zeit in den drei ausgespannten Dimensio-
nen der Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft. Welche sind die Erleb-
nisse oder Verhaltungen, in denen sich die drei Dimensionen der Zeit 
bilden? Es sind die Wahrnehmung, die Erinnerung und die Erwartung. 
In der Wahrnehmung verstehen wir das Wahrgenommene als das Ge-
genwärtige oder das Jetzige. In der Wiedererinnerung verstehen wir das 
darin Erinnerte als das Vergangene oder das Nicht-mehr-Jetzige. In der 
Erwartung verstehen wir das Erwartete als das Künftige oder das Noch-
nicht-Jetzige. So wird die Zeit geläufig im vorphilosophischen Alltag, 
aber auch in der Philosophie verstanden. 

Sprechen wir von der „Phänomenologie der Zeit“, dann denken wir 
an die eidetisch-transzendentale Phänomenologie des inneren Zeitbe-
wußtseins oder des subjektiven Zeitbewußtseins von Edmund Husserl. 
Was Husserl das subjektive Zeitbewußtsein nennt, ist die Zeit, die im 
Alltagslebensvollzug verhüllt bleibt und erst von Husserl durch metho-
dische Ausschaltung der immer schon in Geltung stehenden objektiven 
Zeit, die Husserl die „Naturzeit“ oder die „Weltzeit“ nennt, enthüllt 
wurde. Die objektive Zeit ist für Husserl die an sich seiende Zeit, in der 
alles Zeitliche zeitlich ist. Für Husserl aber konstituiert sich diese objek-
tive Zeit in den ursprünglichen Zeiterlebnissen des subjektiven Zeitbe-
wußtseins. Diese Zeiterlebnisse sind für Husserl die ursprünglichen 
Gestaltungen des Zeitbewußtseins. Sie heißen „Urimpression“, „Re-
tention“ und „Protention“. 

Die Urimpression ist das primäre Bewußtsein vom jeweils auf-
springenden Jetzt. 

Die Retention ist das Bewußtsein vom soeben Gewesenen, d.h. 
vom Nicht-mehr-Jetzt. Husserl unterscheidet dabei die Retention, die 
er auch „primäre Erinnerung“ nennt, von der „sekundären Erinnerung“, 
die wir sonst die „Wiedererinnerung“ nennen. Diese sekundäre Erin-
nerung ist das Bewußtsein von dem, was in der ferneren Vergangenheit 
liegt und was wir in dem eigenständigen intentionalen Akt (der Ver-
haltung) des Wiedererinnerns uns erinnernd zur Gegebenheit bringen 
können. 

Die Protention ist die ursprüngliche Gestaltung, in der uns das so-
gleich Werdende, d.h. das Noch-nicht-Jetzt bewußt ist. Auch die Pro-
tention, die die „primäre Erwartung“ genannt wird, unterscheidet sich 
von der „sekundären Erwartung“. Diese ist der selbständige intentionale 



15 

Akt (die Verhaltung), in dem ich mich in die fernere Zukunft richte. 
Das jenseits des Sogleich-Bewußtseins liegende Zukunftsbewußtsein ist 
ein dunkles horizontales Bewußtsein, das durch eine in diesen Zu-
kunftshorizont eindringende sekundäre Erwartung eigens aufgehellt 
werden muß. 

Die Urimpression, die Retention und die Protention sind die drei 
zusammengehörigen ursprünglichen Gestaltungen des Zeitbewußtseins, 
in denen sich die subjektive Zeit konstituiert. Dieses subjektive Zeitbe-
wußtsein, das Husserl auch die „phänomenologische Zeit“ nennt, ist der 
Ursprung für die objektive Zeit. Husserls Phänomenologie des inneren 
Zeitbewußtseins hält sich somit in einer Unterscheidung zwischen der 
ursprünglichen subjektiven Zeit des Zeitbewußtseins und der daraus 
entsprungenen, konstituierten objektiven Zeit. Es ist zu beachten, daß 
die subjektive Zeit des subjektiven Zeitbewußtseins, die der Ursprung 
für die objektive Zeit ist, auch aus dem Jetzt, Nicht-mehr-Jetzt und 
noch-nicht-Jetzt verstanden wird. 

Als Heidegger seine hermeneutische Phänomenologie der Zeit aus-
arbeitete, kannte er Husserls Phänomenologie des subjektiven Zeitbe-
wußtseins und setzte sich indirekt mit ihr auseinander. Heideggers Phä-
nomenologie der Zeit ist aber nicht wiederum eine Phänomenologie des 
Zeitbewußtseins, sondern gehört in die Phänomenologie des Daseins. 
Mit der Verwandlung der eidetischen, transzendentalen Phänomeno-
logie des Bewußtseins in die hermeneutische Phänomenologie des 
Daseins verwandelt sich auch die Phänomenologie der Zeit. Der we-
sentliche Unterschied zwischen den beiden Versionen einer Phäno-
menologie der Zeit liegt vor allem darin: 

1. Während für die Phänomenologie des Bewußtseins auch die ur-
sprüngliche subjektive Zeit am Jetzt orientiert ist, ist für die Phäno-
menologie des Daseins die ursprüngliche Zeit, die Heidegger die „exis-
tenziale Zeitlichkeit“ nennt, nicht aus dem Jetzt, dem Nicht-mehr-Jetzt 
und dem Noch-nicht-Jetzt verstanden, sondern sie ist der Ursprung für 
die am Jetzt orientierte Zeit. 

2. Während Husserl die subjektive Zeit von der objektiven Zeit un-
terscheidet und jene als ursprünglicher denn diese nimmt, sieht Heid- 
egger im Zeitphänomen ein dreistufiges Ursprungsgefälle.  

Diese drei Stufen des Zeitphänomens müssen näher erläutert 
werden. 



16 

1. Die ursprüngliche Zeit ist innerhalb der Phänomenologie des 
Daseins nicht die subjektive Zeit des Zeitbewußtseins, sondern die exis-
tenzial-horizontale Zeitlichkeit des Daseins. Weil die Existenz den ekstati-
schen Charakter des Entrücktseins hat, kann die ursprüngliche Zeit 
auch „ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit“ genannt werden. Diese erste 
Stufe des dreifach gestuften Ursprungsgefälles hat in sich wiederum ein 
mehrfaches Gefälle. 

2. Wenn wir „jetzt“, „damals“ und „dann“ aussprechen, wird die 
ursprüngliche existenzial-horizontale Zeitlichkeit ausgelegt. Diese aus-
gelegte und im „jetzt“, „damals“ und „dann“ ausgesprochene existenziale 
Zeitlichkeit nennt Heidegger in einem ganz anderen Sinne als Husserl 
die Weltzeit. Die Wahrnehmung („jetzt“), Erinnerung („damals“) und 
Erwartung („dann“) haben innerhalb der hermeneutischen Phänomeno-
logie des Daseins als Zeitverhaltungen ihren Ort in der Stufe der Welt-
zeit. Diese ist durch die Datierbarkeit, die Bedeutsamkeit, die Ge-
spanntheit und die Öffentlichkeit konstituiert. Diese zweite Stufe des 
Zeitphänomens hat eine große Bedeutung, weil die Weltzeit die exis-
tenzial interpretierte Zeit unserer Verhaltungen ist. Sie ist ein Phäno-
menbereich des vollen Zeitphänomens, in dem wir uns ständig bewe-
gen. 

Das Wort „ausgelegt“ erinnert uns an das Existenzial der Auslegung, 
das im verstehenden Entwurf gründet. Die existenziale Seinsweise der 
Auslegung ist mit dem entdeckenden Verhalten zum entdeckten Seien-
den, das in der Erschlossenheit gründet, gleichursprünglich. Hier, zwi-
schen dem entdeckenden Verhalten und der Erschlossenheit, liegt die 
ontologische Differenz. Daß die Weltzeit in der existenzial-horizontalen 
Zeitlichkeit gründet, entspricht dem Fundierungsverhältnis zwischen 
dem entdeckenden Verhalten zu Seiendem und der existenzial-
horizontalen Zeitlichkeit. Daher ist der Unterschied zwischen der exis-
tenzial-horizontalen Zeitlichkeit und der Weltzeit aus der ontologischen 
Differenz her zu denken. 

Der Jetzt-Charakter der Zeit beginnt in der hermeneutischen Phä-
nomenologie der Zeit erst auf der Stufe der Weltzeit. In deren  
Zusammenhang zeigen sich die ursprünglichen Zeiterlebnisse der 
Urimpression, Retention und Protention nur aufgrund der existenzial-
horizontalen Zeitlichkeit. Dieses wichtige, aber in der bisherigen Heid- 
egger-Forschung kaum beachtete Zeitphänomen soll eingehend bear-
beitet werden. 



17 

3. Wenn die Zeit als pure Jetzt-Abfolge betrachtet wird, verliert die 
Zeit den Charakter der Weltzeit. Diese des Charakters der Weltzeit 
verlustig gegangene Auffassung der Zeit nennt Heidegger den „vulgä-
ren Zeitbegriff“. Wenn wir uns in der existenzial-horizontalen Zeit-
lichkeit bewegen, bewegen wir uns auch immer in der Ausgelegtheit 
der Zeit in der Gestalt der Weltzeit. Wir brauchen die Weltzeit, um zu 
existieren, aber wir brauchen nicht ebenso notwendig die Zeit als pure 
Jetzt-Abfolge zu verstehen. 

Unser Hauptinteresse liegt bei den ersten beiden Stufen, nämlich 
bei der existenzial-horizontalen Zeitlichkeit und der daraus entsprin-
genden Weltzeit. 

Die hermeneutische Phänomenologie der Zeit geschieht nicht um 
ihrer selbst willen, ist nicht selbständige Phänomenologie der Zeit, 
sondern sie steht im Dienst der Frage nach dem Sinn von Sein über-
haupt, die Heidegger auch die „Grundfrage“ der Philosophie nennt. 
Eine der größten Entdeckungen Heideggers ist, daß das Sein seinen 
eigenen Zeit-Charakter, d.h. einen temporalen Sinn hat. Der zeithafte 
Sinn des Seins hat die Bedeutung vom Anwesen. Anwesen heißt Ge-
genwart. Aber diese Gegenwart ist nicht im Sinne des Jetzt zu verste-
hen. Das Anwesen verweist auf eine ursprünglichere Zeit, von der her 
das Sein als Sein verstanden wird. Diese ursprüngliche Zeit ist die zur 
ekstatischen Zeitlichkeit gehörende horizontale Zeit. 

 
II. Textstellen 

 

Die im Rahmen unserer sachlichen Thematik zu bearbeitenden Text-
stellen in Heideggers „Sein und Zeit“ sind die folgenden: 

1. Vorwort (S. 1). 
2. § 5 (S. 15–19). 
3. Überschrift des Ersten Teils (S. 41). 
4. § 45 (S. 231–235). Der Paragraph, mit dem der Zweite Ab-

schnitt: „Dasein und Zeitlichkeit“, beginnt, gibt uns einen Überblick 
über den Aufbau des Zweiten Abschnitts und eine Auskunft über die 
Stellung der Frage nach der existenzialen Zeitlichkeit. 

5. § 65 (S. 323–331). Mit diesem Paragraphen beginnt die eigentli-
che Analytik der Zeit als der Zeitlichkeit des Daseins. 

6. § 66 (S. 331–333). 



18 

7. Viertes Kapitel des Zweiten Abschnitts: „Zeitlichkeit und All-
täglichkeit“ (§§ 67–71, S. 334–372). 

In den §§ 65 und 66 sowie im ganzen Vierten Kapitel wird die ur-
sprüngliche Zeit als existenziale Zeitlichkeit thematisiert. 

8. Sechstes Kapitel: „Zeitlichkeit und Innerzeitigkeit als Ursprung 
des vulgären Zeitbegriffs“ (davon §§ 78–81, S. 404–428). Dieses Kapitel 
enthält die Thematisierung der zweiten und dritten Stufe des Ur-
sprungsgefälles des vollen Zeitphänomens. 

 
III. Vorwort („Sein und Zeit“, S. 1) 

 

Die folgenden Sätze aus dem titellosen Vorwort geben uns eine Aus-
kunft über das Ziel und den Weg von „Sein und Zeit“: „Und so gilt es 
denn, die Frage nach dem Sinn von Sein erneut zu stellen. [...] Die kon-
krete Ausarbeitung der Frage nach dem Sinn von »Sein« ist die Absicht 
der folgenden Abhandlung. Die Interpretation der Zeit als des mögli-
chen Horizontes eines jeden Seinsverständnisses überhaupt ist ihr vor-
läufiges Ziel.“ (S. 1) 

Die Frage nach dem Sinn von Sein soll gestellt werden. Der Sinn 
von Sein ist der Bereich, von woher wir das Sein als Sein verstehen. Wir 
verstehen, wie oben schon angedeutet wurde, das Sein als Anwesen. 
Aber in diesem Anwesen liegt ein eigentümlicher Zeit-Charakter. Die-
sen Zeit-Charakter empfängt das Sein in unserem Seinsverständnis aus 
einem Horizont, aus einem Gesichtskreis. Dieser Horizont ist das, was 
als horizontale Zeit, als eine Dimension, die zur Zeitlichkeit des Daseins 
gehört, aufgewiesen werden soll. 

Die Ausarbeitung dieser Frage ist dadurch konkret, daß das Sein 
nicht als freischwebendes, sondern in der Rückbezogenheit auf das 
Seinsverständnis gedacht wird. Das Seinsverständnis liegt aber im Sein 
des Menschen, den Heidegger im Hinblick auf sein Sein das Dasein 
nennt. 

In diesem Wort bedeutet die erste Silbe, „Da-“, nicht „hier“ oder 
„dort“, sondern terminologisch die verstehensmäßige Aufgeschlossenheit 
des Seins, die Heidegger auch „Lichtung“, „Offenheit“, „Erschlossen-
heit“ oder „Gelichtetheit“ des Seins nennt. 

Die zweite Silbe im Wort „Dasein“, „-sein“, besagt die Existenz. Die 
Existenz ist im Unterschied zur Vorhandenheit oder zu anderen Seins-
weisen die Seinsweise des Menschen, der Sein versteht. Das existierende 



19 

Dasein versteht sein eigenes Sein als Existenz und zugleich das Sein alles 
anderen Seienden. Dieses Seinsverständnis ist nicht nur das philosophi-
sche, ontologische Begreifen des Seins, sondern das Sein ist immer schon 
(apriori) irgendwie verstanden. Denn nur aufgrund dieses Seinsver-
ständnisses können wir uns zum Seienden als Seiendem verhalten, d.h. 
zu uns selbst und zu allem anderen Seienden in seinem Was- und Wie-
sein. Zugleich ist dieses Seinsverständnis auch der Grund dafür, daß wir 
auf das Sein des Seienden stoßen und es ausdrücklich philosophisch 
thematisieren können. Das besagt: Wenn wir das Sein als Sein themati-
sieren können, müssen wir auf das gestoßen sein, von woher das Sein als 
Sein ausgelegt wird. Das ist der Sinn von Sein. Daher nennt Heidegger 
die Frage nach dem Sinn von Sein die „Grundfrage der Philosophie“. 
Diesen Sinn von Sein freizulegen ist das Ziel von „Sein und Zeit“. Die 
Absicht dieses Werkes geht daher nicht nur auf das Sein des Menschen, 
sondern auf den Sinn von Sein überhaupt. Aber der Sinn von Sein über-
haupt kann im Ansatz der Fundamentalontologie nur durch eine Analy-
tik der seinsverstehenden Existenz konkret ausgearbeitet werden. 

Der Sinn von Sein soll als die Zeit herausgestellt werden. Die Zeit 
ist der mögliche Horizont eines jeden Seinsverständnisses überhaupt. Sie 
ist aber nicht die uns bekannte Zeit im Sinne der Jetzt-Zeit, sondern 
die ursprüngliche Zeit, und zwar nicht die existenziale, d.h. ekstatische 
Zeitlichkeit selbst, sondern die zu dieser existenzialen Zeitlichkeit 
gehörende horizontale Zeit, d.h. der Zeithorizont, in den hinein wir in 
unserem Vollzug der Zeitlichkeit (Ekstase) gerichtet sind. Daher ist 
die Zeit der „mögliche Horizont“, d.h. der ermöglichende Horizont, 
der ein jedes Seinsverständnis überhaupt ermöglicht. 

Die horizontale Zeitlichkeit ist in den ersten beiden Abschnitten 
des Ersten Teils von „Sein und Zeit“ aus methodischen Gründen aus-
geblendet. Sie sollte im Dritten Abschnitt unter dem Titel „Zeit und 
Sein“ explizit thematisiert werden. Aber dieser Abschnitt ist in der uns 
allein vorliegenden Ersten Hälfte von „Sein und Zeit“ nicht enthalten. 
Jedoch behandelte Heidegger diese Thematik in seiner im Sommerse-
mester 1927 in Marburg gehaltenen Vorlesung „Die Grundprobleme 
der Phänomenologie“.6 

                                                           
6  Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie. Marburger Vorle-

sung Sommersemester 1927. Gesamtausgabe Band 24. Hrsg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann, 1975, 3. Auflage 
1997, S. 389–469. 



20 

Die horizontale Zeit ist der Horizont „eines jeden Seinsverständ-
nisses überhaupt“. Das besagt aber nicht etwa, daß die horizontale 
Zeit auch der Horizont für das Verständnis des Seins des Daseins, d.h. 
der Existenz wäre. Wäre dem so, dann müßte die Zeitlichkeit noch 
einmal zeitlich interpretiert werden. Der Horizont „eines jeden Seins-
verständnisses überhaupt“ ist daher als der Sinn des Seins alles nichtda-
seinsmäßigen Seienden zu verstehen. Die phänomenologisch aufzuwei-
sende horizontale Zeit ist somit der Horizont für das Verstehen aller 
Weisen des Seins von nichtdaseinsmäßigem Seienden. 

 
IV. § 5: „Die ontologische Analytik des Daseins  

als Freilegung des Horizontes für eine Interpretation  
des Sinnes von Sein überhaupt“ 

 

Aus der Überschrift des § 5 bezieht sich der Ausdruck „Die ontologi-
sche Analytik des Daseins“ auf den Gedankengang der ersten beiden 
Abschnitte des Ersten Teils von „Sein und Zeit“: „Die vorbereitende 
Fundamentalanalyse des Daseins“ und „Dasein und Zeitlichkeit“. Diese 
beiden Abschnitte machen die gesamte existenzial-ontologische Ana-
lytik des Daseins aus. Aber diese Analytik wird, wie bereits gesagt, 
nicht um ihrer selbst willen vollzogen, sondern sie steht im Dienst der 
Freilegung des möglichen Horizontes eines jeden Seinsverständnisses 
überhaupt, die für den Dritten Abschnitt vorgesehen war. Die zweite 
Hälfte der Überschrift des § 5: „als Freilegung des Horizontes für eine 
Interpretation des Sinnes von Sein überhaupt“, bezieht sich somit auf 
den geplanten Dritten Abschnitt. 

Im Folgenden sollen einige ausgewählte Textpassagen aus dem 
§ 5, die uns einen einleitenden Vorblick auf den Gedankengang des 
Ersten, des Zweiten und des Dritten Abschnitts des Ersten Teils von 
„Sein und Zeit“ geben, interpretiert werden. 

 
 
 
 
 
 
 
 



21 

§ 2. Zeitlichkeit und Zeit in der Fundamentalontogie:  
Vorblick auf den Gedankengang der drei Abschnitte  

des Ersten Teils von „Sein und Zeit“ (§ 5, 6.–9. Absatz) 
 

I. Der Sinn von Sein überhaupt 
 

Wenn Heidegger in der Überschrift des § 5: „Die ontologische Analytik 
des Daseins als Freilegung des Horizontes für eine Interpretation des 
Sinnes von Sein überhaupt“, vom „Horizont“ spricht, meint er damit 
zunächst denjenigen Horizont, in den die ekstatische Zeitlichkeit hin-
einrückt, wenn sich die Wendung „Die ontologische Analytik des Da-
seins“ auf den Ersten und den Zweiten Abschnitt der Ersten Teils von 
„Sein und Zeit“ bezieht. Aber dieser Horizont ist zugleich der tempora-
le Horizont, von dem her das Sein des nichtdaseinsmäßigen Seienden 
verstanden wird. Dagegen bestimmt sich das Sein des Daseins nicht aus 
der horizontalen Zeit, sondern aus der ekstatischen Zeitlichkeit. Was 
hier in dieser Überschrift mit „des Sinnes von Sein überhaupt“ gemeint 
ist, ist der Sinn des Seins alles nichtdaseinsmäßigen Seienden. 

Aber Heidegger verwendet die Wendung „Sinn von Sein über-
haupt“ auch in der Bedeutung des Sinnes von Sein im Ganzen. Wonach 
beispielsweise in der „Frage nach dem Sinn von Sein überhaupt“ gefragt 
wird, ist dieser Seinssinn im Ganzen. Hier ist auch das Sein des Daseins 
eingeschlossen. Der „Sinn von Sein überhaupt“ ist dann als die ur-
sprüngliche Zeit im Ganzen, nämlich als die Einheit von ekstatischer 
Zeitlichkeit und horizontaler Zeit, zu verstehen. 

Dazu kommt noch eine andere bewußte Zweideutigkeit des „Sin-
nes von Sein überhaupt“: Der Sinn von Sein überhaupt als der temporale 
Horizont (Sinn von Sein überhaupt im weiteren Sinne) und als die tem-
porale Bestimmtheitsweise des Seins des nichtdaseinsmäßigen Seienden 
qua Anwesenheitsweise (Sinn von Sein überhaupt im engeren Sinne). 

Bezüglich des Satzes aus dem § 1: „Das »Sein« ist der »allgemeinste« 
Begriff: τὸ ὄν ἐστι καθόλου μάλιστα πάντων“ (S. 3, mit Zitat nach Aris-
toteles, Met. B 4, 1001 a 21), stellt sich die Frage, warum Heidegger  
τὸ ὄν als „Das Sein“ übersetzt, obwohl dieses griechische Wort sonst 
als „das Seiende“ bzw. als „das Seiend“ übersetzt wird. 

Was Aristoteles mit dem „Seienden“ meint, ist das Sein des ein-
zelnen, so und so bestimmten Seienden. Wenn Aristoteles nach dem 
ὂν ᾗ ὄν fragt, interpretiert Heidegger das erste ὄν als das jeweils so und 



22 

so bestimmte „Seiende“ und das zweite ὄν als die „Seiendheit“ dieses 
Seienden und nur in diesem Sinne als das „Sein“. Heidegger faßt dieses 
„Sein“ terminologisch als „Seiendheit“ im Unterschied zu dem, was er 
im Rahmen seiner eigenen Wiederholung der Seinsfrage als „Wahrheit 
des Seins“ (Sinn von Sein überhaupt) bezeichnet. 

Nach dieser Klärung der auf den „Sinn von Sein überhaupt“ und 
auf das ὄν als „Sein“ bezogenen Fragen wenden wir uns den Textstellen 
aus dem § 5 zu, in denen Heidegger einen Überblick über den Gedan-
kengang des Ersten Teils von „Sein und Zeit“ gibt. 

 
II. Der Gedankengang des Ersten Abschnitts 

 

In der konkreten Ausarbeitung der Seinsfrage muß zuerst nach der 
Seinsweise des Daseins, das Sein versteht, gefragt werden. Die „Analy-
tik des Daseins“ ist demnach „das erste Anliegen“ in der Frage nach 
dem Sinn von Sein überhaupt (S. 16). Dabei stellt Heidegger zunächst 
die hermeneutisch-phänomenologische Frage, wie das auszulegende 
Dasein zugänglich werden kann. 

Zuerst gibt Heidegger eine negative Anweisung: „es darf keine be-
liebige Idee von Sein und Wirklichkeit, und sei sie noch so »selbstver-
ständlich«, an dieses Seiende konstruktiv-dogmatisch herangebracht, 
keine aus einer solchen Idee vorgezeichneten »Kategorien« dürfen dem 
Dasein ontologisch unbesehen aufgezwungen werden.“ (S. 16) Keine 
beliebige Idee, d.h. kein beliebiger Begriff von Sein und Wirklichkeit 
darf an das Dasein herangebracht werden, z.B. das überlieferte Begriffs-
paar von Was-sein und Daß-sein, essentia und existentia. Diese Begriffe 
sind scheinbar selbstverständliche Begriffe, durch die sonst alles Seiende 
hinsichtlich seines Seins ausgelegt wird. Sie sind aber beliebig, weil sie 
nicht aus dem Dasein selbst als die dem Dasein angemessenste Idee von 
Sein geschöpft sind. Wenn wir z.B. den Menschen als „animal rationale“ 
fassen, bestimmen wir ihn aus dem Gattungswesen (animal) und dem 
Artwesen (ratio). Diese überlieferte Wesensbestimmung des Menschen 
ist deshalb ontologisch fragwürdig, weil sie sich in dem essentialen We-
sen als einer Seinsidee, die nicht aus dem Sein des Menschen geschöpft 
ist, bewegt. Daher sagt Heidegger: „keine aus einer solchen Idee des 
Seins vorgezeichneten »Kategorien« dürfen dem Dasein ontologisch 
unbesehen [konstruktiv-dogmatisch] aufgezwungen werden.“ (S. 16) 
„Konstruktiv“ ist hier nicht im Sinne jener Konstruktion zu verstehen, 



23 

die in der Vorlesung „Die Grundprobleme der Phänomenologie“ als ein 
Grundstück der phänomenologischen Methode eingeführt wird, son-
dern „konstruktiv-dogmatisch“ ist ein Gegenbegriff zu „phänomenolo-
gisch-kritisch“. 

Dann sagt Heidegger positiv: „Die Zugangs- und Auslegungsart 
muß vielmehr dergestalt gewählt sein, daß dieses Seiende sich an ihm 
selbst von ihm selbst her zeigen kann.“ (S. 16) Dies ist die Kennzeich-
nung der phänomenologischen Methode, die Heidegger im § 7 behan-
delt und im Anschluß an eine Formulierung Husserls unter die Maxime 
stellt: „zu den Sachen selbst!“ (S. 27). In diesem Fall besagt diese Ma-
xime: zum Dasein selbst!  

„Und zwar soll sie [= die Zugangs- und Auslegungsart] das Sei-
ende in dem zeigen, wie es zunächst und zumeist ist, in seiner durch-
schnittlichen Alltäglichkeit.“ (S. 16) Das Dasein existiert in verschiede-
nen Weisen. Es soll aber in seiner Alltäglichkeit gezeigt werden. 
„Alltäglichkeit“ heißt zuerst eine Seinsweise, die Heidegger auch die 
„Uneigentlichkeit“ im Unterschied zur „Eigentlichkeit“ oder die „indif-
ferente Seinsweise“ nennt. Sie ist die Seinsweise, in der sich das Dasein 
„zunächst und zumeist“ aufhält. „Alltäglichkeit“ bedeutet aber zugleich 
die vortheoretische Seinsweise im Unterschied zur theoretischen. Das 
Dasein soll so anvisiert werden, wie es sich an ihm selbst und von ihm 
selbst her in seiner nächsten und häufigsten Seinsweise zeigt. Das be-
deutet aber nicht, daß Heidegger die Analytik der Alltäglichkeit ohne 
jeden Hinblick auf eine bestimmte Seinsidee durchführen würde. Vor 
dem Eintritt in die eigentliche Analytik der Alltäglichkeit des Daseins 
wird von ihm im § 9 die Seinsidee der „Existenz“ und der „Jemeinigkeit“ 
zum notwendigen vorbereitenden Vorverständnis gebracht. Diese Seins-
idee fungiert als hermeneutischer Leitfaden der existenzialen Analyse 
des Daseins. Daß diese Idee der Existenz und der Jemeinigkeit nicht 
eine von außen herangetragene Idee ist, sondern aus dem Sein des Da-
seins geschöpft ist, wird auf dem Gang der Analyse vom § 12 bis zum 
§ 83 schrittweise bestätigt.  

An der Seinsweise der Alltäglichkeit orientiert, werden die we-
sentlichen Seinsstrukturen des Daseins herausgestellt, die nicht nur 
zur Alltäglichkeit gehören, sondern „in jeder Seinsart des faktischen 
Daseins“, d.h. sowohl in der Uneigentlichkeit als auch in der Eigent-
lichkeit sowie in der Indifferenz von Eigentlichkeit und Uneigentlich-



24 

keit, sowohl in der vortheoretischen als auch in der theoretischen 
Seinsweise, „sich als seinsbestimmende durchhalten“ (S. 17). 

„Im Hinblick auf die Grundverfassung der Alltäglichkeit des Da-
seins erwächst dann die vorbereitende Hebung des Seins dieses Seien-
den.“ (S. 17) „Hebung“ ist ein phänomenologisch geschöpftes Wort und 
bedeutet die Enthüllung eines Phänomens. Es handelt sich hier um die 
Hebung der ganzheitlichen Seinsstruktur des Daseins, die Heidegger 
„Sorge“ nennt, in der alle in der vorangegangenen existenzialen Analyse 
aufgewiesenen Strukturen sich halten. Damit hat Heidegger einen 
Überblick über den Ersten Abschnitt des Ersten Teils seines Werkes 
gegeben. 

 
III. Das Verhältnis zwischen  

dem Ersten und dem Zweiten Abschnitt 
 

Die vorbereitende Fundamentalanalyse des Daseins im Ersten Ab-
schnitt will aber nicht eine „vollständige Ontologie des Daseins“ sein 
(S. 17). Weil sie innerhalb der Grundaufgabe der „Ausarbeitung der 
Seinsfrage“ durchgeführt wird (S. 17), kann sie sich auf die wesentli-
chen Strukturen beschränken. Sie ist aber „nicht nur unvollständig, 
sondern zunächst auch vorläufig“ (S. 17). Vorläufig ist sie, weil ihr im 
Zweiten Abschnitt die vertiefte Daseinsanalytik, nämlich die Ausle-
gung des Seinssinnes des Daseins als der Zeitlichkeit folgt. Die vorbe-
reitende Analytik des Daseins soll die „Freilegung des Horizontes für 
die ursprünglichste Seinsauslegung“ im Zweiten Abschnitt vorberei-
ten. Von der „Freilegung des Horizontes“ wird hier in einem anderen 
Sinne als in der Überschrift des § 5 gesprochen. Dort hieß die „Freile-
gung des Horizontes“ die Freilegung der horizontalen Zeit. Das aber, 
was nun im 7. Absatz dieses Paragraphen mit „Horizont“ gemeint ist, 
ist nicht der temporale Horizont, sondern die Zeitlichkeit des Daseins 
als hermeneutischer Horizont. Die Zeitlichkeit ist derjenige hermeneuti-
sche Horizont, auf den hin und von dem her die Sorge im Vollzug der 
Daseinsanalytik in ihrem zeitlichen Sinn freigelegt wird. Die Zeitlich-
keit ist nur der Horizont für den Vollzug der Analyse, aber nicht der 
Horizont für den Sorge-Vollzug selbst. Die Sorge hat in ihrem Vollzug 
nicht ihre Zeitlichkeit als Horizont, sondern die Sorge ist in sich selbst 
die Zeitlichkeit. Sie ist als die zeitigende Sorge in einen Horizont hin-
ein gerichtet, aus dem her sie das Sein des nichtdaseinsmäßigen Seienden 


