Horst Junginger / Richard Faber (Hrsg.)

Belletristische
Religionskritik 11

\Von Pessoa und Brecht tiber Sciascia
und Jandl bis zu Carrere und Houellebecq

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart
Band 5/I1

K&N



Junginger / Faber (Hrsg.)

Belletristische Religionskritik IT



Religionskritik in Geschichte und Gegenwart
Band 5/11



Belletristische Religionskritik 11

Von Pessoa und Brecht
tiber Sciascia und Jandl bis zu
Carrére und Houllebecq

Herausgegeben von
Horst Junginger und Richard Faber

Koénigshausen & Neumann



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© Verlag Kénigshausen & Neumann GmbH, Wiirzburg 2024

Gedruckt auf siurefreiem, alterungsbestindigem Papier

Umschlag: skh-softics / coverart

Alle Rechte vorbehalten

Dieses Werk, einschliefSlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschitzt.

Jede Verwertung auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist

ohne Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere

fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Printed in Germany

ISBN 978-3-8260-8866-7
eISBN 978-3-8260-8867-4

www.koenigshausen-neumann.de
www.ebook.de
www.buchhandel.de

www.buchkatalog.de



Inhaltsverzeichnis

VOTWOIT trviieiiieiitrreeeeeieeeiiiereeeeeeeeestareeeeeeessssareseseesssssssraeeeeesesssssssseeessssnssrrenees 7

Alexandra Grieser

»Die Gotter sind eine Funktion des Stils“. Schone Literatur als Medium
von Religionskritik am Beispiel des Drama in Leuten

VON Fernando PESS0a ....cueuiereieriereieriereeereereeereereseseesesessesesesesesessesensenes 21

Bernhard Spies
»Aber wie kann das nicht sein, das so betriigen kann?“
Die Auseinandersetzung des Lyrikers Bertolt Brecht mit Sprache

und Denkweise des religidsen Glaubens ......c.ccococvevnnninnncccccncncncncenes 51
Thomas Schneider

Theologie der Enthemmung. Zur Kritik von Religion in

Hermann Ungars Roman Die Verstimmelten ..........ouweeeeeeorrverneneneeenenne 77
Ulrich Berner

,Der Gott der Rechthaber®. Das frithe Christentum aus der Sicht

von Hans Erich INOSSACK...uiiiiiiieieceieeieeeeeeeeeeete et ve e 103
Elmar Locher

Innozenz III. und Franz von Assisi oder: Die Macht der Institution

und die Kraft des VerzichtS .oouee e eoeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeereeeeseresevesnens 123
Perdita Ladwig

Ein ungerechter Gott. Die Hiresien des Sizilianers

Leonardo SCIASCIA cueuiruireireieeeeereeteeetestestesreeereneessesessesessessessesnsensensensessens 141

Francesca Vidal
Uber Ernst Jandls religionskritische Lautpoesie ......ococveueeeeeerererencnccncnen 161

Josef P Mautner
»Die wandelnde Pieta“. Religion im Mikrokosmos von Josef Winklers
Novelle ,Natura morta“......ccocceveeurereueinineeinieeineeeieeseeesseesesseesennes 177

Thomas Keller
Schwebende Spiritualitit. Das Reich Gottes und Yoga von
Emmanuel Carr@re.... o ucueeniciniieiiceiieieeeeseiesesseeseseesessesesssseses 195



Kay Wolfinger i
Okkultes und Satanisches. Einige Uberlegungen zur Reli
im Ausgang von Michel Houellebecqs Roman Vernichten

Dossier

Alfred Gulden
Die Leidinger HOChZEIt ...uueuiininininirieieiccccccnnereeee

gionskritik



Vorwort

Die ,Belletristische Religionskritik“, deren zweiter Band hier vorliegt, hat
eine Ringvorlesung zum Ausgangspunkt, die von den beiden Unterzeich-
nenden im Wintersemester 2022/23 an der Universitit Leipzig durchge-
fithrt wurde. Religionskritik im Medium der Literatur stellt in verschiede-
ner Hinsicht eine Erweiterung der kritischen Reflexion iiber Religion dar,
wie sie sich in den ersten vier Binden der Reihe ,Religionskritik in Ge-
schichte und Gegenwart (RKGG) als philosophische (1), als politologi-
sche und soziologische (2), als religions- und kulturhistorische (3) und als
marxistische (4) Religionskritik niederschlug. In der belletristischen Reli-
gionskritik steht nicht die wissenschaftlich-theoretische Analyse von
Religion im Vordergrund. Die ,Schéne Literatur®, wie die Belletristik in
Ubersetzung des franzésischen Ausdrucks belles lettres auch genannt wird,
macht vielmehr die Subjektivitit des Individuums, seine ihm meist ver-
borgenen Antriebskrifte und die Tiefenstruktur der Seele zum Gegen-
stand der Erérterung. Nicht immer ist schon, was dabei zutage tritt. Im
Unterschied zum Rationalititsdenken der Vernunft ist die Religionskritik
im Medium der Kunst anderes gelagert als eine Kritik, die an das kognitive
Bewusstsein appelliert.

Nicht nur die Literatur, alle Kiinste eréffnen einen Imaginationsraum
eigener Art, wo andere Dinge wichtig sind als in der Wissenschaft, in der
die logische Verkniipfung von Ursache und Wirkung, ein intersubjektiv
nachvollziehbarer Wahrheitsbegriff und die Objektivitit der Urteilsbil-
dung paradigmatischen Charakter haben. Das kiinstlerische Schaffen kann
darauf getrost verzichten. Es hat den groflen Vorteil, frei von den Zwin-
gen der Logik und instrumentellen Vernunft zu sein. In dem von der
Kunst zur Verfiigung gestellten Gestaltungsrahmen tut sich ein unbe-
grenztes Reservoir an Moglichkeiten auf, um der kreativen Phantasie
freien Lauf zu lassen. Die dort entwickelten Vorstellungsbilder sind dem
rationalen Verstand nicht immer leicht zuginglich. Sie sprechen das Hof-
fen und Wiinschen des Menschen, seine emotionalen Héohenfliige und
Abstiirze in das Schattenreich der Angst in einer Weise an, die der Religi-
on ihnelt. Auch die Religion nimmt auf die nichtkognitive Subjektivitit
der menschlichen Psyche Bezug und agiert in Zonen, die sich der bewuss-
ten Steuerung entziehen, in denen, wie es Freud in seiner unnachahmli-
chen Art zum Ausdruck brachte, das Ich nicht Herr im eigenen Hause ist.

Aus dem Vermogen der Kunst, Nichtrationales zur Sprache zu brin-
gen, ergibt sich ein Konkurrenzverhiltnis zur Religion, das unter be-
stimmten Umstinden sogar in Gegnerschaft umschlagen kann. Volkhard
Krech betonte deshalb zu Recht die Asymmetrie dieser Beziehung: Kunst



kann auf Religion verzichten, umgekehrt gilt das nicht.! Alle Religionen
sind auf kiinstlerische Ausdrucksformen angewiesen, um sich der Welt
mitzuteilen. Kunst bendtigt dagegen keine religidsen Inhalte und wiirde
durch strikte Vorgaben der Religion empfindlich in ihrer Entwicklung
beschrinkt. Unter der Primisse eines rein sikularen Wissenschaftsver-
stindnisses miisste deshalb die Geburt der Religion aus dem Geist der
Kunst in den Blick genommen werden. Der Geltungsanspruch der veritas
aesthetica besteht nicht nur unabhingig von der Religion, er geht ihr auch
voraus. Dass die Kunst in vorchristlicher Zeit nicht durch die christliche
Religion bestimmt sein konnte, leuchtet unmittelbar ein. Ja schon in den
altorientalischen Hochkulturen erlangte die Kunst einen relativ autonomen
Status, der sich durch einen hohen Grad an semantischer Differenzierung
und konzeptioneller Eigenstindigkeit auszeichnete.? Man kann nur dann
am Vorrang der Religion vor der Kunst festhalten, wenn man das Ge-
schichtliche verlisst und auf die Ebene des zeitlos Ewigen wechselt. Zieht
man von der Religion jedoch das Historische ab, bleibt nichts von ihr tibrig.
Eine pansakrale Deutung der Kunst scheidet vor dem Hintergrund der
allgemeinen und vergleichenden Religionsgeschichte grundsitzlich aus.

Wie immer man die aus dem geschichtlichen Nichts auftauchenden
Felsbilder in den jungpaliolithischen Héhlen von Lascaux in Frankreich
oder am Monte Castillo in Spanien interpretieren mag, als erstes sind sie
kiinstlerischer Ausdruck des Menschen auf dem Weg zur Bewusstwer-
dung seiner selbst.> Von Gott ist dort nichts zu sehen. Es kime der nach-
triglichen Interpolation gleich, wollte man einer fiinfzehn- oder siebzehn-
tausend Jahre alten Bildkunst von heute aus einen religiésen Sinn unter-
legen. Und auch die Grabstitten des Mittelpaliolithikums belegen
entgegen anderslautender Fehlschliisse keinen religiésen Kult nach mo-
dernem Verstindnis. Sie sind ganz im Gegentell als ,Zeichen des Sozial-
verhaltens der Neandertaler” zu verstehen und bringen einen ,pietitvollen
Umgang“ mit den Verstorbenen zum Ausdruck.* Die Frage, woher das

! Siehe Volkhard Krech, Die Geburt der Kunst aus dem Geist der Religion? Verhilt-
nisbestimmungen von Kunst und Religion um 1900, in: Richard Faber und
Volkhard Krech, Hg., Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kul-
turgeschichte, Wiirzburg 1999, S. 21-49 sowie ders., Kunst und Religion, in: Reli-
gion in Geschichte und Gegenwart, 4. Aufl., Tiibingen 2001, Bd. 4, Sp. 1858-61.
So Eva Cancik-Kirschbaum, Religionsgeschichte oder Kulturgeschichte? Uber das
Verhiltnis von Kunst und Religion im Alten Orient, in: Kunst und Religion. Stu-
dien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte (wie FN 1), S. 101-18. Die Not-
wendigkeit, das Kausalititsverhiltnis von Religion und Kunst umzukehren, wird
von den beiden Herausgebern im Vorwort dieses Bandes angesprochen (ebd., S. 7).
In diese Richtung argumentiert auch Svante Piibo, Direktor am Max-Planck-Institut
fiir evolutionire Anthropologie in Leipzig und Nobelpreistriger des Jahres 2023.
*  So Otto H. Urban, Religion der Urgeschichte, in: Johann Figl, Hg., Handbuch
Religionswissenschaft, Innsbruck 2020, S. 88-103, hier S. 90. Eine extreme Gegen-



Interesse stammt, die Frithgeschichte des Menschen mit religiéser Kunst
und religiésen Ritualen angefiillt zu sehen, lisst sich leicht beantworten:
Religion soll prima causa der Geschichtsentwicklung sein. Nachdem der
Gott des Christentums als primum movens zweifelhaft geworden ist, fillt
der Prihistorischen Archiologie die Aufgabe zu, den Mangel an religiéser
Evidenz auszugleichen. Sofern sie sich darauf einlisst, rekurriert sie ver-
stindlicherweise aber nicht auf die Argumentation der Scholastik, son-
dern nimmt auf essentialistische Spekulationen Bezug, wie sie sich nicht
zuletzt in der Schamanismuskonzeption und Magievorstellung Mircea
Eliades zu Urphinomenen auflerhalb von Raum und Zeit verdichten.

Um die Religionskritik im Medium der Kunst besser zu verstehen, ist
es notwendig, dem Zusammenhang von Kunst und Religion auf den Grund
zu gehen. Das betrifft nicht nur die bildenden oder darstellenden Kiinste,
sondern auch das ganze Gebiet der Literatur, in dem sich im 17. Jahr-
hundert die Belletristik als Buchhandelssegment verselbstindigte. Hundert
Jahre spiter folgte der historische Roman als eigenes Genre. Auch seine
Authentizitit ist eine nachtriglich hergestellte, die geschichtlichen Ereignis-
sen mit fiktionalen Einschiiben Sinn verleiht. Von der Geschichtswissen-
schaft wurde die Mischung aus Phantasie und Erkenntnis am Anfang mit
einer gewissen Skepsis betrachtet, denn es kann durchaus zum Problem
werden, wenn der Mangel an Wissenschaftlichkeit durch eine groflere Brei-
tenwirkung ausgeglichen wird. Auf der anderen Seite bietet die schriftstelle-
rische Darstellung historischer Stoffe die Méglichkeit, wissenschaftliche
Seriositit und freie Bearbeitung so zu kombinieren, dass iiber eine allge-
meine Leserschaft hinaus auch Fachhistoriker*innen wertvolle Anregun-
gen zum Weiterdenken erhalten.® Als herausragendes Beispiel fiir einen
historischen Gesellschaftsroman, in dem Religion und Religionskritik von
Bedeutung sind, sei auf Thomas Manns ,,Buddenbrooks: Verfall einer Fami-
lie“ hingewiesen, fiir den sein Autor 1929 den Literaturnobelpreis bekam.¢

position vertritt Constantin Rauer, der die jungpaliolithischen Héhlen zu planvoll
gestalteten Heiligtiimern erklirt. Die ,Urreligion der Steinzeit“ sucht Rauer dann
auf dem Weg der ,ikonografischen Entschliisselung® zu rekonstruieren: Lascaux
oder Die Geburt der Ethik, in: Prachistorische Zeitschrift 92, 2017, S. 1-39, hier
S. 1. Mit einer #hnlich kreativen Deutung ,urreligiéser Mythogramme* hatte der
katholische Religionsanthropologe Julien Ries schon 25 Jahre vorher geglaubt, die
»Hohlenreligion“ des Homo religiosus palaeolithicus entschliisselt zu haben: Ur-
sprung der Religionen, Augsburg 1993, hier S. 42 und S. 50.
> Siehe dazu das Vorwort bei Ina Ulrike Paul und Richard Faber, Hg., Der histori-
sche Roman zwischen Kunst, Ideologie und Wissenschaft, Wiirzburg 2013, S. 9-17.
Siehe Andreas Urs Sommer, Der Bankrott ,protestantischer Ethik: Thomas Manns
,Buddenbrooks®, in: Wirkendes Wort 44, 1994, S. 88-110 sowie Iso Camartin, ,Es
ist so!‘ Aspekte von Religion in Thomas Manns Buddenbrooks, in: Niklaus Peter
und Thomas Sprecher, Hg., Der ungliubige Thomas. Zur Religion in Thomas
Manns Romanen, Frankfurt a.M. 2012, S. 9-19.



Im ersten Band unserer Reihe hatten wir ein Zweier- bzw. Vierer-
schema formuliert und zwischen internen und externem Formen der Reli-
gionskritik unterschieden. Religionsintern nannten wir eine Kritik, die
sich in apologetischer Absicht gegen die religiose Konkurrenz (1) oder in
reformerischer Absicht auf die eigene Religion (2) richtet. Als extern
bezeichneten wir die von einem nichtreligidsen Standpunkt aus geiibte
Kritik, sei sie weltanschaulich-politischer (3) oder wissenschaftlich-theo-
retischer (4) Art.” Diese Einteilung war im Weber’schen Sinn idealtypisch
angelegt und diente dem Zweck, das Charakteristische der jeweiligen
Kritikform hervortreten zu lassen. Ohne das Schema grundsitzlich in
Frage zu stellen, sperrt sich die literarische oder belletristische Religions-
kritik gegen eine Typisierung entlang der vorgeschlagenen Merkmale,
woraus sich die Notwendigkeit ergibt, es weiter auszudifferenzieren. Ge-
nerell kann man sagen, dass die Art und Weise, wie im Kunstschaffen
Kritik an der Religion geiibt wird, quer zum bipolaren Gegensatz zwi-
schen Innen- und Auflenperspektive, zwischen religissem Glauben und
wissenschaftlicher Vernunft, steht.

Das wichtigste Merkmal kiinstlerischer Religionskritik ist in der Tat
darin zu sehen, dass sie, unabhingig vom Sujet und der isthetischen
Form, den Akzent auf das Unbewusste und die nichtkognitive Dimension
der menschlichen Existenz legt. Die Kunst folgt eigenen Spielregeln, die
weder in der Religion noch in der Wissenschaft leicht akzeptiert werden
kénnen. Fiir eine wissenschaftliche Denkungsart sind Grundprinzipien
wie das logische Schlieffen, rationales und widerspruchfreies Argumentie-
ren, die intersubjektive Uberpriifbarkeit von Aussagen, der empirische
Zusammenhang von Ursache und Wirkung usw. essenziell. In der Kunst
haben die Axiome der Wissenschaft keine Bedeutung oder wirken sich
sogar kontraproduktiv aus. Wie in der Religion herrscht in ihr die Freiheit
des ,anything goes®, alles ist mdglich. Im Unterschied zum einengenden
Zwang der wissenschaftlichen Vernunft kennzeichnet sich der Wahrheits-
begriff der Kunst durch Offenheit, Inkohirenz und Vieldeutigkeit. An-
stelle analytischer Differenzierungen iiberwiegt der synthetische Blick auf
das Leben, in dem nach dem bekannten Diktum Humboldts alles mit
allem zusammenhingt. Facts und fiction stehen in der Kunst in einem
anderen Verhiltnis zueinander als in der Wissenschaft, aber auch anders
als in der Religion.

Neben dem Nichtkognitiven und Subjektiven scheinen Freiheit und
Kreativitit die hauptsichlichen Eigenschaften zu sein, die der Kunst ihr
besonderes Geprige verlethen. Der kiinstlerische Erfindungsreichtum
kennt auch in der Literatur und ihren isthetischen Ausdrucksformen

7 Horst Junginger und Richard Faber, Hg., Philosophische Religionskritik, Wiirz-

burg 2021 (Religionskritik in Geschichte und Gegenwart, im Weiteren: RKGG,
Bd. 1), S.23-32.

10



keine Grenzen: Witz, Satire, Komik, Ulk, Anspielung, Nachiffung, Imita-
tion, Mimesis, Paraphrase, Ambivalenz, Fiktionalitit, der Zufall, die Per-
formanz und vieles andere mehr sind integraler Bestandteil der kiinstleri-
schen Asthetik. Die Wissenschaft kann sich eine solche Freiheit nicht
erlauben. Wenn in einem wissenschaftlichen Text Metaphorik und Allego-
rie, das Symbol- und Gleichnishafte oder der Zufall und das Okkasionelle
die Oberhand gewinnen, hort er auf wissenschaftlich zu sein. Dann ist
von literarischer und nicht von wissenschaftlicher oder philosophischer
Religionskritik zu sprechen. Das freie Spiel der Kunst passt noch weniger
zum Ernst der Religion. So wie Kinder ermahnt werden, nicht mit dem
Essen zu spielen, so darf auch die Heiligkeit der Religion nicht durch
spielerisches Vergniigen entweiht werden. Es ist unmdglich, einen Got-
tesdienst als Theaterstiick aufzufithren. Die nur gespielte Begegnung mit
Gott miisste als Gotteslisterung empfunden werden. Im Unterschied zu
einem Kirchenkonzert erschiene es uns als Blasphemie, wenn Schauspieler
engagiert wiirden, um leere Kirchen mit der Inszenierung von Kulthand-
lungen zu fiillen.®

Wie die Artikel von Christoph Auffarth und Christa Karpenstein-
Eflbach im ersten Band der ,Belletristischen Religionskritik deutlich
machen, wurde das antike Schauspiel bereits seiner isthetischen Form
nach als religionskritisch empfunden. Egal ob Religiéses im Kontext einer
Komédie oder Tragddie auf die Bithne gelangt, die Gétter kénnen keinen
Gefallen daran haben, denn die Profanierung ihrer Wesensziige als ,, Thea-
ter” fithrt zwangsliufig dazu, dass Pietit und Respekt darunter leiden. In
der Komodie ist ihre Licherlichmachung geradezu vorprogrammiert. Zeus
musste sich von Prometheus in der Aischylos-Tragédie zurecht betrogen
fithlen, weil ihm dieser durch eine List das Opfer, d.h. die thm zustehende
Nahrung, vorenthielt. Die spielerische Darstellung der Gotterwelt bringt
es unweigerlich mit sich, dass Zweifel an ihrer Authentizitit aufkommen.
Das Hohe wird ins Niedere herabgezogen und durch das Gortliche
schimmert allzu Menschliches hindurch. Allein schon die Asthetik der
Nachahmung (altgr. mimésis, lat. imitatio) ist dazu angetan, den Géttern
thren Nimbus zu rauben. Im Rollenspiel wird die Wirklichkeit der Gétter,
auch wenn sie nur eine geglaubte ist, fiktionalisiert, aus dem Echten etwas
Unechtes. Vor einem nur gespielten Teufel kann man nicht die gleiche
Angst haben wie vor einem richtigen. Erkennt das Kind im Weihnachts-

Beim Krippenspiel an Weihnachten und den Passionsspielen in Oberammergau
handelt es sich dagegen um religitse Kunst. Letztere konnten aber wegen thres An-
tisemitismus, der Hitler bei seinem Besuch in Oberammergau am 13.8.1934 zu lo-
benden Worten der Anerkennung veranlasste (die Passionsspiele seien reichswich-
tig, Pilatus als Prototyp der Romer wirke wie ein Fels inmitten des jiidischen
Geschmeifles), auch als religidse Kritik gefasst und Punkt eins unseres Vierersche-
mas zugeordnet werden.

11



mann den Onkel, fingt es an zu lachen. Nicht umsonst nannte Tertullian
das Theater einen Tummelplatz der Schamlosigkeit, der geschlossen ge-
hért. Er wusste, dass alles Gottliche die Ehrfurcht als Cordon sanitaire
benotigt. Wird dieser nicht ausreichend geschiitzt, droht die Entweihung
des Heiligen und mit ihr nicht nur das Ende der Religion, sondern auch
das Ende der weltlichen Ordnung.

In welcher kiinstlerischen Form auch immer Kritik an der Religion
geiibt wird, allein schon die Asthetisierung des Religiésen im Medium der
Kunst hat die Tendenz, etwas Heiliges in etwas Profanes zu verwandeln.
Jenseits dieser allgemeinen Erkenntnis wissen wir allerdings noch nicht
allzu viel tber die Spezifik der Kunst als Mittel der Religionskritik. Was
macht den Unterschied zwischen dem Nichtrationalen der Kunst und
dem Nichtrationalen der Religion aus? Von daher wire es wichtig, dass
Religions-, Kunst- und Literaturwissenschaft enger miteinander kooperie-
ren, um genaueren Aufschluss iiber den Zusammenhang zwischen Asthetik
und Religion zu erlangen. Die Aufsitze des vorliegenden Sammelbandes
kartographieren auf dem Gebiet der Belletristik die Eigenart, Funktion
und Reichweite literarischer Religionskritik exemplarisch. Dariiber hin-
ausgehende Untersuchungen werden den interdiszipliniren Austausch
fortsetzen und zu weiteren Erkenntnissen fithren.

Der von den Herausgebern vertretene Ansatz einer Metakritik folgt
der anthropologischen Wende in der Religionswissenschaft am Ende des
20. Jahrhunderts. Religionswissenschaftliche Aussagen haben sich demzu-
folge im Unterschied zu religiosen Aussagen immer und ohne Ausnahme
auf empirisch gegebene Sachverhalte zu beziehen: ,Sitze der Religions-
wissenschaft sind nicht selbst religise Sitze, sondern diese sind ithr Ge-
genstand.“? Aus der Primisse, dass Religionen zu hundert Prozent mensch-
liche Phinomene sind, gilt es die notwendigen Konsequenzen zu ziehen,
heifit es doch schon bei Cicero, die Menschen seien allein der Menschen
und ihres gegenseitigen Nutzens wegen geschaffen: Homines hominum
causa.'®

Worin genau besteht der Unterschied zwischen religiéser und nichtre-
ligioser Kunst, Sprache und Literatur, wenn man (A) von einem religio-
sen, oder (B) von einem nichtreligiésen Standpunkt aus argumentiert?
Fiir den Fall B lisst sich wiederholen, was oben iiber die Bildkunst gesagt
wurde. Auch Sprache und Religion kennzeichnen sich durch ein Verhilt-

So Hubert Cancik in der Einleitung zum Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegriffe (HrwG), Bd. 1, Stuttgart 1988, S. 22.

Cicero, De officiis, 1,22,1. Siehe dazu Burkhard Gladigow, Homines hominum
causa. Kultur und Menschenbild. Zur Logik der Deutungsebenen, in: Friedrich Jae-
ger und Jiirgen Straub, Hg., Was ist der Mensch, was Geschichte? Anniherungen
an eine kulturwissenschaftliche Anthropologie, Bielefeld 2005, S. 73-88, hier S. 74
sowie ders., Gottesvorstellungen, in: HrwG, Bd. 3, Stuttgart 1993, S. 32-49.

12



nis der Asymmetrie: Die Sprache geht der Religion voraus. Spricht nie-
mand den Namen Gottes aus, existiert Gott nicht. Erst durch das Sprechen
wird thm Leben eingehaucht, wie es bereits der Logoshymnus im Johannes-
evangelium in Kapitel eins Vers drei, wenn auch nolens volens, zum Aus-
druck bringt: ,,Alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort wur-
de nichts, was geworden ist.“ In der Religionswissenschaft (Fall B) kehrt
sich jedoch der neutestamentliche Zusammenhang von Ursache und Wir-
kung um.

Die erkenntnistheoretische Hauptschwierigkeit besteht hier darin,
dass auf der Metaebene der Religionswissenschaft die Realitit der Got-
terwelt — wie auf der Bithne des antiken Theaters — nur in der Vorstellung
besteht. Verwechselt man den Bereich der gedachten mit dem der empiri-
schen Wirklichkeit, kann es nicht ausbleiben, dass auf den Proton Pseudos,
den ,,Grundirrtum®, weitere Fehler folgen. Am schidlichsten, aber auch
am weitesten verbreitet ist in diesem Zusammenhang das unreflektierte
Hin- und Herwechseln zwischen einer religidsen und einer historischen
Argumentationsebene. Dadurch wird die an sich schon schwierige Erfor-
schung des Beziehungsverhiltnisses von Profanem und Sikularem unné-
tig verkompliziert.

Ein gliicklicher Zufall erlaubt — die Chronologie will es so —, dass Ale-
xandra Grieser mit ithrem dem 1888 geborenen portugiesischen Autor
Fernando Pessoa gewidmeten Beitrag den zweiten unserer Sammelbinde
zur ,Belletristischen Religionskritik“ eréffnet: ,,Von Pessoa und Brecht
tiber Sciascia und Jandl bis zu Carrére und Houllebecq®.!" Nach Griesers
begriindeter Auffassung hat der portugiesische Lyriker im frithen 20. Jahr-
hundert eine der vielschichtigsten Reflexionen iiber Religion produziert:
Seine nicht zuletzt Christentums-Analyse entfaltet sich in philosophi-
schen Reflexionen, religionshistorischen und -typologischen Untersu-
chungen und polemischer Religionskritik, vor allem aber religiéser Poeste.
In der Analogie von Dichtung und religioser Wahrheit kulminiert die
kritische Position der pessoanischen Dichtung: ,,Ausgehend von der sub-
jektiven Erfahrung des vielfiltigen Ich ergibt sich (fiir sie) das perspekti-
vische Schreiben als einzige Méglichkeit, pluraler Realitit Ausdruck zu
geben, bis hin zu den Rindern der Unverfiigbarkeit, die durch Religion
benannt werden kénnen. Verschiedene Ebenen von Religionskritik wer-
den ineinander geschichtet. Angefangen von den klassischen religionskri-
tischen Argumenten — logisch-rational, anthropologisch, Priestertrug und
Opium des Volkes — iiber religiose Kritik an der falschen Religion — neues

11 Zuerst erschienen in der Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 14, 2006, S. 157-82.

13



Heidentum gegen Christentum und Buddhismus — bis hin zur (wenn
nicht) religiésen (dann doch religioiden) Formulierung der Unaufhebbar-
keit des Geheimnisses und der Vielfalt von Realitdt.”

Literatur bleibt in der (Post-)Moderne, wie Grieser generalisiert, ,,re-
ligionskritischer bzw. auflerreligiser Standpunkt, der ohne letzte Aufhe-
bung von Kontingenz funktioniert. Indem sie sich dennoch iiber den
Rahmen des Verfiigbaren symbolisch hinaus bezieht, eréftnet sie die Mog-
lichkeit von Kritik an Religion und nutzt zugleich die entgrenzende
Funktion von religioser Semantik. Fiktive Realititsriume, Utopien und
imaginierte Welten bleiben zwar als solche erkennbar, werden aber religi-
onsgeschichtlich dann bedeutsam, wenn das poetisch Mégliche das Ver-
stindnis davon verindert, was als religios verstanden wird. Eine Religiositit,
die sich kritisch zu dogmatischen oder unbefriedigend eindimensionalen
religiosen Formen stellt und als Gegenpol Wahlfreiheit, Optionalitit und
Selbstbestimmung zu Orientierungsgroflen auch fiir Religion macht, fin-
det (nicht zuletzt) im deutungsoffenen Medium Literatur ihren rhetori-
schen Ort.“

Der vom im ruminischen Cluj-Napoca lehrenden Literaturwissen-
schaftler Thomas Schneider prisentierte Roman ,,Die Verstiimmelten® des
pragerdeutschen, ganz und gar zu Unrecht vergessenen Autors Hermann
Ungar ist absolut religionskritisch; dem von thm subtilst analysierten so
religions- wie individual- und sozialpathologischen Syndrom kann nur
negatorisch begegnet werden. Immer wieder dringt sich einem bei der
Romanlektiire ein entsetztes ,Nein, nein, nein ...“ geradezu auf: ,,... die
Leseerfahrung ist noch heute die des Schocks, jene “aggressive physische
Nihe”, fiir die Theodor W. Adorno einst die Texte Kafkas standen.*

Entscheidend ist aber Schneiders hochst elaborierter Befund im Re-
kurs auf Friedrich Nietzsche und Sigmund Freud, dass es sich bei Ungars
Fallstudie um eine Fundamentalkritik am Christentum als Sobnesreligion
handelt: dessen sozialpsychologisch an sich problematische Gehalte wiir-
den bei aller grotesken Uberdeutlichkeit konsequent aus seinem Charak-
ter einer Sohnesreligion entwickelt, die mit dem Anspruch auftritt, die
Vaterreligion abzulésen und dadurch nicht zufillig in einem sadomaso-
chistischen Antijudaismus terminierte.

Der Mainzer Germanist Bernhard Spies prisentiert und interpretiert
die lyrische Religionskritik Bertold Brechts von der frithen Augsburger
Jugendzeit bis in die amerikanischen Exiljahre.!> Schon mit dem als Uber-
schrift gewihlten Vers ,,Aber wie kann das nicht sein, das so betriigen
kann?“ aus Brechts ,Hymne an Gott“ aus dem Jahr 1919 wiirdigt Spies
des jungen Dichters Skepsis gegeniiber der auf Karl Marx zuriickgefiihr-

12 Sein Artikel ist dem von Carsten Jakobi, Andrea Jiger und ihm selbst herausgege-

benen Sammelband ,Religionskritik in Literatur und Philosophie nach der Aufkli-
rung“ (Halle 2007, S. 143-73) entnommen.

14



ten Ansicht, Religionskritik habe sich erledigt — gesellschaftlich und poli-
tisch.

Entgegen dieser Fehlannahme ,lisst sich Brecht in selten anzutref-
fender Weise auf die eigentiimliche Sprache und Vorstellungswelt der
christlichen Religion ein. Zugleich geht es ihm keineswegs allein um den
christlichen Glauben oder gar nur um eine bestimmte Konfession. Brecht
behandelt vielmehr die religiésen Inhalte, die er aufgreift, als beispielhafte
Anwendungen einer nicht nur im Christentum, sondern auch in anderen
religiosen wie sikularisiert-idealistischen Weltanschauungen praktizierte
Methode metaphysischer Sinnproduktion® — deren sozialer Relevanz we-
gen.

Brechts Einlisslichkeit ist zuerst und zuletzt eine sprachliche, ja
dichterische, wenn gerade auch hymnische Sprache immanent subvertie-
rende. Brecht verfasst Kontrafakturen — meist parodistische bzw. satiri-
sche — von Chorilen, Hymnen, Legenden und Psalmen; nicht zuletzt von
ithnen, hat er doch iberhaupt die Frage, welches Buch er mit auf eine ein-
same Insel nihme, beantwortet mit: ,Sie werden lachen, die Bibel.“ Kei-
neswegs im Widerspruch dazu stimmt auch: Nicht weniger wichtig als das
Hineinschliipfen in die Idiome der christlichen Tradition, um sie von in-
nen heraus gegen das religiose Bekenntnis zu wenden, war Brecht die
Entwicklung einer religionskritischen Systematik, die dann schon der
inneren Ordnung seiner ,Hauspostille“ zugrunde liegt.

Des Bayreuther Religionswissenschaftlers Ulrich Berner ausdriicklich
historischer Kommentar gilt Hans Erich Nossacks kurzer Erzihlung ,Das
Testament des Lucius Eurinus® von 1965, in der Nossack seine massive
Kritik am Christentum explizit entfaltet hat. Thre Handlung lisst sich in
zwel Sitzen zusammenfassen: ,,Lucius Eurinus, im rémischen Kaiserreich
als Jurist an den Prozessen gegen Christen beteiligt, fasst den Vorsatz,
Selbstmord zu begehen, nachdem seine Frau ihm erdffnet hat, dass sie
sich zum Christentum bekehrt hat. Diesen Entschluss begriindet er in
seinem ,Testament’, das einem seiner Kollegen, dem bekannten Juristen
Papinianus (142-212) zuginglich gemacht werden soll.“ Nossack stellte
das frithe Christentum also aus der Sicht eines antiken Kritikers dar, ,aus
der Sicht eines Romers, der den Aufstieg dieser Religion als unheilvoll
betrachtet aber auch als unabwendbar erkennt*.

Berner iiberpriift — positivistisch, wenn man will, doch eben deswegen
philologisch genau — die diversen Vorwiirfe antik-paganer Autoren gegen
das frithe Christentum am Leitfaden der fiktiven Erzihlung Nossacks, und
der ,Belletrist* erweist sich bei dieser Nachpriifung als hochkompetent; er
hat sich offensichtlich sehr kundig gemacht und gerade auch was frith-
christliche Schriften angeht. Berner kann abschliefend resiimieren, ,,dass
es Hans Erich Nossack gelungen ist, die Auseinandersetzung zwischen
Antike und Christentum einem modernen Publikum zuginglich und ver-

15



stindlich zu machen. Die Auseinandersetzung, wie sie aus paganer und
christlicher Literatur der Zeit rekonstruiert werden kann, erscheint nach-
vollziehbar in dem fiktiven Fall eines innerfamiliiren Konfliktes ... Es ist
unverkennbar, dass Nossack auf der Seite ... der antiken Kritiker des
Christentums ... steht und dass er den Aufstieg des Christentums als un-
heilvoll betrachtet ... Nossack hat es aber vermieden, in eine verzerrende
Polemik zu verfallen, insofern als er mit der Gestalt eines gebildeten und
toleranten Bischofs den Blick erdffnet auf die Méglichkeit verschiedener,
divergierender Versionen einer Religion. Auflerdem bietet der Text An-
satzpunkte, die kritische Perspektive tiber die Kritik des Christentums
hinaus auszuweiten und andere Religionen in die Betrachtung einzubezie-
hen, ja noch dariiber hinaus auch moderne ideologische Systeme, die im
tiblichen Sprachgebrauch nicht als ,Religionen® bezeichnet werden.“ Es
handelt sich um eine Méglichkeit, die kaum jemand anderes als belletristi-
sche Historiographie bietet; in Nossacks Fall novellistische Geschichts-
schreibung.

Der Veroneser Literaturwissenschaftler Elmar Locher prisentiert den
historiographischen Essayisten und Dramatiker Reinhold Schneider, spezi-
ell dessen mehrmalige Auseinandersetzung mit Papst Innozenz III., Franz
von Assisi und dessen radikalen Séhnen nach Art Coelestins V. Locher
kontextualisiert die jeweiligen Werke historisch-philologisch, auch auf ih-
ren unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Kontext verweisend: einmal auf
die frithen dreifliger, das andere Mal auf die frithen fiinfziger Jahre des
20. Jahrhunderts.

Schneider steht hochkonservativ, bis zu seinem spiten Coelestin-
Drama einschlief§lich, in der Tradition Hugo von Hofmannsthals, speziell
dessen ,,Turm®, zugleich beriihrt sich Schneider jedoch Anfang der fiinf-
ziger Jahre mit dem ihn verehrenden Linkskatholiken Heinrich B&IL
Nicht zufillig folgt in dem im Verlag Jacob Hegner 1962 erschienenen
und von dem franzésischen Philosophen Gabriel Marcel bevorworteten
Sammelband ,,Homo Viator. Modernes christliches Theater” auf Schnei-
ders ,Der grofle Verzicht“ Bolls ,,Ein Schluck Wasser” — als bis dahin letz-
tes ,modernes christliches Theaterstiick® deutscher Sprache.

Die Potsdamer Italianistin Perdita Ladwig interpretiert ,,Hiresien des
Sizilianers Leonardo Sciascia“: eines erklirten Laizisten und Aufklirers —
zweifellos mehr als ein noch so brillanter Kriminalroman-Autor (wenn
auch insofern schon Verbrechens-Aufklirer). Sciascia, ein unabhingiger
Intellektueller comme il faut, wollte generell aufkliren iiber die dunklen
Machenschaften hinter den Kulissen der Macht — nicht zuletzt der kirchli-
chen oder kirchlich verquickten. Belletristische Vorbilder waren ihm dabei
unter anderen die ilteren italienischen Klassiker Alessandro Manzoni und
Federico De Roberto, wobei wie schon in threm Fall der aufklirerische
Impetus dem Lesevergniigen keineswegs entgegensteht. Im Besonderen

16



gilt dies fiir Sciascias Roman-Erzihlungen ,Das dgyptische Konzil“ und
»Tod des Inquisitors, die am Vor- und Nachabend des ersten siziliani-
schen Revolutionsversuchs am Ende des 18.Jahrhunderts situiert sind,
zugleich aber Plidoyers fiir eine bis heute ausstehende Emanzipation
Siziliens vom feudal-klerikalen Joch darstellen — aber nicht nur diesem,
der vergleichsweise peripheren Mafia 3 la lettre.

Die Landauer Rhetorikerin Francesca Vidal analysiert in Auswahl
Ernst Jandls religionskritische Lautpoesie; so bibelfest und philologisch
genau, wie der hochdialektische und vielfach ironisch gebrochene Lyriker
selbst gedichtet hat. Kaum noch tiberraschende Pointe: Je ilter Jandl wur-
de, um so gebrochener wurde auch die in jiingeren Jahren ebenso heftige
wie radikale Religionskritik des im Kindesalter katholisch Sozialisierten.
Gerade Jandls zivilisationskritisches Festhalten an der Diagnose ,,Beschi-
digtes Leben® lief§ ihn jetzt nach utopischem, prinzipiell auch in Religis-
sem/Biblischem prisenten Antidot suchen — und héchst paradox finden:
Immer erwachsener, ja alter Mensch bleibend, rekurriert Jandl gerade auf
kindliche, nicht zuletzt deshalb religitse Sprache — vielfach ironisch eben:
»Lieber gott / mach mich neu /dass ich mich wieder freu /ob bub oder
midel / ob mann oder frau / ist mir egal / nur nicht zu alt / mach mich
halt / bitte®.

Vidals Kommentar dazu lautet: ,Rhythmus und Versmafl entspre-
chen dem Kindergebet ,Lieber Gott, mach mich fromm / dass ich in den
Himmel komm ...¢, ein Gebet, welches in letzter Konsequenz auf den Tod
zielt, denn ,in den Himmel kommen* heifit sterben. Da jedoch einem
Kind die Situation des Lebensendes normalerweise nicht bewusst ist,
nimmt es dies im Gebet nicht wahr. Die Jenseitsorientierung des Kinder-
gebetes wird in der Version Jandls umgekehrt, denn sein Gebet richtet
sich auf das Leben, ein Leben nach dem Tod ist fiir ihn irrelevant. Hier ist
der Tod keine Erlésung und so wird das Gebet nicht Ausdruck eines
frommen Glaubens, sondern naive, kindliche Freude. Tod bedeutet fiir
Jandl Ende, dem er durch ,das wieder neu sein‘ ausweichen will. Dieses
Neusein ist ein radikaler Neubeginn; das ,Ich® will nicht sein jetziges Le-
ben verlingern, sondern als Kind neu anfangen, unter Verzicht aller bisher
gesammelten Erfahrungen. Dabei weiff der Autor sehr genau um die Sinn-
losigkeit dieser Bitte, die von ithm gewihlte Form betont einerseits die
Naivitit eines solchen Wunsches, befreit ithn aber andererseits von der
Hemmnis, naive Wiinsche nicht aussprechen zu kdnnen“ — nicht nicht
aussprechen zu diirfen.

Der Salzburger Germanist Josef R Mautner interpretiert mit ,Natura
morta“ eine Novelle des gleich Jandl 6sterreichischen Schriftstellers Josef
Winkler unter Heranziehung zweier Passagen aus Alain Robbe-Grillets
Manifest ,Dem Roman der Zukunft eine Bahn“ von Anfang der 1960er
Jahre:

17



— Im Blick auf den bildkiinstlerischen Novellentitel ,Natura morta“ heift
es in der dem eigentlichen Text als Motto vorangestellten Robbe-
Grillet-Passage: ,,Um uns herum, den Schwarm unserer seelenspenden-
den oder hiuslichen Beiworter herausfordernd, sind die Dinge da.“

— Der Schlussabsatz des Gesamttextes lautet, erneut sich auf Robbe-
Grillet berufend: ,Frocios Gebirde der Zirtlichkeit gegeniiber dem to-
ten Korper seines Freundes hat ein Bild der ,Pieta® gegenwirtig werden
lassen, das jenes ,schéne‘ Konstrukt herrschaftsreligioser Bedeutungen
zusammenbrechen lisst. Die Gebirde ist da, ,hart, unverinderlich, auf
immer anwesend, den eigenen Sinn geringachtend, der umsonst ver-
sucht, sie zwischen einer formlosen Vergangenheit und einer unbe-
stimmten Zukunft zum prekiren Werkzeug herabzusetzen® (Alain
Robbe-Grillet).“

Der frither in Aix-en-Provence lehrende und heute in Osnabriick lebende
Literaturwissenschaftler Thomas Keller stellt unter der so allgemeinen wie
zutreffenden Uberschrift ,Schwebende Spiritualitit des franzésischen
Bestseller-Autors Emmanuel Carrére geradezu zeitgendssische Texte ,Das
Reich Gottes“ und ,,Yoga“ vor: ,,In beiden iibt der Autor Religionskritik,
dies allerdings nicht im eher spottisch gestimmten Modus, wie er in Reli-
gionsfragen gewdhnlich in Frankreich verbreitet ist. Carréres Literatur
sticht durch ihren spirituell-religiosen Bekenntnischarakter ohne be-
stimmten Glauben heraus. Dabei iibernimmt eine schwebende Spirituali-
tit zugleich die Funktion der Religionskritik. Die Informationen iiber
Religion und Religionskritik sind iiberlagert von subjektiven Berichten
tiber mégliche nicht-diskursive Erfahrungen fern aller Glaubensgewisshei-
ten. Der literarische Text bezeugt und beglaubigt unwahrscheinliche Ge-
schehnisse” — versucht es jedenfalls.

Nicht nur wir Herausgeber diirften uns skeptisch fragen: ,Mit wel-
chem tatsichlichem Erfolg?“ Dass Carrére bei einem breiten zeitgendssi-
schem Publikum den ,Nerv® trifft, halten auch wir fir alles andere als
einen Zufall und seine Auseinandersetzung mit der Religion allein deswe-
gen schon fiir untersuchenswert. ,,Carrére gelingt es offensichtlich, Leser
zu gewinnen, die gegeniiber der institutionellen Religion grofle Vorbehal-
te hegen und zugleich offen fiir nicht-diskursive Erfahrung sind.“ Aber
dann? Was folgt daraus? Kénnte es nicht sein, dass sich — jedenfalls aus
der noch polyvalenteren Religionskritik Michel Houllebecqs — geradezu
Autoritires und Politisch-lliberales ergibt? Aus seinem vorerst letzten
Roman ,, Vernichten insbesondere?

Diesem gleichfalls franzdsischen Bestseller, auch er ein ,Reflexions-
roman®, ja ,Debattenbuch®, widmet sich der Aufsatz des Miinchner Lite-
raturwissenschaftlers Kay Wolfinger: der letzte unserer wissenschaftlichen
Beitrige. Wolfinger zihlt an von Houllebecq religionskritisch gewiirdigten

18



zeitgendssischen Phinomenen auf: das Internet, den westlichen Buddhis-
mus, verschiedene Spielarten gegenwirtiger Esoterik, nicht zuletzt natur-
religidser, irgendwie paganer, jedenfalls 6kologischer Richtung, vor allem
aber Okkultismus und Satanismus —, die gerade in Frankreich eine lange,
alles andere als unprominente, gar unpolitische Tradition haben: Nicht
erst in Houllebecqs Roman spielt ,,Satanisches” ins Politische, ist es poli-
tisch fundiert.

Der von Houllebecq prisentierte Satanismus ist hoch politisch und
schon insofern héchst modern, als er aufs engste mit dem vom Autor an
sich kritisierten Internet verbunden ist. Zugleich aber erfolgt die satani-
sche Qualifizierung dieses Politischen gerade auch aufgrund einer Lektiire
des mit radikalsten Kritikers schon biirgerlicher Revolution: Joseph de
Maistres. Wolfinger schlussfolgert richtig: ,Wenn die Franzésische Revo-
lution im Sinne de Maistres vom Teufel inspiriert war, dann verlingert sich
diese Wirkung bis zur Gegenwart des Romans, was das Wiederauftauchen
von Baphomet bzw. Satan mehr als erklirlich werden lisst.“

Houllebecq sieht das genauso, weswegen er trotz persénlicher Un-
gliubigkeit auch keinen Grund zur Katholizismus-Kritik erkennt, nicht
einmal einen zur Kritik an einem so traditionalistischen bzw. integralisti-
schen, noch von Charles Maurras und Carl Schmitt hochgeschitzten pri-
und profaschistischen Katholizismus 2 la de Maistre. Stattdessen geht es
den Werken Houllebecqgs ,in geradezu klassisch kulturkonservativer Art
und Weise ... um die Zuriickweisung der Briiche und ... Zumutungen der
modernen Welt ...«

Bei Houllebecq handelt es sich zweifellos um ,Kulturpessimismus®;
Wolfinger hat recht und auch damit, dass dieser seine verstindlichen Sei-
ten hat. Ist Houllebecq aber wirklich nur ,kulturkonservativ‘? Mit einem
de Maistre jedenfalls sollte man nicht einmal kokettieren; es kénnte also
gut sein, dass Houllebecqs Religionskritik von rechts einer Metakritik
bedarf. Der nichste von uns geplante Sammelband wird zufillig oder nicht
»Religionskritik von rechts“ heiflen und ein gutes Dutzend solcher Meta-
kritiken umfassen.

Der vorliegende Band schliefit mit einem Dossier, das einen Auszug aus
dem II. Kapitel von Alfred Guldens Roman ,Die Leidinger Hochzeit*
enthilt.”® In thm schildert der saarlindische Autor einen deutsch-
franzésischen Hochzeitsgottesdienst auf die Art, dass er fortlaufend die
kanonischen Texte einer solch rémisch-katholischen Messliturgie mit den
stillen Gedanken verschiedenster Angehoriger der Brautleute konfron-

13 Alfred Gulden, Die Leidinger Hochzeit, Miinchen 1984, S. 27-90.

19



tiert: assoziativ, erinnernd, nachfragend, problematisierend, kritisierend,
protestierend. Vielfiltige, ja unterschiedliche psychosoziale Realitit be-
gegnet mehr oder weniger verstiegenem, nicht zuletzt repressivem Ideal —
einem nicht nur religiésen, sondern auch moralischen und sozialen.
Menschliche Erfahrung und Not erhebt so uniiberhérbare wie stille (An-)
Klage. Es handelt sich um ein Stiick dokumentarischer Belletristik ideal-
typischen Charakters: um religionssoziologische Literatur, hervorgegan-
gen aus teilnehmender Beobachtung eines so distanzierten wie orts- und
liturgiekundigen Beobachters.
Wir danken allen unseren Autor*innen fiir ihre Miihe sehr herzlich.

Leipzig / Berlin, November 2023 Horst Junginger / Richard Faber

20



,Die Gotter sind eine Funktion des Stils

Schoéne Literatur als Medium von Religionskritik
am Beispiel des Drama in Leuten von Fernando Pessoa

Alexandra Grieser

0 Einleitung

Europiische Religionskritik nach der Aufklirung wird vielfach als Domi-
ne der Philosophie und der Wissenschaft dargestellt. Die Philosophen der
Aufklirung, Hegel, Feuerbach, Marx, Nietzsche und Freud gelten als ihre
Gewihrsminner, und ihr philosophisches Grundmuster steht in der Tradi-
tion, Legitimationen fiir Religion vor Kants ,Richterstuhl der Vernunft®
zu priifen, zu widerlegen oder gegebenenfalls zu erneuern. Hinweise auf
Literaten oder literarische Formen finden sich dagegen eher selten.! Meist
sind diese konzentriert auf die Camouflage-Funktion, die literarisches
Schreiben gegen drohende Zensur einsetzt, bzw. auf die Ubersetzung
philosophischer Konzepte in literarische Formen.?

Die Bedeutung literarischer Religionskritik, so eine erste These,
reicht jedoch innerhalb der europiischen Religionsgeschichte weit iiber
die popularisierende Darbietung religionskritischer philosophischer Ar-
gumente hinaus.> Unter Literatur ist in diesem Zusammenhang jener Be-
reich gesellschaftlicher Kommunikation zu verstehen, der sich in komple-
xen Ausdifferenzierungsprozessen aus den artes liberales und dann den
belles lettres im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts als Schéne Literatur
herausgebildet hat.* Erst als die Religion ihre Klammerfunktion verliert,

Als ein Beispiel unter vielen: Hartmut Zinser, Religionskritik, in: Hubert Cancik
u.a. Hg.,, Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart
1988, S. 310-18, hier S. 316, mit einem kurzen Hinweis zu Lessing.

Vgl. beispielsweise die Beschreibung von David Humes Dialogen als ,,kaschierende
literarische Form“: Heinz Meyer, Religionskritik, Religionssoziologie und Sikulari-
sation, Frankfurt a.M. 1988, S. 63. Weiter benannt werden meist Sartre und Camus,
seltener sind Hinweise auf literarische Religionskritik bei Rousseau und de Sade.
Zum methodischen Rahmen der Europiischen Religionsgeschichte zuerst: Burk-
hard Gladigow, Europiische Religionsgeschichte, in: Hans G. Kippenberg und Bri-
gitte Luchesi, Hg., Lokale Religionsgeschichte, Marburg 1995, S. 21-39. Mit die-
sem Bezug ist zugleich der regionale Rahmen der vorliegenden Argumentation
gesteckt.

Es sei betont, dass mit dieser Perspektive nur ein kleiner Ausschnitt des Themas
»Literatur und Religion/Religionskritik“ beleuchtet wird. Zum historisch und sys-

21



Alexandra Grieser

entsteht die Schone Literatur als jene unabhingige Position, die zugleich
Folge und ,agens“ dieses Prozesses darstellt.> Diese Position ist jedoch
nicht auf sikularisierende Funktionen zu beschrinken. Indem sich Religi-
on zu einem Subsystem neben anderen entwickelt und Schéne Literatur
sich dezidiert nicht religiés definiert, kann Literatur auf neue Weise zu
einem Medium® von Religion werden:

Orientierungsmuster auch in der ,schénen Literatur® vorgegeben
zu finden, ist in Europa spitestens seit der Romantik zu einem fes-
ten Bestandteil religiésen Verhaltens geworden.”

Literatur kann in diesem Prozess sowohl religionsnegierend, religionskri-
tisch als auch religionsaffirmativ oder -produktiv agieren, was sich am
Beispiel der Neuen Mythologie zeigen lisst: Romantik und Neue Mytho-
logie richten sich im Rahmen religiser Semantik polemisch gegen traditi-
onelle Formen von Religion. Das Grundanliegen, Religion gegen positi-
vistische und naturwissenschaftliche Weltdeutung einerseits und eine
rationalistische Theologie andererseits neu zu verorten, kann in der Struk-
tur einer Aufklirung tiber die Aufklirung als kritisches Projekt verstan-
den werden. Auch wenn hier eine mythische Dichtung anvisiert wurde,®
die als gemeinschaftsbildend und Autoritit stiftend verstanden wurde, ist
das Bewusstsein fiir das reflexive Verhiltnis zum Mythos in den Texten
deutlich vorhanden. Religiése Entwiirfe gehen hinter ,eine unheilbare

tematisch weiteren Rahmen (mit weiterer Literatur) vgl.: Dorothee Elm von der
Osten u.a., Hg., Texte als Medium und Reflexion von Religion im rémischen
Reich, Stuttgart 2006.

Zum aktiven Einfluss von Literatur auf Modernisierung: Emilio Hidalgo-Serna,
Don Quijote und die sikularisierende Einbildungskraft eines humanistischen
Frithaufklirers, in: Lothar Bornscheuer u.a., Hg. Glaube — Kritik — Phantasie. Eu-
ropiische Aufklirung in Religion, Politik, Wissenschaft und Literatur, Frankfurt
a.M. 1993, S. 67-82.

Der Medienbegriff scheint hier im Widerspruch zum systemtheoretischen Vokabu-
lar zu stehen: Religion und Literatur sind in dieser Diktion Funktionssysteme, kei-
ne Medien, Subsysteme sind sogar durch bestimmte Medien definiert. In einer kre-
ativen Anwendung von Luhmanns Theorie gebraucht B. Gladigow diesen
Ausdruck, um auf Diffusions- und Transferprozesse eingehen zu konnen, die erst
durch die Ausdifferenzierung entstehen, siehe B. Gladigow, Europiische Religions-
geschichte (wie FN 3), S. 34. Diese Anwendung von Luhmanns Theorie findet sich
ebenfalls in Diskussionen um die Beschreibung von Machtverhiltnissen durch Sys-
temtheorie, siche Michael Rempel, Systems Theory and Power/Knowledge: A
Foucauldian Reconstruction of Niklas Luhmann’s Systems Theory, in: Internatio-
nal Journal of Sociology and Social Policy 16 (4), 1996, S. 58-90.

Gladigow, Europiischer Religionsgeschichte (wie FN 3), S. 34.

Vgl. z.B. zum ,Bibel-Projekt“ der Frithromantiker Hans Blumenberg, Die Lesbar-
keit der Welt, Frankfurt a.M. 1986, S. 267-80.

22



»Die Gotter sind eine Funktion des Stils“

Zweideutigkeit” nicht zuriick.” Gerade an der literarischen Religionskritik
der Romantik, die das Verstindnis und die Praxis von Religion vielfiltig
beeinflusst hat, wird deutlich, dies als eine zweite These, dass Literatur
beitrigt zu einem Wandel dessen, was als Religion in der Moderne zu
beschreiben ist.

Die Abgrenzung philosophischer Religionskritik gegen Literatur wie
auch gegen Theater, Film oder Bildende Kunst, zeigt auf, dass Begriffe
und Geltungsanspriiche selbst Ergebnis von Ausdifferenzierungsprozes-
sen sind. Welche Standards fiir Kritik gelten und in welche Zustindig-
keitsbereiche Religion und Religionskritik fallen, bestimmt bis heute so-
wohl Methoden und disziplinire Zugriffsweisen als auch die Gegenstinde
und Felder, auf denen beobachtet wird. Die Religionswissenschaft hat sich
traditionell zuriickgehalten in der Beschiftigung mit Religionskritik. Die
Griinde sind zum einen in der wissenschaftsgeschichtlichen Abgrenzung
gegen religionsphilosophische und theologische Zustindigkeiten zu su-
chen, zum anderen in einer Debatte um die Aufgabe der Religionswissen-
schaft im Hinblick auf Werturteile iiber Religion und Religionen. Hinzu
kommt eine Debatte, die Konzepte von Kritik vor dem Hintergrund eu-
rozentristischer Ideen einer public sphere noch weit grundlegender in Fra-
ge stellt.1°

Diskursive und institutionelle Bereiche wie Philosophie, Wissen-
schaften, Kunst und Theologien sind also samt ihrer Abgrenzungsstrate-
gien selbst Faktoren einer Europiischen Religionsgeschichte, sei es in
ablehnender Haltung gegen Religion oder in Anschlussfihigkeit und in
ithrer Eigenschaft als potentielle Medien fiir religidse Muster. Religion,
ebenso wie Religionskritik, kénnen daher in allen diesen Bereichen beo-
bachtet werden. Schone Literatur als Medium von Religionskritik in den
Blick zu nehmen, meint daher nicht nur, religionskritische Argumente,
Ideen und Konzepte auch in literarischen Produktionen aufzufinden,
sondern darzulegen, welche eigenen Formen von Religion und Religions-
kritik durch sie entstanden sind.

Das schriftstellerische Werk des Portugiesen Fernando Pessoa bietet
sich aus unterschiedlichen Griinden als Analysebeispiel an. Der Autor, der

Vgl. dazu Helmut Buchholz, Perspektiven der Neuen Mythologie. Mythos, Religion
und Poesie im Schnittpunkt von Idealismus und Romantik um 1800, Frankfurt
a.M. 1990, S. 8.

Vgl. zur neueren Diskussion: Gritt Maria Klinkhammer uv.a., Hg., Kritik an Religio-
nen. Religionswissenschaft und der kritische Umgang mit Religionen, Marburg
1997, Russell T. McCutcheon, Critics, not Caretakers, New York 2001, Noah Sa-
lomon und Jeremy F. Walton, Religious Criticism, Secular Critique, and the ,Critical
Study of Religion‘: Lessons from the Study of Islam, in: Robert A. Orsi, Hg., The
Cambridge Companion to Religious Studies, Cambridge (Mass.) 2012, S. 403-20 und
Talal Asad uv.a. Hg,, Is Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, New
York 2013.

23



Alexandra Grieser

als Astrologe in Kontakt mit Aleister Crowley und dem europiischen
Okkultismus stand und zugleich zur kritischen Avantgarde Portugals
gehorte, hat im frithen 20. Jahrhundert eine der vielschichtigsten Reflexi-
onen auf Religion produziert. Diese Vielfalt schligt sich im perspektivi-
schen Gesamtkonzept seiner literarischen Form nieder. Bis heute ist das
unabgeschlossene und in Fragmenten vorliegende Werk Pessoas nicht voll-
stindig erschlossen, und erst kiirzlich wurde ein Band mit den , Religions-
schriften®, Texten zur Kritik des Christentums und zum Entwurf eines
»Neuen“ bzw. ,Hoheren Heidentums, fiir das deutsche Publikum zu-
ginglich gemacht.!' Nicht zuletzt Pessoas eigenes Bewusstsein von der
literarischen Differenz macht ithn zum exemplarischen Autor. ,,Ich war ein
von der Philosophie angeregter Dichter und kein Philosoph mit dichteri-
schen Fihigkeiten,'? diese Abgrenzung fordert, gleichsam als Leseanwei-
sung, dazu auf, alle Aussageformen, auch philosophische oder bekennt-
nishafte, in einem besonderen Modus zu verstehen, dem der Literatur.

1 Religion und Literatur:
Ein Verhiltnis als Forschungsgegenstand

Verortet man das Thema der literarischen Religionskritik in einem grofle-
ren Rahmen, so lohnt sich ein Blick auf einige Forschungsrichtungen zum
Verhiltnis von Religion und Literatur. Im Zuge der Debatte um eine
»Riickkehr der Religion“ ist in wissenschaftlichen wie auch populirwis-
senschaftlichen Publikationen ein verstirktes Interesse an diesem Verhilt-
nis zu beobachten.’> Um methodische Erschlieffungen wird dabei gerun-
gen. Literaturwissenschaft und Theologie stehen iiber weite Strecken im
Austausch und treffen sich systematisch durch eine Bestimmung wesent-
licher Gemeinsamkeiten zwischen Literatur und Religion.'* Solch sub-

Fernando Pessoa und Anténio Mora, Die Riickkehr der Gétter. Erinnerungen an
den Meister Caeiro, Ziirich 2006. Der Ubersetzer hat zugleich seine Dissertation
zum Thema vorgelegt: Steffen Dix, Heteronymie und Neopaganismus bei Fernan-
do Pessoa, Wiirzburg 2005. Dix arbeitet auch den religionshistorischen Hinter-
grund und die Beziige zur Antike aus, die ich hier vernachlissige. Ich baue auf die
langjihrigen Forschungen von S. Dix auf, mit Dank fiir die grof§ziigige Zusammen-
arbeit.

Fernando Pessoa, Dokumente zur Person und ausgewihlte Briefe, Ziirich 1988,
S. 19.

Vgl. etwa die Themenhefte der Zeitschrift Literaturen. Das Journal fiir Biicher und
Themen 12, 2003 ,,Griifl Gott. Riickkehr der Religionen?“ und 12, 2005, ,,Wie ge-
waltig ist der Glaube?*

Hierzu exemplarisch: Karl-Josef Kuschel und Walter Jens, Hg., Theologie und Reli-
gion. Zum Stand des Dialogs, Miinchen 1986 und Helmut Koopmann und
Winfried Woesler, Literatur und Religion, Freiburg 1984.

24



»Die Gotter sind eine Funktion des Stils“

stanzielle Verwandtschaft aktualisiert hiufig den Begriff der besonderen
Erfahrung, durch die Kunst und Religion vergleichbar seien. Indem ein
gemeinsamer Aktionsradius hergestellt wird, gelangt Literatur einerseits
auf die Ebene des Religiésen, wird aber andererseits als eine Schwundstufe
des Religiésen aufgefasst. Das Verhiltnis von Religion und Literatur wird
so integriert in die Geschichte eines krisenhaften Verlustes; dsthetische
Weltdeutung bearbeite zwar dieselben Problemstellungen wie Religion,
miisse aber — bis auf wenige bekennende Literatur — hinter einem religit-
sen Antwortpotential zuriickbleiben.'> Ein solcher methodischer Zugang
setzt Religion und Literatur auf eine Ebene, um dann durch eine Hierar-
chisierung ihrer religiosen Leistungen eher das Problem der Konkurrenz
zwischen Literatur und Theologie zu [8sen als ihre Beziehung zueinander
zu beschreiben.

Auch in motivgeschichtlichen Arbeiten findet sich diese Fragerich-
tung vielfach,'® und es ist dem Blick in die Geschichte der frithen Religi-
onswissenschaft zu verdanken, die Verflechtung von Religions- und Wis-
senschaftsgeschichte hierin zu erkennen. Beide Disziplinen fithren die
Tradition geisteswissenschaftlicher Hermeneutik fort, wenn sie in Bezug
auf Schleiermacher und Dilthey religiése und isthetische Erfahrung paral-
lel konstruieren und substantialisieren.!” Pate fiir die Struktur der beson-
deren Erfahrung stehen Rudolf Otto und die religionsphinomenologische
Tradition:'® Wenn empirische Religion als Ausdruck einer bestimmten —
auflerordentlichen und affizierenden — Erfahrung verstanden wird, so
kann Literatur, sofern sie dhnlich wirkt, in die Sphire des Religitsen suz
generis eingemeindet werden. Phinomene, die auflerhalb dieser Sphire
liegen — etwa abweichende, historische oder religionskritische Dimensio-
nen —, miissen als Deprivationen oder als sikular eingestuft werden. Ahn-
lich wie fiir die frithe Religionswissenschaft ergibt sich fiir Teile der Lite-

15 Vgl. zu diesem Muster z.B. Karl-Josef Kuschel, Literatur, in: Christoph Auffarth
u.a., Hg., Metzler Lexikon Religion, Stuttgart 1999, Bd. 2, S. 34046, hier S. 345f.
Hier schlagen sich die gemeinsamen Traditionen von christlicher Theologie und
den Philologien nieder, vgl. z.B. Paul Konrad Kurz, Gott in der modernen Litera-
tur, Miinchen 1996 und Gerhard Kaiser, Christus im Spiegel der Dichtung. Exem-
plarische Interpretationen vom Barock bis zur Gegenwart, Freiburg 1997.

Gadamer leitet aus dem griechischen Mythos einen wesentlich gemeinsamen Ur-
sprung von Literatur und Religion ab. Er gelang von dort zu einem Wahrheitsan-
spruch auch der Kunst, der aber vom Wort der christlichen Botschaft noch iiber-
troffen werde: Hans-Georg Gadamer, Asthetische und religiose Erfahrung, in:
ders., Asthetik und Poetik (Gesammelte Werke Bd. 8), Tiibingen 1993, S. 143-55,
hier S. 145f. und S. 155.

Zur isthetischen Semantik bei Otto kurz: Wolfgang Braungart: Asthetische Religi-
ositit oder religidse Asthetik? Einfiihrende Uberlegungen zu Hofmannsthal, Rilke
und George und zu Rudolf Ottos Asthetik des Heiligen, in: ders., Hg., Asthetische
und religiése Erfahrungen der Jahrhundertwende, 3 Bde., Bd. 2, Paderborn 1998,
S. 15-29.

25



Alexandra Grieser

raturwissenschaft das Problem einer Anniherung von religidsen Interes-
sen und wissenschaftlicher Beschreibung.! Anders argumentiert manch
marxistische oder ideologiekritische Ausrichtung der Literaturwissen-
schaft. Hier ist die religionskritische Funktion von Literatur Kriterium
threr Wertung, oder aber Religion wird kaum thematisiert. Beide Extreme
orientieren sich am Paradigma der Sikularisierung: das eine, indem das
»Heilige* auch in moderner Literatur wiederzufinden und sie deshalb
mogliches religidses Medium in einer sikularen Welt sei,® das andere,
indem Literatur ihre Aufgabe im Beitrag zur wiinschenswerten Abschaf-
fung der Religion finde. Solche — vereinfacht dargestellten — Zuginge
reproduzieren religionsaffine bzw. -negierende Positionen. Jene Bereiche,
in denen Literatur Religion jenseits von Verkiindigung oder Negation
verhandelt, geraten aus dem Blick.

Nachdem der cultural turn in Religionsforschung und den Philolo-
gien?! die Zustindigkeitsfrage fiir Themengebiete neu strukturiert hat, ist
auch das Feld von Religion und Schéner Literatur neu bestimmt worden.
Eingebunden in Sozial- und Mediengeschichte, rechtliche und 6konomi-
sche Zusammenhinge, Bildungssysteme und jene Prozesse, in denen ein
gesellschaftlicher Zeichen- und Symbolvorrat sich bildet, entstehen ande-
re Facetten eines historischen Verhiltnisses von Religion und Literatur.?
In der Logik eines kulturwissenschaftlichen Ansatzes erméglichen die
Ertrige und Methoden unterschiedlicher Forschungen, z.B. religionséko-
nomischer oder -isthetischer, ein umfassenderes Bild zeichnen zu kon-
nen.”

Erhellend sind die Hinweise auf eine traditionelle Affinitit der Religionswissen-
schaft zu Literatur, etwa bei Friedrich Max Miiller oder Mircea Eliade: Eric J. Zio-
lkowski, History of Religions and the Study of Religion and Literature. Grounds
for Alliance, in: Literature & Theology 12, 1998, S. 305-25, hier S. 308f.

Vgl. Stefan Sawicki, Das Sacrum in der Literatur, in: Koopmann und Woesler,
Literatur und Religion (wie FN 14), S. 34-52.

Zur umstrittenen kulturwissenschaftlichen Wende der Philologien in Deutschland:
Claudia Benthien und Hans Rudolf Velten, Hg., Germanistik als Kulturwissen-
schaft, Reinbek 2002 und Heinz Dieter Kittsteiner, Hg., Was sind Kulturwissen-
schaften? 13 Antworten, Miinchen 2004.

Dies zeigen neuere Arbeiten, v.a. zu esoterischen und okkultistischen Traditionen:
Jiirgen Barkhoff, Magnetische Fiktionen. Literarisierung des Mesmerismus in der
Romantik, Stuttgart 1995, Bettina Gruber, Die Seherin von Prevorst. Romantischer
Okkultismus als Religion, Wissenschaft und Literatur, 2000 dies., Hg., Erfahrung
und System. Mystik und Esoterik in der Literatur der Moderne, Opladen 1996 und
Priska Pytlik, Okkultismus und Moderne. Ein kulturhistorisches Phinomen und
seine Bedeutung fiir die Literatur um 1900, Paderborn 2005.

Vgl. z.B. den multifaktoriellen Ansatz von Anne Koch: ,Religionshybride® Gegen-
wart. Religionswissenschaftliche Analyse anhand des Harry-Potter-Phinomens, in:
Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 14, 2006, S. 1-23; zum Aspekt der Medialitit
von Religion und der Rolle des Lesens: Karl Erich Grotzinger und Jorg Riipke,

20

21

22

23

26



»Die Gotter sind eine Funktion des Stils“

Substantielle Bestimmungen von Literatur und Religion gehoren als
Gegenstinde in den Reflexionshorizont historischer Beschreibung, um
das Verhiltnis von Literatur- und Religionsgeschichte rekonstruieren zu
koénnen.?* Methodisch konnen Religion wie auch Literatur als spezifische
Formen gesellschaftlicher Kommunikation aufgefasst werden, um Struk-
turwandel und neue Phinomene iiberhaupt zur Kenntnis nehmen zu kén-
nen. Wenn Literaturwissenschaftler und Literaturwissenschaftlerinnen sich
gegen den ,Ballast eines hypertrophierten Literaturbegriffs“?* wenden, so
ist damit die Aufbereitung kulturwissenschaftlicher Beschreibungssprache
und Gegenstandsdefinition verbunden. Gilt Literatur als ein kulturelles
Symbolsystem neben anderen, so geht dem voraus, die signifikanten Leit-
kategorien Schoner Literatur — Schénheit, Fiktionalitit, Vieldeutigkeit und
Autonomie - historisch zu verorten, die Problematik des Beschreibungsbe-
griffs aber deutlich zu machen.?¢ Als historisch orientierter deskriptiver
Begriff dient Schéne Literatur heute einerseits als Abgrenzung gegen andere
Literaturformen wie Gebrauchsliteratur oder dezidiert religiése Literatur,
oder Formen der Programm- oder Tendenzliteratur. Andererseits gilt die
Forderung, dass die Funktion der Unterhaltung und der ,interessanten
Literatur® eingeschlossen werden soll.?” Im Hinblick auf Religion und Reli-
gionskritik ist dies zentral, denn Unterhaltung schliefit Thematisierung des
Religiésen, Verwendung religidser Sprachformen und etwa anarchische
Kritikformen nicht aus, sollte deshalb auch von einem hochkulturellen
Literatur- und Religionsverstindnis nicht ausgeschlossen werden. Wie ein
Text zu klassifizieren sei, liegt letztlich auch fiir eine wissenschaftliche
Beschreibung nicht unwesentlich in der Entscheidung der Leser und Lese-
rinnen. Interessante Ergebnisse hat auch hier die Anwendung systemtheo-
retischer Modellvorstellungen erbracht, indem Religion und Literatur als

Hg., Literatur als religidses Handeln?, Berlin 1999, Burkhard Gladigow, Von der

Lesbarkeit der Religion zum iconic turn, in: Giinter Thomas, Hg., Religiése Funk-

tionen des Fernsehen?, Wiesbaden 2000, S. 107-24, Anja Kirsch u.a., Hg., Narrati-

ve Cultures and the Aesthetics of Religion, Leiden 2020. In letzterer Perspektive
wird vorgefiihrt, wie ,Erfahrung” als Analysekategorie wieder eingeholt werden
kann, ohne die ideologischen Probleme der Religionsphinomenologie.

Statt einer Definition von Schéner Literatur oder einer Begriffsgeschichte ist des-

halb eine Definitionsgeschichte von Schoner Literatur vorgelegt worden. Sie zeigt

kursorisch die vielfiltigen Konvergenzen von Religions- und Literaturgeschichte
auf: Peter J. Brenner, Was ist Literatur?, in: Renate Glaser und Matthias Luserke,

Hg., Literaturwissenschaft — Kulturwissenschaft, Opladen 1996, S. 11-47.

2 Ebd,, S. 36.

%6 Ebd.,, S. 14-24.

27 7y einer ,,Asthetik des Populdren®: Gerhard Plumpe, Die Literatur der Philoso-
phie, in: ders. und Niels Werber, Hg., Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer
polykontexturalen Literaturwissenschaft, Opladen 1995, S. 165-81, hier: 178-81.
Zur interessanten® vs. ,schonen Literatur®: Niels Werber, Der Markt der Musen,
in: ebd., S. 183-216, hier S. 199-201.

24

27



Alexandra Grieser

ausdifferenzierte Kommunikationsweisen im Verbund mit anderen Sys-
temen gesehen werden, die einander Umwelten sind, sich beobachten und
damit Koevolutionen zwischen den Systemen beschreibbar machen.?

2 Medien von Religionskritik:
Wege der Ausdifferenzierung und Optionen literarischer Formen

Allgemein betrachtet ist die Entstehung moderner Religionskritik nicht
zu trennen von der Entwicklung der Naturwissenschaften, den Kiinsten,
etwa dem Theater, und der humanistischen Tradition, welche Kritik als
eine philologische Methode etabliert. Die vielfach als Unterdriickungsge-
schichte formulierte Beschreibung der Ausdifferenzierung von Schéner
Literatur benennt aber als wichtigsten Bezugspunkt die Philosophie, die
eine erkenntnistheoretische Auffassung von Kritik im Laufe der Neuzeit
zur ihrer genuinen Aufgabe erhebt. Einerseits 16st sie sich von der Theo-
logie, indem sie neue erkenntnistheoretische Kriterien — Descartes Forde-
rung nach logischer Widerspruchsfreiheit und Kants Frage nach der Mog-
lichkeit von Erkenntnis — auch fiir Religion geltend macht und so den
religidsen Offenbarungsanspruch unter Legitimationsdruck setzt.

Andererseits kann ein dialektisches Verhiltnis zwischen Theologie
und einer bestimmten Tradition von Philosophie beschrieben werden.
Thre Entwicklung ist nicht trennbar von einer selbstreflexiven Theologie,
die als solche zur Rationalisierung und Modernisierung, um nicht zu sa-
gen zur eigenen Sikularisierung, beigetragen hat.?” Die Verbindung zur
Philosophie besteht darin, dass vor allem in der Religionsphilosophie ein
Funktionswandel stattgefunden hat: Philosophie 16st sich nicht nur von
Theologie, sondern tibernimmt unter neuen Primissen z.T. die Absolut-
setzung von moralischen und rationalen Standards.® Literatur als Medium
von Kritik bleibt in diesem Prozess unscheinbar bzw. bis in die Aufkli-
rung hinein ambivalent.

Zum einen besteht ein Misstrauen gegen das Literarische, das lange
Tradition hat: Wo die Theologie Dichtung fiir nicht wahrheitsfihig hilt in
Bezug auf die Darstellung gottlicher Offenbarungswahrheiten, spricht die
Philosophie der Literatur ab, rationale Standards erreichen zu kénnen.

28 Dies ist die Gesamtanlage des Bandes von Plumpe und Werber, Beobachtungen der

Literatur (wie FN 27).
29 Zu dieser These, siehe Christoph Auffarth, Einfithrung: Theologie als Religionskri-
tik, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 15 (1) 2007), S. 1-4.
Dass hieraus auch die Uberbietung der Religion durch die Philosophie ableitbar ist,
zeigt u.a. Jens Schlieter, ,Aufgabe der Philosophie ist, die Vernunft der Religion zu
zeigen‘: Hegels Philosophie als religionskritisches und religionsproduktives Medi-
um, in: Zeitschrift fiir Religionswissenschaft 6 (2), 2006, S. 133-55.

30

28



