
Horst Junginger / Richard Faber (Hrsg.)

Ju
ng

in
ge

r /
 F

ab
er

 (H
rs

g.
)  

  B
el

le
tri

st
is

ch
e 

R
el

ig
io

ns
kr

iti
k 

II

Belletristische  
Religionskritik II

Von Pessoa und Brecht über Sciascia 
und Jandl bis zu Carrère und Houellebecq

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart
Band 5/II

Horst Junginger / Richard Faber (Hrsg.)

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 1

Philosophische Religionskritik
Von Cicero und Hume über Kant und Feuerbach 
bis zu Levinas und Habermas 

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 2

Politologische und soziologische Religionskritik
Von Hobbes und Schmitt über Max Weber 
bis zu Adorno und Horkheimer

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 3

Religions- und kulturhistorische Religionskritik
Von europäischem Christentum über arabischen Islam und 
chinesischen Konfuzianismus bis zu weltweitem Buddhismus

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 4

Marxistische Religionskritik
Von den Junghegelianern über Marx und Engels 
bis zu Lukács, Bloch und Gramsci

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 5/I

Belletristische Religionskritik I
Von Euripides und Aristophanes über Goethe 
und Heine bis zu Woolf und Blixen

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart Band 5/II

Belletristische Religionskritik II
Von Pessoa und Brecht über Sciascia 
und Jandl bis zu Carrère und Houellebecq

faber_junginger_b5_2_978-3-8260-8866-7.indd   1faber_junginger_b5_2_978-3-8260-8866-7.indd   1 17.10.2024   09:17:1717.10.2024   09:17:17



  

 
 

Junginger / Faber (Hrsg.) 
— 

Belletristische Religionskritik II 
 



 

 
 
 

 
 
 

Religionskritik in Geschichte und Gegenwart 
Band 5/II 



Belletristische Religionskritik II 

Von Pessoa und Brecht  
über Sciascia und Jandl bis zu 

Carrère und Houllebecq 

Herausgegeben von  
Horst Junginger und Richard Faber 

Königshausen & Neumann 



 
 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© Verlag Königshausen & Neumann GmbH, Würzburg 2024 
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Umschlag: skh-softics / coverart 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
 

Printed in Germany 
 

ISBN 978-3-8260-8866-7 
eISBN 978-3-8260-8867-4 
 

www.koenigshausen-neumann.de 
www.ebook.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



5 

Inhaltsverzeichnis 

Vorwort ........................................................................................................... 7 
 
Alexandra Grieser 
„Die Götter sind eine Funktion des Stils“. Schöne Literatur als Medium 
von Religionskritik am Beispiel des Drama in Leuten  
von Fernando Pessoa .................................................................................... 21 
 
Bernhard Spies 
„Aber wie kann das nicht sein, das so betrügen kann?“  
Die Auseinandersetzung des Lyrikers Bertolt Brecht mit Sprache  
und Denkweise des religiösen Glaubens ..................................................... 51 
 
Thomas Schneider 
Theologie der Enthemmung. Zur Kritik von Religion in  
Hermann Ungars Roman Die Verstümmelten ............................................. 77 
 
Ulrich Berner 
„Der Gott der Rechthaber“. Das frühe Christentum aus der Sicht  
von Hans Erich Nossack ............................................................................ 103 

 
Perdita Ladwig 
Ein ungerechter Gott. Die Häresien des Sizilianers  
Leonardo Sciascia ........................................................................................ 141 
 
Francesca Vidal 
Über Ernst Jandls religionskritische Lautpoesie ...................................... 161 
 
Josef P. Mautner 
„Die wandelnde Pieta“. Religion im Mikrokosmos von Josef Winklers 
Novelle „Natura morta“ ............................................................................. 177 
 
Thomas Keller  
Schwebende Spiritualität. Das Reich Gottes und Yoga von  
Emmanuel Carrère...................................................................................... 195 
  

 
Elmar Locher 
Innozenz III. und Franz von Assisi oder: Die Macht der Institution  
und die Kraft des Verzichts ........................................................................ 123 



6 

 
 
 
 
Kay Wolfinger 
Okkultes und Satanisches. Einige Überlegungen zur Religionskritik  
im Ausgang von Michel Houellebecqs Roman Vernichten ....................... 223 
 
 
Dossier 
 
Alfred Gulden 
Die Leidinger Hochzeit ............................................................................. 245 
 
 
 



7 

Vorwort 

Die „Belletristische Religionskritik“, deren zweiter Band hier vorliegt, hat 
eine Ringvorlesung zum Ausgangspunkt, die von den beiden Unterzeich-
nenden im Wintersemester 2022/23 an der Universität Leipzig durchge-
führt wurde. Religionskritik im Medium der Literatur stellt in verschiede-
ner Hinsicht eine Erweiterung der kritischen Reflexion über Religion dar, 
wie sie sich in den ersten vier Bänden der Reihe „Religionskritik in Ge-
schichte und Gegenwart“ (RKGG) als philosophische (1), als politologi-
sche und soziologische (2), als religions- und kulturhistorische (3) und als 
marxistische (4) Religionskritik niederschlug. In der belletristischen Reli-
gionskritik steht nicht die wissenschaftlich-theoretische Analyse von 
Religion im Vordergrund. Die „Schöne Literatur“, wie die Belletristik in 
Übersetzung des französischen Ausdrucks belles lettres auch genannt wird, 
macht vielmehr die Subjektivität des Individuums, seine ihm meist ver-
borgenen Antriebskräfte und die Tiefenstruktur der Seele zum Gegen-
stand der Erörterung. Nicht immer ist schön, was dabei zutage tritt. Im 
Unterschied zum Rationalitätsdenken der Vernunft ist die Religionskritik 
im Medium der Kunst anderes gelagert als eine Kritik, die an das kognitive 
Bewusstsein appelliert.  

Nicht nur die Literatur, alle Künste eröffnen einen Imaginationsraum 
eigener Art, wo andere Dinge wichtig sind als in der Wissenschaft, in der 
die logische Verknüpfung von Ursache und Wirkung, ein intersubjektiv 
nachvollziehbarer Wahrheitsbegriff und die Objektivität der Urteilsbil-
dung paradigmatischen Charakter haben. Das künstlerische Schaffen kann 
darauf getrost verzichten. Es hat den großen Vorteil, frei von den Zwän-
gen der Logik und instrumentellen Vernunft zu sein. In dem von der 
Kunst zur Verfügung gestellten Gestaltungsrahmen tut sich ein unbe-
grenztes Reservoir an Möglichkeiten auf, um der kreativen Phantasie 
freien Lauf zu lassen. Die dort entwickelten Vorstellungsbilder sind dem 
rationalen Verstand nicht immer leicht zugänglich. Sie sprechen das Hof-
fen und Wünschen des Menschen, seine emotionalen Höhenflüge und 
Abstürze in das Schattenreich der Angst in einer Weise an, die der Religi-
on ähnelt. Auch die Religion nimmt auf die nichtkognitive Subjektivität 
der menschlichen Psyche Bezug und agiert in Zonen, die sich der bewuss-
ten Steuerung entziehen, in denen, wie es Freud in seiner unnachahmli-
chen Art zum Ausdruck brachte, das Ich nicht Herr im eigenen Hause ist.  

Aus dem Vermögen der Kunst, Nichtrationales zur Sprache zu brin-
gen, ergibt sich ein Konkurrenzverhältnis zur Religion, das unter be-
stimmten Umständen sogar in Gegnerschaft umschlagen kann. Volkhard 
Krech betonte deshalb zu Recht die Asymmetrie dieser Beziehung: Kunst 



8 

kann auf Religion verzichten, umgekehrt gilt das nicht.1 Alle Religionen 
sind auf künstlerische Ausdrucksformen angewiesen, um sich der Welt 
mitzuteilen. Kunst benötigt dagegen keine religiösen Inhalte und würde 
durch strikte Vorgaben der Religion empfindlich in ihrer Entwicklung 
beschränkt. Unter der Prämisse eines rein säkularen Wissenschaftsver-
ständnisses müsste deshalb die Geburt der Religion aus dem Geist der 
Kunst in den Blick genommen werden. Der Geltungsanspruch der veritas 
aesthetica besteht nicht nur unabhängig von der Religion, er geht ihr auch 
voraus. Dass die Kunst in vorchristlicher Zeit nicht durch die christliche 
Religion bestimmt sein konnte, leuchtet unmittelbar ein. Ja schon in den 
altorientalischen Hochkulturen erlangte die Kunst einen relativ autonomen 
Status, der sich durch einen hohen Grad an semantischer Differenzierung 
und konzeptioneller Eigenständigkeit auszeichnete.2 Man kann nur dann 
am Vorrang der Religion vor der Kunst festhalten, wenn man das Ge-
schichtliche verlässt und auf die Ebene des zeitlos Ewigen wechselt. Zieht 
man von der Religion jedoch das Historische ab, bleibt nichts von ihr übrig. 
Eine pansakrale Deutung der Kunst scheidet vor dem Hintergrund der 
allgemeinen und vergleichenden Religionsgeschichte grundsätzlich aus. 

Wie immer man die aus dem geschichtlichen Nichts auftauchenden 
Felsbilder in den jungpaläolithischen Höhlen von Lascaux in Frankreich 
oder am Monte Castillo in Spanien interpretieren mag, als erstes sind sie 
künstlerischer Ausdruck des Menschen auf dem Weg zur Bewusstwer-
dung seiner selbst.3 Von Gott ist dort nichts zu sehen. Es käme der nach-
träglichen Interpolation gleich, wollte man einer fünfzehn- oder siebzehn-
tausend Jahre alten Bildkunst von heute aus einen religiösen Sinn unter-
legen. Und auch die Grabstätten des Mittelpaläolithikums belegen 
entgegen anderslautender Fehlschlüsse keinen religiösen Kult nach mo-
dernem Verständnis. Sie sind ganz im Gegenteil als „Zeichen des Sozial-
verhaltens der Neandertaler“ zu verstehen und bringen einen „pietätvollen 
Umgang“ mit den Verstorbenen zum Ausdruck.4 Die Frage, woher das 

                                                           
1  Siehe Volkhard Krech, Die Geburt der Kunst aus dem Geist der Religion? Verhält-

nisbestimmungen von Kunst und Religion um 1900, in: Richard Faber und 
Volkhard Krech, Hg., Kunst und Religion. Studien zur Kultursoziologie und Kul-
turgeschichte, Würzburg 1999, S. 21–49 sowie ders., Kunst und Religion, in: Reli-
gion in Geschichte und Gegenwart, 4. Aufl., Tübingen 2001, Bd. 4, Sp. 1858–61.  

2  So Eva Cancik-Kirschbaum, Religionsgeschichte oder Kulturgeschichte? Über das 
Verhältnis von Kunst und Religion im Alten Orient, in: Kunst und Religion. Stu-
dien zur Kultursoziologie und Kulturgeschichte (wie FN 1), S. 101–18. Die Not-
wendigkeit, das Kausalitätsverhältnis von Religion und Kunst umzukehren, wird 
von den beiden Herausgebern im Vorwort dieses Bandes angesprochen (ebd., S. 7). 

3  In diese Richtung argumentiert auch Svante Pääbo, Direktor am Max-Planck-Institut 
für evolutionäre Anthropologie in Leipzig und Nobelpreisträger des Jahres 2023.  

4  So Otto H. Urban, Religion der Urgeschichte, in: Johann Figl, Hg., Handbuch 
Religionswissenschaft, Innsbruck 2020, S. 88–103, hier S. 90. Eine extreme Gegen-



9 

Interesse stammt, die Frühgeschichte des Menschen mit religiöser Kunst 
und religiösen Ritualen angefüllt zu sehen, lässt sich leicht beantworten: 
Religion soll prima causa der Geschichtsentwicklung sein. Nachdem der 
Gott des Christentums als primum movens zweifelhaft geworden ist, fällt 
der Prähistorischen Archäologie die Aufgabe zu, den Mangel an religiöser 
Evidenz auszugleichen. Sofern sie sich darauf einlässt, rekurriert sie ver-
ständlicherweise aber nicht auf die Argumentation der Scholastik, son-
dern nimmt auf essentialistische Spekulationen Bezug, wie sie sich nicht 
zuletzt in der Schamanismuskonzeption und Magievorstellung Mircea 
Eliades zu Urphänomenen außerhalb von Raum und Zeit verdichten. 

Um die Religionskritik im Medium der Kunst besser zu verstehen, ist 
es notwendig, dem Zusammenhang von Kunst und Religion auf den Grund 
zu gehen. Das betrifft nicht nur die bildenden oder darstellenden Künste, 
sondern auch das ganze Gebiet der Literatur, in dem sich im 17. Jahr-
hundert die Belletristik als Buchhandelssegment verselbständigte. Hundert 
Jahre später folgte der historische Roman als eigenes Genre. Auch seine 
Authentizität ist eine nachträglich hergestellte, die geschichtlichen Ereignis-
sen mit fiktionalen Einschüben Sinn verleiht. Von der Geschichtswissen-
schaft wurde die Mischung aus Phantasie und Erkenntnis am Anfang mit 
einer gewissen Skepsis betrachtet, denn es kann durchaus zum Problem 
werden, wenn der Mangel an Wissenschaftlichkeit durch eine größere Brei-
tenwirkung ausgeglichen wird. Auf der anderen Seite bietet die schriftstelle-
rische Darstellung historischer Stoffe die Möglichkeit, wissenschaftliche 
Seriosität und freie Bearbeitung so zu kombinieren, dass über eine allge-
meine Leserschaft hinaus auch Fachhistoriker*innen wertvolle Anregun-
gen zum Weiterdenken erhalten.5 Als herausragendes Beispiel für einen 
historischen Gesellschaftsroman, in dem Religion und Religionskritik von 
Bedeutung sind, sei auf Thomas Manns „Buddenbrooks: Verfall einer Fami-
lie“ hingewiesen, für den sein Autor 1929 den Literaturnobelpreis bekam.6 

                                                                                                                             
position vertritt Constantin Rauer, der die jungpaläolithischen Höhlen zu planvoll 
gestalteten Heiligtümern erklärt. Die „Urreligion der Steinzeit“ sucht Rauer dann 
auf dem Weg der „ikonografischen Entschlüsselung“ zu rekonstruieren: Lascaux 
oder Die Geburt der Ethik, in: Praehistorische Zeitschrift 92, 2017, S. 1–39, hier 
S. 1. Mit einer ähnlich kreativen Deutung „urreligiöser Mythogramme“ hatte der 
katholische Religionsanthropologe Julien Ries schon 25 Jahre vorher geglaubt, die 
„Höhlenreligion“ des Homo religiosus palaeolithicus entschlüsselt zu haben: Ur-
sprung der Religionen, Augsburg 1993, hier S. 42 und S. 50. 

5  Siehe dazu das Vorwort bei Ina Ulrike Paul und Richard Faber, Hg., Der histori-
sche Roman zwischen Kunst, Ideologie und Wissenschaft, Würzburg 2013, S. 9–17. 

6  Siehe Andreas Urs Sommer, Der Bankrott ‚protestantischer Ethik‘: Thomas Manns 
‚Buddenbrooks‘, in: Wirkendes Wort 44, 1994, S. 88–110 sowie Iso Camartin, ‚Es 
ist so!‘ Aspekte von Religion in Thomas Manns Buddenbrooks, in: Niklaus Peter 
und Thomas Sprecher, Hg., Der ungläubige Thomas. Zur Religion in Thomas 
Manns Romanen, Frankfurt a.M. 2012, S. 9–19. 



10 

Im ersten Band unserer Reihe hatten wir ein Zweier- bzw. Vierer-
schema formuliert und zwischen internen und externem Formen der Reli-
gionskritik unterschieden. Religionsintern nannten wir eine Kritik, die 
sich in apologetischer Absicht gegen die religiöse Konkurrenz (1) oder in 
reformerischer Absicht auf die eigene Religion (2) richtet. Als extern 
bezeichneten wir die von einem nichtreligiösen Standpunkt aus geübte 
Kritik, sei sie weltanschaulich-politischer (3) oder wissenschaftlich-theo-
retischer (4) Art.7 Diese Einteilung war im Weber’schen Sinn idealtypisch 
angelegt und diente dem Zweck, das Charakteristische der jeweiligen 
Kritikform hervortreten zu lassen. Ohne das Schema grundsätzlich in 
Frage zu stellen, sperrt sich die literarische oder belletristische Religions-
kritik gegen eine Typisierung entlang der vorgeschlagenen Merkmale, 
woraus sich die Notwendigkeit ergibt, es weiter auszudifferenzieren. Ge-
nerell kann man sagen, dass die Art und Weise, wie im Kunstschaffen 
Kritik an der Religion geübt wird, quer zum bipolaren Gegensatz zwi-
schen Innen- und Außenperspektive, zwischen religiösem Glauben und 
wissenschaftlicher Vernunft, steht.  

Das wichtigste Merkmal künstlerischer Religionskritik ist in der Tat 
darin zu sehen, dass sie, unabhängig vom Sujet und der ästhetischen 
Form, den Akzent auf das Unbewusste und die nichtkognitive Dimension 
der menschlichen Existenz legt. Die Kunst folgt eigenen Spielregeln, die 
weder in der Religion noch in der Wissenschaft leicht akzeptiert werden 
können. Für eine wissenschaftliche Denkungsart sind Grundprinzipien 
wie das logische Schließen, rationales und widerspruchfreies Argumentie-
ren, die intersubjektive Überprüfbarkeit von Aussagen, der empirische 
Zusammenhang von Ursache und Wirkung usw. essenziell. In der Kunst 
haben die Axiome der Wissenschaft keine Bedeutung oder wirken sich 
sogar kontraproduktiv aus. Wie in der Religion herrscht in ihr die Freiheit 
des „anything goes“, alles ist möglich. Im Unterschied zum einengenden 
Zwang der wissenschaftlichen Vernunft kennzeichnet sich der Wahrheits-
begriff der Kunst durch Offenheit, Inkohärenz und Vieldeutigkeit. An-
stelle analytischer Differenzierungen überwiegt der synthetische Blick auf 
das Leben, in dem nach dem bekannten Diktum Humboldts alles mit 
allem zusammenhängt. Facts und fiction stehen in der Kunst in einem 
anderen Verhältnis zueinander als in der Wissenschaft, aber auch anders 
als in der Religion. 

Neben dem Nichtkognitiven und Subjektiven scheinen Freiheit und 
Kreativität die hauptsächlichen Eigenschaften zu sein, die der Kunst ihr 
besonderes Gepräge verleihen. Der künstlerische Erfindungsreichtum 
kennt auch in der Literatur und ihren ästhetischen Ausdrucksformen 
                                                           
7  Horst Junginger und Richard Faber, Hg., Philosophische Religionskritik, Würz-

burg 2021 (Religionskritik in Geschichte und Gegenwart, im Weiteren: RKGG, 
Bd. 1), S. 23–32. 



11 

keine Grenzen: Witz, Satire, Komik, Ulk, Anspielung, Nachäffung, Imita-
tion, Mimesis, Paraphrase, Ambivalenz, Fiktionalität, der Zufall, die Per-
formanz und vieles andere mehr sind integraler Bestandteil der künstleri-
schen Ästhetik. Die Wissenschaft kann sich eine solche Freiheit nicht 
erlauben. Wenn in einem wissenschaftlichen Text Metaphorik und Allego-
rie, das Symbol- und Gleichnishafte oder der Zufall und das Okkasionelle 
die Oberhand gewinnen, hört er auf wissenschaftlich zu sein. Dann ist 
von literarischer und nicht von wissenschaftlicher oder philosophischer 
Religionskritik zu sprechen. Das freie Spiel der Kunst passt noch weniger 
zum Ernst der Religion. So wie Kinder ermahnt werden, nicht mit dem 
Essen zu spielen, so darf auch die Heiligkeit der Religion nicht durch 
spielerisches Vergnügen entweiht werden. Es ist unmöglich, einen Got-
tesdienst als Theaterstück aufzuführen. Die nur gespielte Begegnung mit 
Gott müsste als Gotteslästerung empfunden werden. Im Unterschied zu 
einem Kirchenkonzert erschiene es uns als Blasphemie, wenn Schauspieler 
engagiert würden, um leere Kirchen mit der Inszenierung von Kulthand-
lungen zu füllen.8  

Wie die Artikel von Christoph Auffarth und Christa Karpenstein-
Eßbach im ersten Band der „Belletristischen Religionskritik“ deutlich 
machen, wurde das antike Schauspiel bereits seiner ästhetischen Form 
nach als religionskritisch empfunden. Egal ob Religiöses im Kontext einer 
Komödie oder Tragödie auf die Bühne gelangt, die Götter können keinen 
Gefallen daran haben, denn die Profanierung ihrer Wesenszüge als „Thea-
ter“ führt zwangsläufig dazu, dass Pietät und Respekt darunter leiden. In 
der Komödie ist ihre Lächerlichmachung geradezu vorprogrammiert. Zeus 
musste sich von Prometheus in der Aischylos-Tragödie zurecht betrogen 
fühlen, weil ihm dieser durch eine List das Opfer, d.h. die ihm zustehende 
Nahrung, vorenthielt. Die spielerische Darstellung der Götterwelt bringt 
es unweigerlich mit sich, dass Zweifel an ihrer Authentizität aufkommen. 
Das Hohe wird ins Niedere herabgezogen und durch das Göttliche 
schimmert allzu Menschliches hindurch. Allein schon die Ästhetik der 
Nachahmung (altgr. mimésis, lat. imitatio) ist dazu angetan, den Göttern 
ihren Nimbus zu rauben. Im Rollenspiel wird die Wirklichkeit der Götter, 
auch wenn sie nur eine geglaubte ist, fiktionalisiert, aus dem Echten etwas 
Unechtes. Vor einem nur gespielten Teufel kann man nicht die gleiche 
Angst haben wie vor einem richtigen. Erkennt das Kind im Weihnachts-

                                                           
8  Beim Krippenspiel an Weihnachten und den Passionsspielen in Oberammergau 

handelt es sich dagegen um religiöse Kunst. Letztere könnten aber wegen ihres An-
tisemitismus, der Hitler bei seinem Besuch in Oberammergau am 13.8.1934 zu lo-
benden Worten der Anerkennung veranlasste (die Passionsspiele seien reichswich-
tig, Pilatus als Prototyp der Römer wirke wie ein Fels inmitten des jüdischen 
Geschmeißes), auch als religiöse Kritik gefasst und Punkt eins unseres Vierersche-
mas zugeordnet werden.  



12 

mann den Onkel, fängt es an zu lachen. Nicht umsonst nannte Tertullian 
das Theater einen Tummelplatz der Schamlosigkeit, der geschlossen ge-
hört. Er wusste, dass alles Göttliche die Ehrfurcht als Cordon sanitaire 
benötigt. Wird dieser nicht ausreichend geschützt, droht die Entweihung 
des Heiligen und mit ihr nicht nur das Ende der Religion, sondern auch 
das Ende der weltlichen Ordnung.  

In welcher künstlerischen Form auch immer Kritik an der Religion 
geübt wird, allein schon die Ästhetisierung des Religiösen im Medium der 
Kunst hat die Tendenz, etwas Heiliges in etwas Profanes zu verwandeln. 
Jenseits dieser allgemeinen Erkenntnis wissen wir allerdings noch nicht 
allzu viel über die Spezifik der Kunst als Mittel der Religionskritik. Was 
macht den Unterschied zwischen dem Nichtrationalen der Kunst und 
dem Nichtrationalen der Religion aus? Von daher wäre es wichtig, dass 
Religions-, Kunst- und Literaturwissenschaft enger miteinander kooperie-
ren, um genaueren Aufschluss über den Zusammenhang zwischen Ästhetik 
und Religion zu erlangen. Die Aufsätze des vorliegenden Sammelbandes 
kartographieren auf dem Gebiet der Belletristik die Eigenart, Funktion 
und Reichweite literarischer Religionskritik exemplarisch. Darüber hin-
ausgehende Untersuchungen werden den interdisziplinären Austausch 
fortsetzen und zu weiteren Erkenntnissen führen.  

Der von den Herausgebern vertretene Ansatz einer Metakritik folgt 
der anthropologischen Wende in der Religionswissenschaft am Ende des 
20. Jahrhunderts. Religionswissenschaftliche Aussagen haben sich demzu-
folge im Unterschied zu religiösen Aussagen immer und ohne Ausnahme 
auf empirisch gegebene Sachverhalte zu beziehen: „Sätze der Religions-
wissenschaft sind nicht selbst religiöse Sätze, sondern diese sind ihr Ge-
genstand.“9 Aus der Prämisse, dass Religionen zu hundert Prozent mensch-
liche Phänomene sind, gilt es die notwendigen Konsequenzen zu ziehen, 
heißt es doch schon bei Cicero, die Menschen seien allein der Menschen 
und ihres gegenseitigen Nutzens wegen geschaffen: Homines hominum 
causa.10  

Worin genau besteht der Unterschied zwischen religiöser und nichtre-
ligiöser Kunst, Sprache und Literatur, wenn man (A) von einem religiö-
sen, oder (B) von einem nichtreligiösen Standpunkt aus argumentiert? 
Für den Fall B lässt sich wiederholen, was oben über die Bildkunst gesagt 
wurde. Auch Sprache und Religion kennzeichnen sich durch ein Verhält-

                                                           
9  So Hubert Cancik in der Einleitung zum Handbuch religionswissenschaftlicher 

Grundbegriffe (HrwG), Bd. 1, Stuttgart 1988, S. 22. 
10  Cicero, De officiis, 1,22,1. Siehe dazu Burkhard Gladigow, Homines hominum 

causa. Kultur und Menschenbild. Zur Logik der Deutungsebenen, in: Friedrich Jae-
ger und Jürgen Straub, Hg., Was ist der Mensch, was Geschichte? Annäherungen 
an eine kulturwissenschaftliche Anthropologie, Bielefeld 2005, S. 73–88, hier S. 74 
sowie ders., Gottesvorstellungen, in: HrwG, Bd. 3, Stuttgart 1993, S. 32–49. 



13 

nis der Asymmetrie: Die Sprache geht der Religion voraus. Spricht nie-
mand den Namen Gottes aus, existiert Gott nicht. Erst durch das Sprechen 
wird ihm Leben eingehaucht, wie es bereits der Logoshymnus im Johannes-
evangelium in Kapitel eins Vers drei, wenn auch nolens volens, zum Aus-
druck bringt: „Alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort wur-
de nichts, was geworden ist.“ In der Religionswissenschaft (Fall B) kehrt 
sich jedoch der neutestamentliche Zusammenhang von Ursache und Wir-
kung um. 

Die erkenntnistheoretische Hauptschwierigkeit besteht hier darin, 
dass auf der Metaebene der Religionswissenschaft die Realität der Göt-
terwelt – wie auf der Bühne des antiken Theaters – nur in der Vorstellung 
besteht. Verwechselt man den Bereich der gedachten mit dem der empiri-
schen Wirklichkeit, kann es nicht ausbleiben, dass auf den Proton Pseudos, 
den „Grundirrtum“, weitere Fehler folgen. Am schädlichsten, aber auch 
am weitesten verbreitet ist in diesem Zusammenhang das unreflektierte 
Hin- und Herwechseln zwischen einer religiösen und einer historischen 
Argumentationsebene. Dadurch wird die an sich schon schwierige Erfor-
schung des Beziehungsverhältnisses von Profanem und Säkularem unnö-
tig verkompliziert. 
 

*** 
 
Ein glücklicher Zufall erlaubt – die Chronologie will es so –, dass Ale-
xandra Grieser mit ihrem dem 1888 geborenen portugiesischen Autor 
Fernando Pessoa gewidmeten Beitrag den zweiten unserer Sammelbände 
zur „Belletristischen Religionskritik“ eröffnet: „Von Pessoa und Brecht 
über Sciascia und Jandl bis zu Carrère und Houllebecq“.11 Nach Griesers 
begründeter Auffassung hat der portugiesische Lyriker im frühen 20. Jahr-
hundert eine der vielschichtigsten Reflexionen über Religion produziert: 
Seine nicht zuletzt Christentums-Analyse entfaltet sich in philosophi-
schen Reflexionen, religionshistorischen und -typologischen Untersu-
chungen und polemischer Religionskritik, vor allem aber religiöser Poesie. 
In der Analogie von Dichtung und religiöser Wahrheit kulminiert die 
kritische Position der pessoanischen Dichtung: „Ausgehend von der sub-
jektiven Erfahrung des vielfältigen Ich ergibt sich (für sie) das perspekti-
vische Schreiben als einzige Möglichkeit, pluraler Realität Ausdruck zu 
geben, bis hin zu den Rändern der Unverfügbarkeit, die durch Religion 
benannt werden können. Verschiedene Ebenen von Religionskritik wer-
den ineinander geschichtet. Angefangen von den klassischen religionskri-
tischen Argumenten – logisch-rational, anthropologisch, Priestertrug und 
Opium des Volkes – über religiöse Kritik an der falschen Religion – neues 

                                                           
11  Zuerst erschienen in der Zeitschrift für Religionswissenschaft 14, 2006, S. 157–82. 



14 

Heidentum gegen Christentum und Buddhismus – bis hin zur (wenn 
nicht) religiösen (dann doch religioiden) Formulierung der Unaufhebbar-
keit des Geheimnisses und der Vielfalt von Realität.“ 

Literatur bleibt in der (Post-)Moderne, wie Grieser generalisiert, „re-
ligionskritischer bzw. außerreligiöser Standpunkt, der ohne letzte Aufhe-
bung von Kontingenz funktioniert. Indem sie sich dennoch über den 
Rahmen des Verfügbaren symbolisch hinaus bezieht, eröffnet sie die Mög-
lichkeit von Kritik an Religion und nutzt zugleich die entgrenzende 
Funktion von religiöser Semantik. Fiktive Realitätsräume, Utopien und 
imaginierte Welten bleiben zwar als solche erkennbar, werden aber religi-
onsgeschichtlich dann bedeutsam, wenn das poetisch Mögliche das Ver-
ständnis davon verändert, was als religiös verstanden wird. Eine Religiosität, 
die sich kritisch zu dogmatischen oder unbefriedigend eindimensionalen 
religiösen Formen stellt und als Gegenpol Wahlfreiheit, Optionalität und 
Selbstbestimmung zu Orientierungsgrößen auch für Religion macht, fin-
det (nicht zuletzt) im deutungsoffenen Medium Literatur ihren rhetori-
schen Ort.“ 

Der vom im rumänischen Cluj-Napoca lehrenden Literaturwissen-
schaftler Thomas Schneider präsentierte Roman „Die Verstümmelten“ des 
pragerdeutschen, ganz und gar zu Unrecht vergessenen Autors Hermann 
Ungar ist absolut religionskritisch; dem von ihm subtilst analysierten so 
religions- wie individual- und sozialpathologischen Syndrom kann nur 
negatorisch begegnet werden. Immer wieder drängt sich einem bei der 
Romanlektüre ein entsetztes „Nein, nein, nein ...“ geradezu auf: „... die 
Leseerfahrung ist noch heute die des Schocks, jene `aggressive physische 
Nähe´, für die Theodor W. Adorno einst die Texte Kafkas standen.“  

Entscheidend ist aber Schneiders höchst elaborierter Befund im Re-
kurs auf Friedrich Nietzsche und Sigmund Freud, dass es sich bei Ungars 
Fallstudie um eine Fundamentalkritik am Christentum als Sohnesreligion 
handelt: dessen sozialpsychologisch an sich problematische Gehalte wür-
den bei aller grotesken Überdeutlichkeit konsequent aus seinem Charak-
ter einer Sohnesreligion entwickelt, die mit dem Anspruch auftritt, die 
Vaterreligion abzulösen und dadurch nicht zufällig in einem sadomaso-
chistischen Antijudaismus terminierte. 

Der Mainzer Germanist Bernhard Spies präsentiert und interpretiert 
die lyrische Religionskritik Bertold Brechts von der frühen Augsburger 
Jugendzeit bis in die amerikanischen Exiljahre.12 Schon mit dem als Über-
schrift gewählten Vers „Aber wie kann das nicht sein, das so betrügen 
kann?“ aus Brechts „Hymne an Gott“ aus dem Jahr 1919 würdigt Spies 
des jungen Dichters Skepsis gegenüber der auf Karl Marx zurückgeführ-
                                                           
12  Sein Artikel ist dem von Carsten Jakobi, Andrea Jäger und ihm selbst herausgege-

benen Sammelband „Religionskritik in Literatur und Philosophie nach der Aufklä-
rung“ (Halle 2007, S. 143–73) entnommen. 



15 

ten Ansicht, Religionskritik habe sich erledigt – gesellschaftlich und poli-
tisch.  

Entgegen dieser Fehlannahme „lässt sich Brecht in selten anzutref-
fender Weise auf die eigentümliche Sprache und Vorstellungswelt der 
christlichen Religion ein. Zugleich geht es ihm keineswegs allein um den 
christlichen Glauben oder gar nur um eine bestimmte Konfession. Brecht 
behandelt vielmehr die religiösen Inhalte, die er aufgreift, als beispielhafte 
Anwendungen einer nicht nur im Christentum, sondern auch in anderen 
religiösen wie säkularisiert-idealistischen Weltanschauungen praktizierte 
Methode metaphysischer Sinnproduktion“ – deren sozialer Relevanz we-
gen.  

Brechts Einlässlichkeit ist zuerst und zuletzt eine sprachliche, ja 
dichterische, wenn gerade auch hymnische Sprache immanent subvertie-
rende. Brecht verfasst Kontrafakturen – meist parodistische bzw. satiri-
sche – von Chorälen, Hymnen, Legenden und Psalmen; nicht zuletzt von 
ihnen, hat er doch überhaupt die Frage, welches Buch er mit auf eine ein-
same Insel nähme, beantwortet mit: „Sie werden lachen, die Bibel.“ Kei-
neswegs im Widerspruch dazu stimmt auch: Nicht weniger wichtig als das 
Hineinschlüpfen in die Idiome der christlichen Tradition, um sie von in-
nen heraus gegen das religiöse Bekenntnis zu wenden, war Brecht die 
Entwicklung einer religionskritischen Systematik, die dann schon der 
inneren Ordnung seiner „Hauspostille“ zugrunde liegt.  

Des Bayreuther Religionswissenschaftlers Ulrich Berner ausdrücklich 
historischer Kommentar gilt Hans Erich Nossacks kurzer Erzählung „Das 
Testament des Lucius Eurinus“ von 1965, in der Nossack seine massive 
Kritik am Christentum explizit entfaltet hat. Ihre Handlung lässt sich in 
zwei Sätzen zusammenfassen: „Lucius Eurinus, im römischen Kaiserreich 
als Jurist an den Prozessen gegen Christen beteiligt, fasst den Vorsatz, 
Selbstmord zu begehen, nachdem seine Frau ihm eröffnet hat, dass sie 
sich zum Christentum bekehrt hat. Diesen Entschluss begründet er in 
seinem ‚Testament‘, das einem seiner Kollegen, dem bekannten Juristen 
Papinianus (142–212) zugänglich gemacht werden soll.“ Nossack stellte 
das frühe Christentum also aus der Sicht eines antiken Kritikers dar, „aus 
der Sicht eines Römers, der den Aufstieg dieser Religion als unheilvoll 
betrachtet aber auch als unabwendbar erkennt“. 

Berner überprüft – positivistisch, wenn man will, doch eben deswegen 
philologisch genau – die diversen Vorwürfe antik-paganer Autoren gegen 
das frühe Christentum am Leitfaden der fiktiven Erzählung Nossacks, und 
der ‚Belletrist‘ erweist sich bei dieser Nachprüfung als hochkompetent; er 
hat sich offensichtlich sehr kundig gemacht und gerade auch was früh-
christliche Schriften angeht. Berner kann abschließend resümieren, „dass 
es Hans Erich Nossack gelungen ist, die Auseinandersetzung zwischen 
Antike und Christentum einem modernen Publikum zugänglich und ver-



16 

ständlich zu machen. Die Auseinandersetzung, wie sie aus paganer und 
christlicher Literatur der Zeit rekonstruiert werden kann, erscheint nach-
vollziehbar in dem fiktiven Fall eines innerfamiliären Konfliktes ... Es ist 
unverkennbar, dass Nossack auf der Seite ... der antiken Kritiker des 
Christentums ... steht und dass er den Aufstieg des Christentums als un-
heilvoll betrachtet ... Nossack hat es aber vermieden, in eine verzerrende 
Polemik zu verfallen, insofern als er mit der Gestalt eines gebildeten und 
toleranten Bischofs den Blick eröffnet auf die Möglichkeit verschiedener, 
divergierender Versionen einer Religion. Außerdem bietet der Text An-
satzpunkte, die kritische Perspektive über die Kritik des Christentums 
hinaus auszuweiten und andere Religionen in die Betrachtung einzubezie-
hen, ja noch darüber hinaus auch moderne ideologische Systeme, die im 
üblichen Sprachgebrauch nicht als ‚Religionen‘ bezeichnet werden.“ Es 
handelt sich um eine Möglichkeit, die kaum jemand anderes als belletristi-
sche Historiographie bietet; in Nossacks Fall novellistische Geschichts-
schreibung.  

Der Veroneser Literaturwissenschaftler Elmar Locher präsentiert den 
historiographischen Essayisten und Dramatiker Reinhold Schneider, spezi-
ell dessen mehrmalige Auseinandersetzung mit Papst Innozenz III., Franz 
von Assisi und dessen radikalen Söhnen nach Art Coelestins V. Locher 
kontextualisiert die jeweiligen Werke historisch-philologisch, auch auf ih-
ren unterschiedlichen zeitgeschichtlichen Kontext verweisend: einmal auf 
die frühen dreißiger, das andere Mal auf die frühen fünfziger Jahre des 
20. Jahrhunderts. 

Schneider steht hochkonservativ, bis zu seinem späten Coelestin-
Drama einschließlich, in der Tradition Hugo von Hofmannsthals, speziell 
dessen „Turm“, zugleich berührt sich Schneider jedoch Anfang der fünf-
ziger Jahre mit dem ihn verehrenden Linkskatholiken Heinrich Böll. 
Nicht zufällig folgt in dem im Verlag Jacob Hegner 1962 erschienenen 
und von dem französischen Philosophen Gabriel Marcel bevorworteten 
Sammelband „Homo Viator. Modernes christliches Theater“ auf Schnei-
ders „Der große Verzicht“ Bölls „Ein Schluck Wasser“ – als bis dahin letz-
tes ‚modernes christliches Theaterstück‘ deutscher Sprache. 

Die Potsdamer Italianistin Perdita Ladwig interpretiert „Häresien des 
Sizilianers Leonardo Sciascia“: eines erklärten Laizisten und Aufklärers – 
zweifellos mehr als ein noch so brillanter Kriminalroman-Autor (wenn 
auch insofern schon Verbrechens-Aufklärer). Sciascia, ein unabhängiger 
Intellektueller comme il faut, wollte generell aufklären über die dunklen 
Machenschaften hinter den Kulissen der Macht – nicht zuletzt der kirchli-
chen oder kirchlich verquickten. Belletristische Vorbilder waren ihm dabei 
unter anderen die älteren italienischen Klassiker Alessandro Manzoni und 
Federico De Roberto, wobei wie schon in ihrem Fall der aufklärerische 
Impetus dem Lesevergnügen keineswegs entgegensteht. Im Besonderen 



17 

gilt dies für Sciascias Roman-Erzählungen „Das ägyptische Konzil“ und 
„Tod des Inquisitors“, die am Vor- und Nachabend des ersten siziliani-
schen Revolutionsversuchs am Ende des 18. Jahrhunderts situiert sind, 
zugleich aber Plädoyers für eine bis heute ausstehende Emanzipation 
Siziliens vom feudal-klerikalen Joch darstellen – aber nicht nur diesem, 
der vergleichsweise peripheren Mafia à la lettre. 

Die Landauer Rhetorikerin Francesca Vidal analysiert in Auswahl 
Ernst Jandls religionskritische Lautpoesie; so bibelfest und philologisch 
genau, wie der hochdialektische und vielfach ironisch gebrochene Lyriker 
selbst gedichtet hat. Kaum noch überraschende Pointe: Je älter Jandl wur-
de, um so gebrochener wurde auch die in jüngeren Jahren ebenso heftige 
wie radikale Religionskritik des im Kindesalter katholisch Sozialisierten. 
Gerade Jandls zivilisationskritisches Festhalten an der Diagnose „Beschä-
digtes Leben“ ließ ihn jetzt nach utopischem, prinzipiell auch in Religiö-
sem/Biblischem präsenten Antidot suchen – und höchst paradox finden: 
Immer erwachsener, ja alter Mensch bleibend, rekurriert Jandl gerade auf 
kindliche, nicht zuletzt deshalb religiöse Sprache – vielfach ironisch eben: 
„Lieber gott / mach mich neu /dass ich mich wieder freu /ob bub oder 
mädel / ob mann oder frau / ist mir egal / nur nicht zu alt / mach mich 
halt / bitte“. 

Vidals Kommentar dazu lautet: „Rhythmus und Versmaß entspre-
chen dem Kindergebet ‚Lieber Gott, mach mich fromm / dass ich in den 
Himmel komm ...‘, ein Gebet, welches in letzter Konsequenz auf den Tod 
zielt, denn ‚in den Himmel kommen‘ heißt sterben. Da jedoch einem 
Kind die Situation des Lebensendes normalerweise nicht bewusst ist, 
nimmt es dies im Gebet nicht wahr. Die Jenseitsorientierung des Kinder-
gebetes wird in der Version Jandls umgekehrt, denn sein Gebet richtet 
sich auf das Leben, ein Leben nach dem Tod ist für ihn irrelevant. Hier ist 
der Tod keine Erlösung und so wird das Gebet nicht Ausdruck eines 
frommen Glaubens, sondern naive, kindliche Freude. Tod bedeutet für 
Jandl Ende, dem er durch ‚das wieder neu sein‘ ausweichen will. Dieses 
Neusein ist ein radikaler Neubeginn; das ‚Ich‘ will nicht sein jetziges Le-
ben verlängern, sondern als Kind neu anfangen, unter Verzicht aller bisher 
gesammelten Erfahrungen. Dabei weiß der Autor sehr genau um die Sinn-
losigkeit dieser Bitte, die von ihm gewählte Form betont einerseits die 
Naivität eines solchen Wunsches, befreit ihn aber andererseits von der 
Hemmnis, naive Wünsche nicht aussprechen zu können“ – nicht nicht 
aussprechen zu dürfen. 

Der Salzburger Germanist Josef P. Mautner interpretiert mit „Natura 
morta“ eine Novelle des gleich Jandl österreichischen Schriftstellers Josef 
Winkler unter Heranziehung zweier Passagen aus Alain Robbe-Grillets 
Manifest „Dem Roman der Zukunft eine Bahn“ von Anfang der 1960er 
Jahre: 
 



18 

– Im Blick auf den bildkünstlerischen Novellentitel „Natura morta“ heißt 
es in der dem eigentlichen Text als Motto vorangestellten Robbe-
Grillet-Passage: „Um uns herum, den Schwarm unserer seelenspenden-
den oder häuslichen Beiwörter herausfordernd, sind die Dinge da.“ 

– Der Schlussabsatz des Gesamttextes lautet, erneut sich auf Robbe-
Grillet berufend: „Frocios Gebärde der Zärtlichkeit gegenüber dem to-
ten Körper seines Freundes hat ein Bild der ‚Pietà‘ gegenwärtig werden 
lassen, das jenes ‚schöne‘ Konstrukt herrschaftsreligiöser Bedeutungen 
zusammenbrechen lässt. Die Gebärde ist da, ‚hart, unveränderlich, auf 
immer anwesend, den eigenen Sinn geringachtend, der umsonst ver-
sucht, sie zwischen einer formlosen Vergangenheit und einer unbe-
stimmten Zukunft zum prekären Werkzeug herabzusetzen‘ (Alain 
Robbe-Grillet).“ 

 
Der früher in Aix-en-Provence lehrende und heute in Osnabrück lebende 
Literaturwissenschaftler Thomas Keller stellt unter der so allgemeinen wie 
zutreffenden Überschrift „Schwebende Spiritualität“ des französischen 
Bestseller-Autors Emmanuel Carrère geradezu zeitgenössische Texte „Das 
Reich Gottes“ und „Yoga“ vor: „In beiden übt der Autor Religionskritik, 
dies allerdings nicht im eher spöttisch gestimmten Modus, wie er in Reli-
gionsfragen gewöhnlich in Frankreich verbreitet ist. Carrères Literatur 
sticht durch ihren spirituell-religiösen Bekenntnischarakter ohne be-
stimmten Glauben heraus. Dabei übernimmt eine schwebende Spirituali-
tät zugleich die Funktion der Religionskritik. Die Informationen über 
Religion und Religionskritik sind überlagert von subjektiven Berichten 
über mögliche nicht-diskursive Erfahrungen fern aller Glaubensgewisshei-
ten. Der literarische Text bezeugt und beglaubigt unwahrscheinliche Ge-
schehnisse“ – versucht es jedenfalls.  

Nicht nur wir Herausgeber dürften uns skeptisch fragen: „Mit wel-
chem tatsächlichem Erfolg?“ Dass Carrère bei einem breiten zeitgenössi-
schem Publikum den „Nerv“ trifft, halten auch wir für alles andere als 
einen Zufall und seine Auseinandersetzung mit der Religion allein deswe-
gen schon für untersuchenswert. „Carrère gelingt es offensichtlich, Leser 
zu gewinnen, die gegenüber der institutionellen Religion große Vorbehal-
te hegen und zugleich offen für nicht-diskursive Erfahrung sind.“ Aber 
dann? Was folgt daraus? Könnte es nicht sein, dass sich – jedenfalls aus 
der noch polyvalenteren Religionskritik Michel Houllebecqs – geradezu 
Autoritäres und Politisch-Illiberales ergibt? Aus seinem vorerst letzten 
Roman „Vernichten“ insbesondere?  

Diesem gleichfalls französischen Bestseller, auch er ein „Reflexions-
roman“, ja „Debattenbuch“, widmet sich der Aufsatz des Münchner Lite-
raturwissenschaftlers Kay Wolfinger: der letzte unserer wissenschaftlichen 
Beiträge. Wolfinger zählt an von Houllebecq religionskritisch gewürdigten 



19 

zeitgenössischen Phänomenen auf: das Internet, den westlichen Buddhis-
mus, verschiedene Spielarten gegenwärtiger Esoterik, nicht zuletzt natur-
religiöser, irgendwie paganer, jedenfalls ökologischer Richtung, vor allem 
aber Okkultismus und Satanismus –, die gerade in Frankreich eine lange, 
alles andere als unprominente, gar unpolitische Tradition haben: Nicht 
erst in Houllebecqs Roman spielt „Satanisches“ ins Politische, ist es poli-
tisch fundiert.  

Der von Houllebecq präsentierte Satanismus ist hoch politisch und 
schon insofern höchst modern, als er aufs engste mit dem vom Autor an 
sich kritisierten Internet verbunden ist. Zugleich aber erfolgt die satani-
sche Qualifizierung dieses Politischen gerade auch aufgrund einer Lektüre 
des mit radikalsten Kritikers schon bürgerlicher Revolution: Joseph de 
Maistres. Wolfinger schlussfolgert richtig: „Wenn die Französische Revo-
lution im Sinne de Maistres vom Teufel inspiriert war, dann verlängert sich 
diese Wirkung bis zur Gegenwart des Romans, was das Wiederauftauchen 
von Baphomet bzw. Satan mehr als erklärlich werden lässt.“ 

Houllebecq sieht das genauso, weswegen er trotz persönlicher Un-
gläubigkeit auch keinen Grund zur Katholizismus-Kritik erkennt, nicht 
einmal einen zur Kritik an einem so traditionalistischen bzw. integralisti-
schen, noch von Charles Maurras und Carl Schmitt hochgeschätzten prä- 
und profaschistischen Katholizismus à la de Maistre. Stattdessen geht es 
den Werken Houllebecqs „in geradezu klassisch kulturkonservativer Art 
und Weise ... um die Zurückweisung der Brüche und ... Zumutungen der 
modernen Welt ...“. 

Bei Houllebecq handelt es sich zweifellos um „Kulturpessimismus“; 
Wolfinger hat recht und auch damit, dass dieser seine verständlichen Sei-
ten hat. Ist Houllebecq aber wirklich nur „kulturkonservativ“? Mit einem 
de Maistre jedenfalls sollte man nicht einmal kokettieren; es könnte also 
gut sein, dass Houllebecqs Religionskritik von rechts einer Metakritik 
bedarf. Der nächste von uns geplante Sammelband wird zufällig oder nicht 
„Religionskritik von rechts“ heißen und ein gutes Dutzend solcher Meta-
kritiken umfassen. 
 

*** 
 
Der vorliegende Band schließt mit einem Dossier, das einen Auszug aus 
dem II. Kapitel von Alfred Guldens Roman „Die Leidinger Hochzeit“ 
enthält.13 In ihm schildert der saarländische Autor einen deutsch-
französischen Hochzeitsgottesdienst auf die Art, dass er fortlaufend die 
kanonischen Texte einer solch römisch-katholischen Messliturgie mit den 
stillen Gedanken verschiedenster Angehöriger der Brautleute konfron-

                                                           
13  Alfred Gulden, Die Leidinger Hochzeit, München 1984, S. 27–90. 



20 

tiert: assoziativ, erinnernd, nachfragend, problematisierend, kritisierend, 
protestierend. Vielfältige, ja unterschiedliche psychosoziale Realität be-
gegnet mehr oder weniger verstiegenem, nicht zuletzt repressivem Ideal – 
einem nicht nur religiösen, sondern auch moralischen und sozialen. 
Menschliche Erfahrung und Not erhebt so unüberhörbare wie stille (An-) 
Klage. Es handelt sich um ein Stück dokumentarischer Belletristik ideal-
typischen Charakters: um religionssoziologische Literatur, hervorgegan-
gen aus teilnehmender Beobachtung eines so distanzierten wie orts- und 
liturgiekundigen Beobachters. 

Wir danken allen unseren Autor*innen für ihre Mühe sehr herzlich. 
 
Leipzig / Berlin, November 2023 Horst Junginger / Richard Faber 
 



21 

„Die Götter sind eine Funktion des Stils“ 
 

Schöne Literatur als Medium von Religionskritik 
am Beispiel des Drama in Leuten von Fernando Pessoa 

Alexandra Grieser 
 
 

0  Einleitung 
 
Europäische Religionskritik nach der Aufklärung wird vielfach als Domä-
ne der Philosophie und der Wissenschaft dargestellt. Die Philosophen der 
Aufklärung, Hegel, Feuerbach, Marx, Nietzsche und Freud gelten als ihre 
Gewährsmänner, und ihr philosophisches Grundmuster steht in der Tradi-
tion, Legitimationen für Religion vor Kants „Richterstuhl der Vernunft“ 
zu prüfen, zu widerlegen oder gegebenenfalls zu erneuern. Hinweise auf 
Literaten oder literarische Formen finden sich dagegen eher selten.1 Meist 
sind diese konzentriert auf die Camouflage-Funktion, die literarisches 
Schreiben gegen drohende Zensur einsetzt, bzw. auf die Übersetzung 
philosophischer Konzepte in literarische Formen.2  

Die Bedeutung literarischer Religionskritik, so eine erste These, 
reicht jedoch innerhalb der europäischen Religionsgeschichte weit über 
die popularisierende Darbietung religionskritischer philosophischer Ar-
gumente hinaus.3 Unter Literatur ist in diesem Zusammenhang jener Be-
reich gesellschaftlicher Kommunikation zu verstehen, der sich in komple-
xen Ausdifferenzierungsprozessen aus den artes liberales und dann den 
belles lettres im Laufe des 17. und 18. Jahrhunderts als Schöne Literatur 
herausgebildet hat.4 Erst als die Religion ihre Klammerfunktion verliert, 

                                                           
1  Als ein Beispiel unter vielen: Hartmut Zinser, Religionskritik, in: Hubert Cancik 

u.a. Hg., Handbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Bd. 1, Stuttgart 
1988, S. 310–18, hier S. 316, mit einem kurzen Hinweis zu Lessing. 

2  Vgl. beispielsweise die Beschreibung von David Humes Dialogen als „kaschierende 
literarische Form“: Heinz Meyer, Religionskritik, Religionssoziologie und Säkulari-
sation, Frankfurt a.M. 1988, S. 63. Weiter benannt werden meist Sartre und Camus, 
seltener sind Hinweise auf literarische Religionskritik bei Rousseau und de Sade.  

3  Zum methodischen Rahmen der Europäischen Religionsgeschichte zuerst: Burk-
hard Gladigow, Europäische Religionsgeschichte, in: Hans G. Kippenberg und Bri-
gitte Luchesi, Hg., Lokale Religionsgeschichte, Marburg 1995, S. 21–39. Mit die-
sem Bezug ist zugleich der regionale Rahmen der vorliegenden Argumentation 
gesteckt.  

4  Es sei betont, dass mit dieser Perspektive nur ein kleiner Ausschnitt des Themas 
„Literatur und Religion/Religionskritik“ beleuchtet wird. Zum historisch und sys-



Alexandra Grieser 

22 

entsteht die Schöne Literatur als jene unabhängige Position, die zugleich 
Folge und „agens“ dieses Prozesses darstellt.5 Diese Position ist jedoch 
nicht auf säkularisierende Funktionen zu beschränken. Indem sich Religi-
on zu einem Subsystem neben anderen entwickelt und Schöne Literatur 
sich dezidiert nicht religiös definiert, kann Literatur auf neue Weise zu 
einem Medium6 von Religion werden:  

Orientierungsmuster auch in der ‚schönen Literatur‘ vorgegeben 
zu finden, ist in Europa spätestens seit der Romantik zu einem fes-
ten Bestandteil religiösen Verhaltens geworden.7 

Literatur kann in diesem Prozess sowohl religionsnegierend, religionskri-
tisch als auch religionsaffirmativ oder -produktiv agieren, was sich am 
Beispiel der Neuen Mythologie zeigen lässt: Romantik und Neue Mytho-
logie richten sich im Rahmen religiöser Semantik polemisch gegen traditi-
onelle Formen von Religion. Das Grundanliegen, Religion gegen positi-
vistische und naturwissenschaftliche Weltdeutung einerseits und eine 
rationalistische Theologie andererseits neu zu verorten, kann in der Struk-
tur einer Aufklärung über die Aufklärung als kritisches Projekt verstan-
den werden. Auch wenn hier eine mythische Dichtung anvisiert wurde,8 
die als gemeinschaftsbildend und Autorität stiftend verstanden wurde, ist 
das Bewusstsein für das reflexive Verhältnis zum Mythos in den Texten 
deutlich vorhanden. Religiöse Entwürfe gehen hinter „eine unheilbare 

                                                                                                                             
tematisch weiteren Rahmen (mit weiterer Literatur) vgl.: Dorothee Elm von der 
Osten u.a., Hg., Texte als Medium und Reflexion von Religion im römischen 
Reich, Stuttgart 2006.  

5  Zum aktiven Einfluss von Literatur auf Modernisierung: Emilio Hidalgo-Serna, 
Don Quijote und die säkularisierende Einbildungskraft eines humanistischen 
Frühaufklärers, in: Lothar Bornscheuer u.a., Hg. Glaube – Kritik – Phantasie. Eu-
ropäische Aufklärung in Religion, Politik, Wissenschaft und Literatur, Frankfurt 
a.M. 1993, S. 67–82.  

6  Der Medienbegriff scheint hier im Widerspruch zum systemtheoretischen Vokabu-
lar zu stehen: Religion und Literatur sind in dieser Diktion Funktionssysteme, kei-
ne Medien, Subsysteme sind sogar durch bestimmte Medien definiert. In einer kre-
ativen Anwendung von Luhmanns Theorie gebraucht B. Gladigow diesen 
Ausdruck, um auf Diffusions- und Transferprozesse eingehen zu können, die erst 
durch die Ausdifferenzierung entstehen, siehe B. Gladigow, Europäische Religions-
geschichte (wie FN 3), S. 34. Diese Anwendung von Luhmanns Theorie findet sich 
ebenfalls in Diskussionen um die Beschreibung von Machtverhältnissen durch Sys-
temtheorie, siehe Michael Rempel, Systems Theory and Power/Knowledge: A 
Foucauldian Reconstruction of Niklas Luhmann’s Systems Theory, in: Internatio-
nal Journal of Sociology and Social Policy 16 (4), 1996, S. 58–90.  

7  Gladigow, Europäischer Religionsgeschichte (wie FN 3), S. 34.  
8  Vgl. z.B. zum „Bibel-Projekt“ der Frühromantiker Hans Blumenberg, Die Lesbar-

keit der Welt, Frankfurt a.M. 1986, S. 267–80.  



„Die Götter sind eine Funktion des Stils“ 

23 

Zweideutigkeit“ nicht zurück.9 Gerade an der literarischen Religionskritik 
der Romantik, die das Verständnis und die Praxis von Religion vielfältig 
beeinflusst hat, wird deutlich, dies als eine zweite These, dass Literatur 
beiträgt zu einem Wandel dessen, was als Religion in der Moderne zu 
beschreiben ist.  

Die Abgrenzung philosophischer Religionskritik gegen Literatur wie 
auch gegen Theater, Film oder Bildende Kunst, zeigt auf, dass Begriffe 
und Geltungsansprüche selbst Ergebnis von Ausdifferenzierungsprozes-
sen sind. Welche Standards für Kritik gelten und in welche Zuständig-
keitsbereiche Religion und Religionskritik fallen, bestimmt bis heute so-
wohl Methoden und disziplinäre Zugriffsweisen als auch die Gegenstände 
und Felder, auf denen beobachtet wird. Die Religionswissenschaft hat sich 
traditionell zurückgehalten in der Beschäftigung mit Religionskritik. Die 
Gründe sind zum einen in der wissenschaftsgeschichtlichen Abgrenzung 
gegen religionsphilosophische und theologische Zuständigkeiten zu su-
chen, zum anderen in einer Debatte um die Aufgabe der Religionswissen-
schaft im Hinblick auf Werturteile über Religion und Religionen. Hinzu 
kommt eine Debatte, die Konzepte von Kritik vor dem Hintergrund eu-
rozentristischer Ideen einer public sphere noch weit grundlegender in Fra-
ge stellt.10 

Diskursive und institutionelle Bereiche wie Philosophie, Wissen-
schaften, Kunst und Theologien sind also samt ihrer Abgrenzungsstrate-
gien selbst Faktoren einer Europäischen Religionsgeschichte, sei es in 
ablehnender Haltung gegen Religion oder in Anschlussfähigkeit und in 
ihrer Eigenschaft als potentielle Medien für religiöse Muster. Religion, 
ebenso wie Religionskritik, können daher in allen diesen Bereichen beo-
bachtet werden. Schöne Literatur als Medium von Religionskritik in den 
Blick zu nehmen, meint daher nicht nur, religionskritische Argumente, 
Ideen und Konzepte auch in literarischen Produktionen aufzufinden, 
sondern darzulegen, welche eigenen Formen von Religion und Religions-
kritik durch sie entstanden sind. 

Das schriftstellerische Werk des Portugiesen Fernando Pessoa bietet 
sich aus unterschiedlichen Gründen als Analysebeispiel an. Der Autor, der 

                                                           
9  Vgl. dazu Helmut Buchholz, Perspektiven der Neuen Mythologie. Mythos, Religion 

und Poesie im Schnittpunkt von Idealismus und Romantik um 1800, Frankfurt 
a.M. 1990, S. 8.  

10  Vgl. zur neueren Diskussion: Gritt Maria Klinkhammer u.a., Hg., Kritik an Religio-
nen. Religionswissenschaft und der kritische Umgang mit Religionen, Marburg 
1997, Russell T. McCutcheon, Critics, not Caretakers, New York 2001, Noah Sa-
lomon und Jeremy F. Walton, Religious Criticism, Secular Critique, and the ‚Critical 
Study of Religion‘: Lessons from the Study of Islam, in: Robert A. Orsi, Hg., The 
Cambridge Companion to Religious Studies, Cambridge (Mass.) 2012, S. 403–20 und 
Talal Asad u.a. Hg., Is Critique Secular? Blasphemy, Injury, and Free Speech, New 
York 2013.  



Alexandra Grieser 

24 

als Astrologe in Kontakt mit Aleister Crowley und dem europäischen 
Okkultismus stand und zugleich zur kritischen Avantgarde Portugals 
gehörte, hat im frühen 20. Jahrhundert eine der vielschichtigsten Reflexi-
onen auf Religion produziert. Diese Vielfalt schlägt sich im perspektivi-
schen Gesamtkonzept seiner literarischen Form nieder. Bis heute ist das 
unabgeschlossene und in Fragmenten vorliegende Werk Pessoas nicht voll-
ständig erschlossen, und erst kürzlich wurde ein Band mit den „Religions-
schriften“, Texten zur Kritik des Christentums und zum Entwurf eines 
„Neuen“ bzw. „Höheren Heidentums“, für das deutsche Publikum zu-
gänglich gemacht.11 Nicht zuletzt Pessoas eigenes Bewusstsein von der 
literarischen Differenz macht ihn zum exemplarischen Autor. „Ich war ein 
von der Philosophie angeregter Dichter und kein Philosoph mit dichteri-
schen Fähigkeiten“,12 diese Abgrenzung fordert, gleichsam als Leseanwei-
sung, dazu auf, alle Aussageformen, auch philosophische oder bekennt-
nishafte, in einem besonderen Modus zu verstehen, dem der Literatur.  
 
 

1  Religion und Literatur:  
Ein Verhältnis als Forschungsgegenstand 

 
Verortet man das Thema der literarischen Religionskritik in einem größe-
ren Rahmen, so lohnt sich ein Blick auf einige Forschungsrichtungen zum 
Verhältnis von Religion und Literatur. Im Zuge der Debatte um eine 
„Rückkehr der Religion“ ist in wissenschaftlichen wie auch populärwis-
senschaftlichen Publikationen ein verstärktes Interesse an diesem Verhält-
nis zu beobachten.13 Um methodische Erschließungen wird dabei gerun-
gen. Literaturwissenschaft und Theologie stehen über weite Strecken im 
Austausch und treffen sich systematisch durch eine Bestimmung wesent-
licher Gemeinsamkeiten zwischen Literatur und Religion.14 Solch sub-

                                                           
11  Fernando Pessoa und António Mora, Die Rückkehr der Götter. Erinnerungen an 

den Meister Caeiro, Zürich 2006. Der Übersetzer hat zugleich seine Dissertation 
zum Thema vorgelegt: Steffen Dix, Heteronymie und Neopaganismus bei Fernan-
do Pessoa, Würzburg 2005. Dix arbeitet auch den religionshistorischen Hinter-
grund und die Bezüge zur Antike aus, die ich hier vernachlässige. Ich baue auf die 
langjährigen Forschungen von S. Dix auf, mit Dank für die großzügige Zusammen-
arbeit.  

12  Fernando Pessoa, Dokumente zur Person und ausgewählte Briefe, Zürich 1988, 
S. 19.  

13  Vgl. etwa die Themenhefte der Zeitschrift Literaturen. Das Journal für Bücher und 
Themen 12, 2003 „Grüß Gott. Rückkehr der Religionen?“ und 12, 2005, „Wie ge-
waltig ist der Glaube?“  

14  Hierzu exemplarisch: Karl-Josef Kuschel und Walter Jens, Hg., Theologie und Reli-
gion. Zum Stand des Dialogs, München 1986 und Helmut Koopmann und 
Winfried Woesler, Literatur und Religion, Freiburg 1984.  



„Die Götter sind eine Funktion des Stils“ 

25 

stanzielle Verwandtschaft aktualisiert häufig den Begriff der besonderen 
Erfahrung, durch die Kunst und Religion vergleichbar seien. Indem ein 
gemeinsamer Aktionsradius hergestellt wird, gelangt Literatur einerseits 
auf die Ebene des Religiösen, wird aber andererseits als eine Schwundstufe 
des Religiösen aufgefasst. Das Verhältnis von Religion und Literatur wird 
so integriert in die Geschichte eines krisenhaften Verlustes; ästhetische 
Weltdeutung bearbeite zwar dieselben Problemstellungen wie Religion, 
müsse aber – bis auf wenige bekennende Literatur – hinter einem religiö-
sen Antwortpotential zurückbleiben.15 Ein solcher methodischer Zugang 
setzt Religion und Literatur auf eine Ebene, um dann durch eine Hierar-
chisierung ihrer religiösen Leistungen eher das Problem der Konkurrenz 
zwischen Literatur und Theologie zu lösen als ihre Beziehung zueinander 
zu beschreiben. 

Auch in motivgeschichtlichen Arbeiten findet sich diese Fragerich-
tung vielfach,16 und es ist dem Blick in die Geschichte der frühen Religi-
onswissenschaft zu verdanken, die Verflechtung von Religions- und Wis-
senschaftsgeschichte hierin zu erkennen. Beide Disziplinen führen die 
Tradition geisteswissenschaftlicher Hermeneutik fort, wenn sie in Bezug 
auf Schleiermacher und Dilthey religiöse und ästhetische Erfahrung paral-
lel konstruieren und substantialisieren.17 Pate für die Struktur der beson-
deren Erfahrung stehen Rudolf Otto und die religionsphänomenologische 
Tradition:18 Wenn empirische Religion als Ausdruck einer bestimmten – 
außerordentlichen und affizierenden – Erfahrung verstanden wird, so 
kann Literatur, sofern sie ähnlich wirkt, in die Sphäre des Religiösen sui 
generis eingemeindet werden. Phänomene, die außerhalb dieser Sphäre 
liegen – etwa abweichende, historische oder religionskritische Dimensio-
nen –, müssen als Deprivationen oder als säkular eingestuft werden. Ähn-
lich wie für die frühe Religionswissenschaft ergibt sich für Teile der Lite-
                                                           
15  Vgl. zu diesem Muster z.B. Karl-Josef Kuschel, Literatur, in: Christoph Auffarth 

u.a., Hg., Metzler Lexikon Religion, Stuttgart 1999, Bd. 2, S. 340–46, hier S. 345f.  
16  Hier schlagen sich die gemeinsamen Traditionen von christlicher Theologie und 

den Philologien nieder, vgl. z.B. Paul Konrad Kurz, Gott in der modernen Litera-
tur, München 1996 und Gerhard Kaiser, Christus im Spiegel der Dichtung. Exem-
plarische Interpretationen vom Barock bis zur Gegenwart, Freiburg 1997.  

17  Gadamer leitet aus dem griechischen Mythos einen wesentlich gemeinsamen Ur-
sprung von Literatur und Religion ab. Er gelang von dort zu einem Wahrheitsan-
spruch auch der Kunst, der aber vom Wort der christlichen Botschaft noch über-
troffen werde: Hans-Georg Gadamer, Ästhetische und religiöse Erfahrung, in: 
ders., Ästhetik und Poetik (Gesammelte Werke Bd. 8), Tübingen 1993, S. 143–55, 
hier S. 145f. und S. 155.  

18  Zur ästhetischen Semantik bei Otto kurz: Wolfgang Braungart: Ästhetische Religi-
osität oder religiöse Ästhetik? Einführende Überlegungen zu Hofmannsthal, Rilke 
und George und zu Rudolf Ottos Ästhetik des Heiligen, in: ders., Hg., Ästhetische 
und religiöse Erfahrungen der Jahrhundertwende, 3 Bde., Bd. 2, Paderborn 1998, 
S. 15–29.  



Alexandra Grieser 

26 

raturwissenschaft das Problem einer Annäherung von religiösen Interes-
sen und wissenschaftlicher Beschreibung.19 Anders argumentiert manch 
marxistische oder ideologiekritische Ausrichtung der Literaturwissen-
schaft. Hier ist die religionskritische Funktion von Literatur Kriterium 
ihrer Wertung, oder aber Religion wird kaum thematisiert. Beide Extreme 
orientieren sich am Paradigma der Säkularisierung: das eine, indem das 
„Heilige“ auch in moderner Literatur wiederzufinden und sie deshalb 
mögliches religiöses Medium in einer säkularen Welt sei,20 das andere, 
indem Literatur ihre Aufgabe im Beitrag zur wünschenswerten Abschaf-
fung der Religion finde. Solche – vereinfacht dargestellten – Zugänge 
reproduzieren religionsaffine bzw. -negierende Positionen. Jene Bereiche, 
in denen Literatur Religion jenseits von Verkündigung oder Negation 
verhandelt, geraten aus dem Blick. 

Nachdem der cultural turn in Religionsforschung und den Philolo-
gien21 die Zuständigkeitsfrage für Themengebiete neu strukturiert hat, ist 
auch das Feld von Religion und Schöner Literatur neu bestimmt worden. 
Eingebunden in Sozial- und Mediengeschichte, rechtliche und ökonomi-
sche Zusammenhänge, Bildungssysteme und jene Prozesse, in denen ein 
gesellschaftlicher Zeichen- und Symbolvorrat sich bildet, entstehen ande-
re Facetten eines historischen Verhältnisses von Religion und Literatur.22 
In der Logik eines kulturwissenschaftlichen Ansatzes ermöglichen die 
Erträge und Methoden unterschiedlicher Forschungen, z.B. religionsöko-
nomischer oder -ästhetischer, ein umfassenderes Bild zeichnen zu kön-
nen.23  

                                                           
19  Erhellend sind die Hinweise auf eine traditionelle Affinität der Religionswissen-

schaft zu Literatur, etwa bei Friedrich Max Müller oder Mircea Eliade: Eric J. Zio-
lkowski, History of Religions and the Study of Religion and Literature. Grounds 
for Alliance, in: Literature & Theology 12, 1998, S. 305–25, hier S. 308f.  

20  Vgl. Stefan Sawicki, Das Sacrum in der Literatur, in: Koopmann und Woesler, 
Literatur und Religion (wie FN 14), S. 34–52.  

21  Zur umstrittenen kulturwissenschaftlichen Wende der Philologien in Deutschland: 
Claudia Benthien und Hans Rudolf Velten, Hg., Germanistik als Kulturwissen-
schaft, Reinbek 2002 und Heinz Dieter Kittsteiner, Hg., Was sind Kulturwissen-
schaften? 13 Antworten, München 2004.  

22  Dies zeigen neuere Arbeiten, v.a. zu esoterischen und okkultistischen Traditionen: 
Jürgen Barkhoff, Magnetische Fiktionen. Literarisierung des Mesmerismus in der 
Romantik, Stuttgart 1995, Bettina Gruber, Die Seherin von Prevorst. Romantischer 
Okkultismus als Religion, Wissenschaft und Literatur, 2000 dies., Hg., Erfahrung 
und System. Mystik und Esoterik in der Literatur der Moderne, Opladen 1996 und 
Priska Pytlik, Okkultismus und Moderne. Ein kulturhistorisches Phänomen und 
seine Bedeutung für die Literatur um 1900, Paderborn 2005.  

23  Vgl. z.B. den multifaktoriellen Ansatz von Anne Koch: ‚Religionshybride‘ Gegen-
wart. Religionswissenschaftliche Analyse anhand des Harry-Potter-Phänomens, in: 
Zeitschrift für Religionswissenschaft 14, 2006, S. 1–23; zum Aspekt der Medialität 
von Religion und der Rolle des Lesens: Karl Erich Grötzinger und Jörg Rüpke, 



„Die Götter sind eine Funktion des Stils“ 

27 

Substantielle Bestimmungen von Literatur und Religion gehören als 
Gegenstände in den Reflexionshorizont historischer Beschreibung, um 
das Verhältnis von Literatur- und Religionsgeschichte rekonstruieren zu 
können.24 Methodisch können Religion wie auch Literatur als spezifische 
Formen gesellschaftlicher Kommunikation aufgefasst werden, um Struk-
turwandel und neue Phänomene überhaupt zur Kenntnis nehmen zu kön-
nen. Wenn Literaturwissenschaftler und Literaturwissenschaftlerinnen sich 
gegen den „Ballast eines hypertrophierten Literaturbegriffs“25 wenden, so 
ist damit die Aufbereitung kulturwissenschaftlicher Beschreibungssprache 
und Gegenstandsdefinition verbunden. Gilt Literatur als ein kulturelles 
Symbolsystem neben anderen, so geht dem voraus, die signifikanten Leit-
kategorien Schöner Literatur – Schönheit, Fiktionalität, Vieldeutigkeit und 
Autonomie – historisch zu verorten, die Problematik des Beschreibungsbe-
griffs aber deutlich zu machen.26 Als historisch orientierter deskriptiver 
Begriff dient Schöne Literatur heute einerseits als Abgrenzung gegen andere 
Literaturformen wie Gebrauchsliteratur oder dezidiert religiöse Literatur, 
oder Formen der Programm- oder Tendenzliteratur. Andererseits gilt die 
Forderung, dass die Funktion der Unterhaltung und der „interessanten 
Literatur“ eingeschlossen werden soll.27 Im Hinblick auf Religion und Reli-
gionskritik ist dies zentral, denn Unterhaltung schließt Thematisierung des 
Religiösen, Verwendung religiöser Sprachformen und etwa anarchische 
Kritikformen nicht aus, sollte deshalb auch von einem hochkulturellen 
Literatur- und Religionsverständnis nicht ausgeschlossen werden. Wie ein 
Text zu klassifizieren sei, liegt letztlich auch für eine wissenschaftliche 
Beschreibung nicht unwesentlich in der Entscheidung der Leser und Lese-
rinnen. Interessante Ergebnisse hat auch hier die Anwendung systemtheo-
retischer Modellvorstellungen erbracht, indem Religion und Literatur als 

                                                                                                                             
Hg., Literatur als religiöses Handeln?, Berlin 1999, Burkhard Gladigow, Von der 
Lesbarkeit der Religion zum iconic turn, in: Günter Thomas, Hg., Religiöse Funk-
tionen des Fernsehen?, Wiesbaden 2000, S. 107–24, Anja Kirsch u.a., Hg., Narrati-
ve Cultures and the Aesthetics of Religion, Leiden 2020. In letzterer Perspektive 
wird vorgeführt, wie „Erfahrung“ als Analysekategorie wieder eingeholt werden 
kann, ohne die ideologischen Probleme der Religionsphänomenologie. 

24  Statt einer Definition von Schöner Literatur oder einer Begriffsgeschichte ist des-
halb eine Definitionsgeschichte von Schöner Literatur vorgelegt worden. Sie zeigt 
kursorisch die vielfältigen Konvergenzen von Religions- und Literaturgeschichte 
auf: Peter J. Brenner, Was ist Literatur?, in: Renate Glaser und Matthias Luserke, 
Hg., Literaturwissenschaft – Kulturwissenschaft, Opladen 1996, S. 11–47. 

25  Ebd., S. 36. 
26  Ebd., S. 14–24. 
27  Zu einer „Ästhetik des Populären“: Gerhard Plumpe, Die Literatur der Philoso-

phie, in: ders. und Niels Werber, Hg., Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer 
polykontexturalen Literaturwissenschaft, Opladen 1995, S. 165–81, hier: 178–81. 
Zur „interessanten“ vs. „schönen Literatur“: Niels Werber, Der Markt der Musen, 
in: ebd., S. 183–216, hier S. 199–201. 



Alexandra Grieser 

28 

ausdifferenzierte Kommunikationsweisen im Verbund mit anderen Sys-
temen gesehen werden, die einander Umwelten sind, sich beobachten und 
damit Koevolutionen zwischen den Systemen beschreibbar machen.28  
 
 

2  Medien von Religionskritik: 
Wege der Ausdifferenzierung und Optionen literarischer Formen 

 
Allgemein betrachtet ist die Entstehung moderner Religionskritik nicht 
zu trennen von der Entwicklung der Naturwissenschaften, den Künsten, 
etwa dem Theater, und der humanistischen Tradition, welche Kritik als 
eine philologische Methode etabliert. Die vielfach als Unterdrückungsge-
schichte formulierte Beschreibung der Ausdifferenzierung von Schöner 
Literatur benennt aber als wichtigsten Bezugspunkt die Philosophie, die 
eine erkenntnistheoretische Auffassung von Kritik im Laufe der Neuzeit 
zur ihrer genuinen Aufgabe erhebt. Einerseits löst sie sich von der Theo-
logie, indem sie neue erkenntnistheoretische Kriterien – Descartes Forde-
rung nach logischer Widerspruchsfreiheit und Kants Frage nach der Mög-
lichkeit von Erkenntnis – auch für Religion geltend macht und so den 
religiösen Offenbarungsanspruch unter Legitimationsdruck setzt.  

Andererseits kann ein dialektisches Verhältnis zwischen Theologie 
und einer bestimmten Tradition von Philosophie beschrieben werden. 
Ihre Entwicklung ist nicht trennbar von einer selbstreflexiven Theologie, 
die als solche zur Rationalisierung und Modernisierung, um nicht zu sa-
gen zur eigenen Säkularisierung, beigetragen hat.29 Die Verbindung zur 
Philosophie besteht darin, dass vor allem in der Religionsphilosophie ein 
Funktionswandel stattgefunden hat: Philosophie löst sich nicht nur von 
Theologie, sondern übernimmt unter neuen Prämissen z.T. die Absolut-
setzung von moralischen und rationalen Standards.30 Literatur als Medium 
von Kritik bleibt in diesem Prozess unscheinbar bzw. bis in die Aufklä-
rung hinein ambivalent.  

Zum einen besteht ein Misstrauen gegen das Literarische, das lange 
Tradition hat: Wo die Theologie Dichtung für nicht wahrheitsfähig hält in 
Bezug auf die Darstellung göttlicher Offenbarungswahrheiten, spricht die 
Philosophie der Literatur ab, rationale Standards erreichen zu können. 

                                                           
28 Dies ist die Gesamtanlage des Bandes von Plumpe und Werber, Beobachtungen der 

Literatur (wie FN 27).  
29  Zu dieser These, siehe Christoph Auffarth, Einführung: Theologie als Religionskri-

tik, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 15 (1) 2007), S. 1–4. 
30  Dass hieraus auch die Überbietung der Religion durch die Philosophie ableitbar ist, 

zeigt u.a. Jens Schlieter, ‚Aufgabe der Philosophie ist, die Vernunft der Religion zu 
zeigen‘: Hegels Philosophie als religionskritisches und religionsproduktives Medi-
um, in: Zeitschrift für Religionswissenschaft 6 (2), 2006, S. 133–55. 


