


© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Kulturen des Christentums – Neue Zugänge zur 

Frühen Neuzeit | Cultures of Christianity – 

New Approaches to Early Modern History 

Herausgegeben durch 
Nadine Amsler, Andreea Badea, Birgit Emich, Markus Friedrich und 
Christian Windler 

Wissenschaftlicher Beirat 
Marco Cavarzere, Liesbeth Corens, Simon Ditchfield, Christophe Duhamelle, 
Marjorie Elizabeth Plummer, Matthias Pohlig, Ulinka Rublack, Ulrike Strasser, 
Sascha Salatowsky und Günther Wassilowsky 

Band 6 

In der Reihe „Kulturen des Christentums“ erscheinen innovative Studien zur 
Geschichte des Christentums in seinen vielfältigen Ausprägungen während 
der ‚langen‘ Frühen Neuzeit. Im Zentrum stehen dabei die Wechselwirkungen 
zwischen religiösen Phänomenen und ihren politischen, sozialen, wirtschaftlichen, 
intellektuellen und medialen Umwelten. Religiöse Formationen werden nicht als feste 
Entitäten, sondern als das Ergebnis dynamischer Prozesse von Identitätsaffirmation 
und Abgrenzungsbestrebungen betrachtet. Besondere Beachtung wird Aspekten 
der regionalen Pluralität, der lokalen Eigenständigkeit und der heterogenen 
Ausdrucksformen des Christentums geschenkt. In geographischer Hinsicht trägt die 
Reihe der Tatsache Rechnung, dass das Christentum in der Frühen Neuzeit prägende 
Entwicklungen hin zu einer globalen Religion erlebte. Sie ist deshalb offen für Arbeiten 
zu allen Weltregionen sowie insbesondere für Ansätze einer globalen religiösen 
Verflechtungsgeschichte. 

Die Herausgeber 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Elisabeth Fischer 

Weibliche Heiligkeit prüfen 

Der Fall der Mystikerin Maria Columba Schonath 
(1730–1787) 

BÖHLAU 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Gedruckt mit freundlicher Unterstützung des Erzbistums Bamberg und der FONTE-Stiftung. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek: 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 
im Internet über https://dnb.de abrufbar. 

© 2026 Böhlau, Lindenstraße 14, D-50674 Köln, ein Imprint der Brill-Gruppe 
(Koninklijke Brill BV, Leiden, Niederlande; Brill USA Inc., Boston MA, USA; Brill Asia Pte Ltd, Singapore; 
Brill Deutschland GmbH, Paderborn, Deutschland; Brill Österreich GmbH, Wien, Österreich) 
Koninklijke Brill BV umfasst die Imprints Brill, Brill Nijhoff, Brill Schöningh, Brill Fink, 
Brill mentis, Brill Wageningen Academic, Vandenhoeck & Ruprecht, Böhlau und V&R unipress. 

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen Fällen bedarf der vorherigen schriftlichen 
Einwilligung des Verlages. 

Umschlagabbildung: Abbildung des Heilig Grab Klosters auf dem Plan der Stadt Bamberg von Petrus 
Zweidler (Gründtlicher abriß der Statt Bamberg..., 1602), Staatsbibliothek Bamberg V B 22/1.2, Foto: Gerald 
Raab (https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:22-dtl-0000046901). 

Umschlaggestaltung: Michael Haderer, Wien 
Korrektorat: Ulrike Weingärtner, Gründau 
Satz: le-tex publishing services, Leipzig 
Druck und Bindung: Elanders Waiblingen, Waiblingen 
Printed in the EU 

Vandenhoeck & Ruprecht Verlage | www.vandenhoeck-ruprecht-verlage.com 
E-Mail: info@boehlau-verlag.com 

ISBN 978-3-412-53400-4 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 

https://dnb.de
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:22-dtl-0000046901
https://www.vandenhoeck-ruprecht-verlage.com
mailto:info@boehlau-verlag.com


Für meine Eltern 





Inhalt 

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11 

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 
Hinführung zum Thema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13 
Ziele und Methode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23 
Aufbau der Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43 
Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46 

1. Der Untersuchungsgegenstand . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51 
1.1 Maria Columba Schonath – Leben und Spiritualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51 
1.2 Heilig Grab und St. Christophorus Martyr. Die Bamberger 

Dominikanerklöster und ihre Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53 
1.3 Gottes Werk und Teufels Beitrag: Vorstellungen vom Übernatürlichen in 

der Frühen Neuzeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62 

2. Die Prüfung des Übernatürlichen in kirchlichen Kanonisationsverfahren und 
durch die Unterscheidung der Geister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67 
2.1 Zu den Ehren der Altäre: Die empirische Prüfung von Heiligkeit in 

frühneuzeitlichen Kanonisationsverfahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67 
2.1.1 Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des 

Verfahrensablaufs und die Bedeutung guter Lobbyarbeit . . . . . . . . . 67 
2.1.2 Historisch-philologische Prüfungsverfahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74 
2.1.3 Der Ruf der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die heroischen 

Tugenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75 
2.1.4 Der Ruf der Wundertätigkeit (fama signorum) und die Bedeutung 

des Körpers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77 
2.2 Das Verhältnis von Zentrum und Peripherie im Fall Schonath: Prüfung 

von Heiligkeit vor einem Informativprozess . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79 
2.3 Die Unterscheidung der Geister: Eine Technik zur Prüfung des 

Übernatürlichen und die Bedeutung von Geschlecht . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82 

3. Heiligkeit auf dem Prüfstand: Maria Columba Schonath im Fokus der 
Geistlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95 
3.1 Heiligkeit und Herrschaft: Fürstbischof und Dominikanerorden im Fall 

Schonath . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



8 Inhalt 

3.1.1 Das Erscheinen der Stigmata und die mystische Vermählung 
(Winter 1763/1764) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95 

3.1.2 Fürstbischof oder Dominikanerorden? Rechtliche 
Entscheidungsgewalt im Fall Maria Columba Schonath . . . . . . . . . . 101 

3.1.3 „keinen Anlaß zu Religions-Spottungen geben“. Fürstbischof Adam 
Friedrich von Seinsheim und das Untersuchungsverfahren im 
Kontext der katholischen Aufklärung (Winter 1764) . . . . . . . . . . . . . 108 

3.1.4 Rang und Heiligkeit: Der Dominikanerorden, Maria Columba 
Schonath und die Frage nach der richtigen Berufung (Frühjahr 
1764) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122 

3.1.5 Das Blutwunder am Kruzifix. Geschlossen gegen eine Verehrung 
Maria Columba Schonaths (1765) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 132 

3.1.6 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. 
Profilierungsversuche von Provinz und Konvent (ab 1766) . . . . . . . 137 

3.1.7 Das Schweigen der letzten Jahre und der Tod Maria Columbas . . . . 141 
3.2 Unterscheidungstechniken der Geistlichkeit im Fall Schonath . . . . . . . . . . 143 

3.2.1 Textproduktion außerhalb der Klausur: Zur Aussagekraft von 
Briefen für die Unterscheidung der Geister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143 

3.2.2 Unterscheidungstechniken in der geistlichen Führung . . . . . . . . . . . 147 
3.2.3 Die Evidenz des Zeichens: Die Unterscheidung der Geister bei 

Stigmata, dem Ring der mystischen Vermählung und dem 
verzückten Körper der Mystikerin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162 

3.2.4 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. Die 
Unterscheidung der Geister mithilfe eines Exorzismus . . . . . . . . . . . 175 

3.2.5 Das blutende Kruzifix als Gnadenbild: Zum Zusammenhang von 
Heiligkeit und Objekten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186 

3.2.6 Abt Oswald Loschert, das Gutachten über Maria Columba Schonath 
und der Hexenprozess der Maria Renata Singer von Mossau . . . . . . 201 

4. Prüfung von Heiligkeit innerhalb der Klausur: Weibliche 
Unterscheidungstechniken sowie die Möglichkeiten und Grenzen ihrer 
Autorisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211 
4.1 Textproduktion in der Klausur: Zur Aussagekraft religiöser 

Selbstzeugnisse für die Unterscheidung der Geister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 211 
4.1.1 Die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba Schonaths . . . . . . . . . 211 
4.1.2 Die Vita von Maria Bernarda Kröner: Ein Gemeinschaftsprojekt der 

Nonnen des Klosters Heilig Grab . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221 
4.1.3 Notizen gegen das Vergessen: Weitere Zeugnisse von Nonnen . . . . 228 

4.2 Die Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath und die 
Nonnen des Heilig Grab Klosters . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Inhalt 9 

4.2.1 Krankheit als imitatio Christi: Die Unterscheidung der Geister am 
kranken Leib der Mystikerin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230 

4.2.2 Körperliche Zeichen von Heiligkeit: Die Prüfung des stigmatisierten 
und verzückten Leibes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 241 

4.2.3 Erscheinungen Armer Seelen: Eine Frömmigkeitspraktik und ihre 
Prüfung als konstituierendes Element weiblicher Heiligkeit . . . . . . . 248 

4.2.4 Die Besessenheit Maria Augustina Schöningers als Beweis von 
Maria Columba Schonaths Heiligkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 259 

4.2.5 Demut und Gehorsam: Tugendhaftigkeit als Gradmesser von 
Heiligkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267 

4.2.6 Die discretio der Priorin und die charismatische Unterscheidung der 
Geister durch Maria Columba Schonath. Geistliche Führung im 
Verhältnis von Autorität und Macht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278 

4.3 Im Ruf der Heiligkeit verstorben. Die Rezeption von Maria Columba 
Schonath vom 18. bis ins 21. Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289 
4.3.1 Intra Muros: Rezeption in klösterlichen Netzwerken . . . . . . . . . . . . . 289 
4.3.2 Kloster und Stadt: Von der Durchlässigkeit der Klausur im 

18. Jahrhundert bis zur Gründung des Columba-Schonath-Bundes 
(1925) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297 

4.3.3 Eine Heilige als Familienkapital . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304 
4.3.4 Die Verfügungsgewalt über den Körper und die Produktion von 

‚Reliquien‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 307 

5. Ergebnisse: Heiligkeit, Mystik und ihre Prüfung: Eine Frage des Geschlechts? . . 313 
5.1 Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313 
5.2 Charakteristika weiblicher Heiligkeit und dominikanischer Mystik im 

18. Jahrhundert am Beispiel Columba Schonath . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317 
5.3 Die Unterscheidung der Geister an Frauen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 319 
5.4 Frauen unterscheiden die Geister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 322 

6. Ausblick: Impulse für weitere Forschungen und zum Zusammenhang der 
Unterscheidung der Geister und der New Science . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 327 

7. Abkürzungs- und Siglenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331 

8. Bibliografische Angaben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333 
8.1 Archivalische Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333 
8.2 Gedruckte Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 336 
8.3 Internetquellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340 
8.4 Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



10 Inhalt 

9. Abbildungsnachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 373 

10. Ortsregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375 

11. Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 377 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Vorwort 

Sie lesen gerne Vorworte? Ich auch. Schließlich geben sie Einblicke in die Entstehungs- 
geschichte eines Buches und verraten, wer alles zum Gelingen desselben beigetragen 
hat. Denn Bücher dieser Art entstehen stets in einem Netzwerk aus Impulsgeber:innen, 
Korrekturleser:innen, Freund:innen und Familie. 

Dieses Buch ist die leicht gekürzte Fassung meiner Dissertation, die ich im Winterse- 
mester 2022 an der Fakultät für Geisteswissenschaften im Fachbereich Geschichte an 
der Universität Hamburg eingereicht habe. Ich möchte meinen Betreuer:innen Prof. 
Dr. Markus Friedrich (Universität Hamburg) und Prof. Dr. Xenia von Tippelskirch 
(Humboldt-Universität zu Berlin, heute Goethe-Universität Frankfurt am Main), die 
mir akademische Lehrer:innen im besten Sinne waren, meinen tiefen Dank ausspre- 
chen. Xenia von Tippelskirch hat mich während meiner Zeit als ihre studentische 
Hilfskraft nicht nur an das Thema weibliche Religiosität herangeführt, sondern auch 
meine ersten wissenschaftlichen Unternehmungen begleitet und gefördert und mir bei 
unserem gemeinsamen Sammelband ihr Vertrauen geschenkt. Ihre kritische Lektüre 
meiner Texte und ihre Ratschläge, insbesondere bei meinen ersten Archivrecherchen, 
waren mir eine unerlässliche Hilfe. Auch Markus Friedrich, als dessen wissenschaftliche 
Mitarbeiterin ich den Großteil der Arbeit verfasst habe, hielt seine Tür stets offen für 
mich. Seine Ermahnung, den großen Bogen nicht aus dem Blick zu verlieren, werde ich 
nie vergessen. Für seine Wertschätzung, seine Förderung, derer ich mir stets sicher sein 
konnte, sowie seine passgenaue Kritik und seine freundliche Art danke ich sehr. 

Ich möchte auch den Herausgeber:innen der Reihe Kulturen des Christentums für die 
Aufnahme meiner Arbeit in die Reihe danken, namentlich Nadine Amsler, Andreea 
Badea, Birgit Emich, Markus Friedrich und Christian Windler. 

Das Erzbistum Bamberg, die Fonte-Stiftung zur Förderung des geisteswissenschaftli- 
chen Nachwuchses sowie der Fachbereich Geschichte der Universität Hamburg haben 
den Druck dieser Arbeit großzügig finanziell unterstützt, wofür ich ihnen außerordent- 
lich dankbar bin. 

Mein herzlicher Dank gilt Dorothee Wunsch, Julia Roßberg und Ulrike Weingärtner 
vom Böhlau-Verlag für ihre vielfältige, schnelle und immer hilfreiche Unterstützung 
bei der Überarbeitung des Manuskripts. 

Ein besonderer Dank gilt dem Bamberger Domkapitular Dr. Norbert Jung, der meine 
Arbeit nicht nur wohlwollend mit dem Blick des Theologen gegengelesen hat, sondern 
mir auch seine Transkripte verschiedener Quellen zur Verfügung gestellt hat, als diese 
während meiner Recherchen in Rom im Archiv nicht mehr auffindbar waren. Ebenfalls 
ein herzlicher Dank gilt den Ordensschwestern des Klosters zum Heiligen Grab in Bam- 
berg. Sie haben mich nicht nur während meiner Archivrecherchen aufs angenehmste 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



12 Vorwort 

beherbergt, durch sie habe ich auch die Bedeutung von Schwesternschaft in einer klös- 
terlichen Gemeinschaft neu begriffen. Mein besonderer Dank gilt Schwester Maria 
Berthilla Heil OP, die mich an ihren eigenen Recherchen zu Maria Columba Schonath 
teilhaben ließ. Großes Vergnügen bereitete mir auch der Austausch mit Dr. Josef Urban, 
dem ehemaligen Leiter des Diözesanarchivs Bamberg, mit dem ich bei einem „Hörnla“ 
in den Bamberger Cafés über Maria Columba Schonath sprechen durfte. 

In den Archiven habe ich vielfältige Unterstützung durch die Mitarbeiter:innen 
erfahren. Namentlich hervorheben möchte ich das Archiv der Erzdiözese Bamberg, das 
Stadtarchiv Bamberg und das Staatsarchiv Bamberg sowie Frau Dr. Bettina Wagner von 
der Staatsbibliothek Bamberg. 

In Vorträgen konnte ich mein Projekt vorstellen und erhielt dabei wertvolle Im- 
pulse. Stellvertretend seien an dieser Stelle Dr. Klaus-Bernward Springer sowie die 
Kolleg:innen des Berliner Frühneuzeitkolloquiums und die Mitglieder des Arbeitskrei- 
ses Geschlechtergeschichte der Frühen Neuzeit genannt, denen ich jeweils meine Arbeit 
präsentieren durfte. Mit Prof. Dr. Franz X. Kohlschein (†), ohne dessen Edition der 
Handschriften der Maria Columba Schonath ich diese Arbeit nur mit größter Mühe 
hätte schreiben können, durfte ich einen schönen Tag in Paderborn verbringen, bei 
dem er mir seine Perspektive auf die Quellen darlegte. 

Mein herzlicher Dank gilt auch den Kolleg:innen der beiden Universitäten, an denen 
ich arbeiten durfte. Diese haben nicht nur kritisch meine Gedanken hinterfragt und 
meine Texte Korrektur gelesen, sondern mir auch ihre Freundschaft geschenkt. Mein 
Dank gilt besonders Hannah Bödecker, Michael Leemann, Judith Lipperheide, Nathalie 
Klinck, Franziska Knapp und Elena Vanelli. 

Dr. Heike Krause, Norbert Krause, Astrid Gutteck und Christine Holzhausen haben 
das Manuskript in seiner Endphase redigiert. Auch danke ich Jan Wiechert für die 
Diskussionen und Lina Peiffer für das gemeinsame Nachdenken über Mystikerinnen 
im 18. Jahrhundert. 

Zuletzt möchte ich meinem Ehemann Claudio Gutteck danken, der mir in den 
Jahren meiner beruflichen Qualifikation den Rücken freigehalten hat und der durch 
seine liebevolle Fürsorge unsere Tochter vergessen ließ, dass sie ihre Mama in den ersten 
anderthalb Jahren ihres Lebens immer wieder mit diesem Buch teilen musste. Meinen 
Eltern, die mir ein sorgenfreies Studium ermöglicht und mich stets unterstützt haben, 
sei dieses Buch gewidmet. 

Schwäbisch Hall 2025 
Elisabeth Fischer 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Einleitung 

Hinführung zum Thema 

Die Menschen der Frühen Neuzeit sahen die irdische Welt bevölkert von einer Reihe 
übernatürlicher Wesen, die sowohl gute als auch schlechte Absichten hegten. Zahlreiche 
Berichte unterschiedlicher geografischer Herkunft und konfessioneller Prägung erzäh- 
len von solchen Begegnungen. So soll zum Beispiel 1684 in der Oberlausitz eine Frau 
vom Gespenst einer jungen Frau heimgesucht und aufgefordert worden sein, Rache an 
deren Mörder zu nehmen, der die junge Frau einst umgebracht hatte. Ein Poltergeist 
aus dem kursächsischen Paußsitz ließ angeblich 1696 Gegenstände verschwinden und 
ängstigte die Bewohner des Ortes mit unheimlichen und unerklärlichen Geräuschen. 
Zwischen Nürnberg und Nördlingen soll gegen Ende des 17. Jahrhunderts ein Irrlicht 
aufgetreten sein, das einen Reisenden, der gerade eine Brücke überqueren wollte, in 
den Fluss und somit ins Verderben zu locken versuchte. In Straubing ergriffen, so die 
Überlieferung, 1662 mehrere Dämonen Besitz von einer jungen Frau und marterten 
die Besessene fast zu Tode. Vielfältig überliefert ist auch die Angst vor Hexen, etwa 
vor solchen, die 1576 in Dillingen angeblich Vieh und Ernten durch Schadenzauber 
verdarben.1 Die Angst vor bösen Kräften war allgegenwärtig. Als besonders gefähr- 
lich galt der Teufel dann, wenn er vorgab, eine gute Kraft,2 also ein „Engel des Lichts“ 
(2 Kor 11, 13–15) zu sein, der beliebige Formen annahm und auf diese Weise Menschen 
ins Unglück führte.3 

Doch beschützen, so die Vorstellung der Frühen Neuzeit, auch gute Kräfte die Men- 
schen. Aus Sicht der katholischen Kirche entfalteten sie ihr wohltätiges Wirken be- 
sonders in den kirchlichen Sakramenten und Ritualen: An zahlreichen Orten wurden 
die Gottesmutter und die vielen Heiligen um ihren Beistand und Schutz angefleht. 
Devotionalien und Sakramentalien konnten Hab und Gut schützen; wundersame Hei- 
lung von unheilbaren Krankheiten konnten in den vielen Wallfahrtsorten erbeten und 

1 Zum Poltergeist und zum Lausitzer Gespenst siehe Rieger, Der Teufel im Pfarrhaus, 9 f., 69 f. Die 
Geschichte vom Reisenden stammt aus Der höllische Proteus oder tausendkünstige Versteller von Erasmus 
Francisci (1690), Vgl. Francisci, Der Höllische Proteus, 174 f. Den Straubinger Besessenheitsfall hat 
Trevor Johnson beschrieben. Siehe Johnson, Besessenheit, Heiligkeit und Jesuitenspiritualität. Die 
Dillinger Hexe erwähnt Hans Kuntz 1580 in Ders., Newe Zeittung. 

2 Vgl. Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 173. 
3 Mit dieser in der Frühen Neuzeit gängigen Lesart des Paulus-Briefs wurde dem Teufel eine pseudoomni- 

potente Macht zugesprochen und der Engel des Lichts zu einem abgedroschenen Code für Betrug, ohne 
dass dies zu einer Einschränkung der Macht Gottes führte. Vgl. Copeland/Machielsen, Introduction, 
3 f. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



14 Einleitung 

erbetet werden. Davon zeugen auch die Dankesgesten derjenigen, deren Hoffnung auf 
Hilfe, Beistand oder Heilung erfüllt wurden. So schenkte 1776 eine Frau namens Anna 
Bruggmayr den Franziskanerinnen in Kaufbeuren eine lebensgroße, naturgetreue und 
sie selbst darstellende Votivfigur aus Wachs, um für die Errettung aus einer Notlage 
zu danken.4 Im Bamberger Dominikanerinnenkloster Heilig Grab, das im Zentrum 
dieser Untersuchung steht, wurde der Laienschwester Maria Columba Schonath nach- 
gesagt, sie könne Kontakt zu den Armen Seelen im Fegefeuer aufnehmen und deren 
Botschaften überbringen. Indem sie beispielsweise Handabdrücke auf Gegenständen 
hinterließen, baten die Toten die Lebenden um fürbittende Gebete, die ihren quälenden 
Aufenthalt im Purgatorium verkürzen oder gar beenden konnten.5 

Den Fluchtpunkt der geschilderten Phänomene bildete die Vorstellung vom allmäch- 
tigen christlichen Gott und vom Teufel als dessen Widerpart. Der Übergang zwischen 
Dies- und Jenseits, zwischen der Welt der Menschen und jener der Geister, wurde in der 
Frühen Neuzeit als durchlässig erachtet. Sowohl Gott und Teufel als auch ihre untergebe- 
nen Engel, Heiligen und Dämonen griffen unmittelbar, sinnlich erfahrbar und materiell 
in die als zeichenhaft begriffene Natur ein.6 Die ambivalente Begegnung mit dem als 
Teil der Wirklichkeit verstandenen Übernatürlichen – sei es in Form göttlicher oder 
teuflischer Kräfte – stellte somit eine Alltagserfahrung frühneuzeitlicher Menschen dar; 
sie kann als Facette einer ungeteilten Erfahrungswelt begriffen werden.7 Konfessions- 
und ständeübergreifend wurden Träume, innere Stimmen und religiöse Empfindungen 
interpretiert und hinsichtlich ihrer Herkunft geprüft – sei es in Form der als Aberglaube 
diffamierten Magie, gelehrter Angelologie und Dämonologie oder schichtenübergrei- 
fend in der Deutung von Naturzeichen wie Prodigien und Wundergeburten.8 Auch 
wenn sich die Diskurse über das Übernatürliche im Laufe der Frühen Neuzeit mehr- 
fach änderten, blieb der Glaube an die grundsätzliche Präsenz und Wirkmächtigkeit 
übernatürlicher Kräfte in der irdischen Welt bis ins 18. Jahrhundert bestehen.9 

Auch aus katholischen Klöstern, um die es in diesem Buch gehen soll, sind solche 
Vorkommnisse überliefert: Oftmals wurde an einzelnen Nonnen oder Mönchen ein 
irritierendes Verhalten beobachtet. Sie schrien ohne Erklärung unkontrolliert oder 
schwiegen immerfort; ihre Körper krümmten sich unnachahmlich oder verharrten in 
grotesken Bewegungen. Manche benötigten angeblich keinerlei Nahrung außer der 

4 Vgl. Weihebild der Anna Bruggmayr, https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTN 
FKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477 [aufgerufen: 5.3.2024]. 

5 Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiosität im Mittelalter, 708–711; Conrad, Der Katholizismus, 70 f.; 
Mengis, Arme Seelen. 

6 Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5; Caciola, The Science of Knowing Spirits, 293. 
7 Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5 f.; Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 7. 
8 Zum Prodigienglauben, insbesondere von Wundergeburten, siehe Daston/Park, Wunder und die Ord- 

nung der Natur, bes. Kapitel 5 und Ewinkel, De Monstris. 
9 Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5 f. und Caciola, The Science of Knowing Spirits, 293 f. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 

https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTNFKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTNFKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477


Hinführung zum Thema 15 

Eucharistie. Großes Aufsehen erregte auch das spontane Beherrschen fremder Sprachen, 
ohne dass deren Erlernen nachvollzogen werden konnte. Andere gaben vor, propheti- 
sche Visionen zu haben, mit Heiligen oder Verstorbenen sprechen zu können, oder es 
zeigten sich die Wundmale Christi an ihren Körpern. Den Menschen fiel es oft schwer, 
derartige Ereignisse zu deuten und ihren natürlichen (Krankheit, menschlicher Betrug) 
oder übernatürlichen Ursprung (Heiligkeit, Besessenheit, Hexerei) festzustellen, ganz 
zu schweigen von der Frage, ob sich in den Erscheinungen Gott oder der Teufel manifes- 
tierte. Uneindeutigkeit und Undifferenziertheit stellten für frühneuzeitliche Menschen 
große Herausforderungen dar, wenn die Ursache für das irritierende Verhalten Einzel- 
ner bestimmt werden sollte. Manchmal wurde dieses Verhalten aber auch als Ausdruck 
einer besonderen Gottesbeziehung gedeutet. Erkannt werden konnte diese, so die Vor- 
stellung, an den sieben Gnadenakten des Heiligen Geistes,10 aber auch an Visionen 
oder körperlichen Zeichen von Heiligkeit wie Stigmata – ebenjenen Anzeichen, die als 
hagiografische Motive etabliert waren. Häufig wurden diese Personen unabhängig von 
einer offiziellen Anerkennung durch die Kurie als heilig verehrt. 

Viele dieser Phänomene sind charakteristisch für das Leben der dominikanischen 
Laienschwester Maria Columba Schonath (1730–1787). Ihr wurden Kontakte zu Armen 
Seelen zugeschrieben; sie galt als stigmatisiert und erlebte eine Vielzahl von Visionen,11 
über deren Ursprung Unklarheit herrschte. Meist wurden diese überwiegend visuellen, 
teils aber auch auditiven und stets physischen Erlebnisse als Ekstasen bezeichnet, wobei 

10 Es gibt im Alten und Neuen Testament und in der kirchlichen Tradition verschiedene Zählweisen 
der sieben Gnadenakte. Die hier gemeinten Gaben beziehen sich auf die Unterscheidung der Geister 
und orientieren sich an 1Kor 12, 7–11: „Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt, 
damit sie anderen nützt. Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen, dem 
anderen durch den gleichen Geist die Gabe, Erkenntnis zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist 
Glaubenskraft, einem anderen – immer in dem einen Geist – die Gabe, Krankheiten zu heilen, einem 
andern Wunderkräfte, einem anderen prophetische Reden, einem anderen die Fähigkeit, die Geister zu 
unterscheiden, wieder einem andern verschiedene Arten von Zungenrede, einem andern schließlich 
die Gabe, sie zu deuten.“ (Einheitsübersetzung). Siehe auch Switek, Discretio Spirituum, 60 f. 

11 Visionen werden hier definiert als Erlebnis einer „nicht alltäglichen Schau von Gestalten, Vorgängen, 
Zusammenhängen, Wirklichkeiten, welche die vorhandene Welt übersteigen.“ Kessler, Vision. IV. Sys- 
tematisch-theologisch, 813. Sie sind „Widerfahrnis, durch das ein Mensch der Gegenwart Gottes in 
Bildern gewahr wird. Deselaers, Vision. V. Mystisch, 814. Durch „außernatürliche Weise (durch den 
Eingriff einer übermenschlichen Gewalt wie Gott, Engel, Heilige, Dämonen)“ wird der oder diejenige 
Visionär:in „in einen anderen Raum versetzt“, wo Inhalte wie etwa Offenbarungen als „beschreibbares 
Bild“ gesehen werden. Zwar wird zuallererst das Sehen beansprucht, aber auch das Gehör, der Geruch 
oder das Fühlen können involviert sein. Dinzelbacher, Vision und Visionsliteratur im Mittelalter, 67. 
Visionen wurden als Kommunikationsmittel Gottes verstanden, der sich „der psychophys[ischen] (ima- 
ginativen, eidetistischen, reflexiven Fähigkeiten“ der Menschen bediente, sodass diese die Botschaft 
empfangen konnten. Prädestiniert sind dabei Menschen, die sich radikaler als andere auf Gott einlassen 
können. Kessler, Vision. IV. Systematisch-theologisch, 813. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



16 Einleitung 

in dieser Arbeit der Quellenbegriff Verzückung verwendet wird.12 Darüber hinaus 
spielten in dem Fall Debatten über Hexerei und Besessenheit eine Rolle. 

Schonath galt als Mystikerin und wurde von ihren Mitschwestern und vielen Men- 
schen als heilig verehrt. Demgegenüber lehnte der für sie verantwortliche Bamberger 
Fürstbischof Adam Friedrich von Seinsheim (1708–1779) und die Oberen ihres Ordens 
eine solche Auslegung ab. Die Bezeichnung als Mystikerin beschreibt zum einen eine 
soziale Rolle, d. h. die Wahrnehmung einer Person durch ihr soziales Umfeld. Zum an- 
deren charakterisiert der Begriff einen spezifischen Bezug zur Transzendenz, der im Fall 
Maria Columba Schonath der Erlebnismystik zugeordnet werden kann.13 Ein Merkmal 
dieser Mystik ist es, dass sich die aus diesem spezifischen Gotteszugang entstandenen 
Wissensbestände über das Transzendente im 18. Jahrhundert von der institutionell 
gelehrten Theologie unterscheiden konnten, aber nicht mussten. 

Geboren wurde Maria Columba Schonath 1730 als Maria Anna im Dorf Burgel- 
lern bei Bamberg. Bereits als Kind erlebte sie erste Christusvisionen. 1754 trat sie als 
Laienschwester ins Bamberger Dominikanerinnenkloster Heilig Grab ein.14 Als am 
9. Dezember 1763 an ihren Händen, Füßen und an der Seite die fünf Wunden Christi als 
sichtbare Stigmata auftraten, waren ihre Mitschwestern von einem göttlichen Wirken 
in ihr überzeugt und begannen, sie zu verehren. Ihre Oberen, d. h. der Beichtvater, der 
Fürstbischof von Bamberg, Adam Friedrich von Seinsheim, dessen Administration 
sowie die Oberen des Dominikanerordens lehnten eine solche Deutung zwar ab, ließen 
den Fall jedoch umfassend untersuchen. Fremde Gutachter wurden einbestellt, u. a. 
der Prämonstratenserabt Oswald Loschert (1704–1785), der durch seine Mitwirkung 

12 Mit dem Begriff der Ekstase wird das Phänomen „des Austritts der Seele aus dem Körper“ verstanden, 
wobei der zurückgelassene Leib meist Unsensibilität und Starre aufweist. Dinzelbacher, Vision und 
Visionsliteratur im Mittelalter, 105. Es ist eine Form des „außerordentlichen, ganzheitlichen Entrückt- 
werdens auf dem Weg zur Gotteseinigung“. Diese Erfahrungen eines „Trans-Szendierens nach ‚innen‘ 
und ‚außen‘ können eher intellektuell oder affektiv erfahren und interpretiert werden“. Der Begriff der 
Verzückung gilt als veraltet, um ekstatische Zustände zu bezeichnen. Vgl. Fuchs, Ekstase. II. Spirituell, 
574 f. Da in den Quellen dieser Fallstudie allerdings ausschließlich die Rede von Verzückungen und 
nicht von Ekstasen ist, wird der Begriff der Verzückung präferiert. 

13 Peter Dinzelbacher definiert die mittelalterliche Erlebnismystik als eine Frömmigkeitsform, bei der 
der unmittelbare Kontakt mit Gott durch persönliche Erfahrung angestrebt wird. Dieser Zugang zu 
Gott steht im Kontrast zu einem eher intellektuellen, philosophischen Weg, da in der Erlebnismystik 
religiöse Erlebnisse stets auch seelisch und körperlich erfahren werden. Kurzfristig kann es dabei zu 
einer Aufhebung des Unterschiedes zwischen dem Subjekt des religiösen Strebens, der menschlichen 
Seele, und dem Objekt kommen. Im Mittelalter geschah dies in Form der Braut- oder Minnemystik, 
„also einer phantasierten erotischen, durchaus orgastischen Verschmelzung“, in Form der Wesensmys- 
tik, einer ontologischen Identitätserfahrung von Seele und Gottheit und schließlich im körperlichen 
Nachvollzug der Passion. Vgl. Dinzelbacher, Zur Sozialgeschichte der christlichen Erlebnismystik, 113 f. 
Ein historischer Überblick zur Geschichte der Mystik von der Antike bis zur Neuzeit bietet Leppin, 
Ruhen in Gott. 

14 Vgl. Kohlschein, Columba Schonath, 12, 478. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Hinführung zum Thema 17 

am Hexenprozess gegen die Nonne Maria Renata Singer von Mossau (1679–1749) 
fragwürdige Berühmtheit erlangt hatte. Letztlich wurden Schwester Maria Columbas 
Stigmata, Visionen und die große Anzahl der teils aufsehenerregenden übernatürlichen 
Vorkommnisse als Ausdruck übersteigerter weiblicher Andachtspraxis und durch- 
einandergeratener Säfte gedeutet.15 Fortan musste sie zur Kontrolle ihre mystischen 
Erlebnisse aufschreiben und die Notate ihrem Beichtvater vorlegen, ansonsten jedoch 
Stillschweigen bewahren. Diese geistlichen Aufzeichnungen sind als umfangreiches 
Selbstzeugnis überliefert. Schonaths Verehrung innerhalb und außerhalb des Klosters 
tat die obrigkeitliche Ablehnung jedoch keinen Abbruch: Von ihr benutzte Gegenstände 
wurden als Reliquien gesammelt, ihre Visionen und Verzückungen dokumentiert und 
um ihr fürbittendes Gebet für die Seelen Verstorbener wurde überregional gefleht. Be- 
kannt wurde auch eine Reihe von Wundern, die sie gewirkt haben soll, etwa im Fall einer 
besessenen Mitschwester. Trotz ihres niederen Standes als Laienschwester avancierte 
sie innerhalb der Klostergemeinschaft zu einer geistlichen Autorität. Die Hochachtung, 
die ihre Mitschwestern ihr entgegenbrachten, bezeugt eine Vita, die ihre Mitschwester 
Maria Bernarda Kröner (1735–1779) verfasste, jedoch als Gemeinschaftsprojekt der 
Nonnen von Heilig Grab gewertet werden muss.16 Maria Columba Schonath starb am 
3. März 1787 als gottselige Frau im Ruf der Heiligkeit.17 

Maria Columba Schonath ist nicht die einzige Mystikerin des 18. Jahrhunderts im 
deutschsprachigen Raum. Sie ähnelt in ihrer Biografie und Spiritualität anderen als heilig 
verehrten Frauen ihrer Zeit.18 Die Verehrung solcher Frauen lässt sich vom Mittelalter 
bis ins 20. Jahrhundert nachweisen, auch wenn im populären und wissenschaftlichen 
Bewusstsein die Mystikerinnen des Mittelalters und des 16. und 17. Jahrhunderts do- 
minieren. Von historischem Interesse ist nicht ihre Verehrung an sich, sondern es sind 
die epochenspezifischen Wahrnehmungs- und Deutungsmuster sowie die religiösen, 
gesellschaftlichen, juristischen und medizinischen Diskurse, die den Umgang mit sol- 
chen Frauen bestimmten. Aus der großen Gruppe spirituell begabter und teilweise 
stigmatisierter Ordensfrauen sind aufgrund zeitlicher, geografischer und struktureller 
Überschneidungen die Münchner Karmelitin Maria Anna Lindmayr (1657–1725), die 
Ursuline Maria Euphemia Dorer (1667–1752) aus Freiburg im Breisgau, die Franziska- 
nerin Maria Crescentia Höß (1682–1744) aus Kaufbeuren, die Dominikanerin Maria 
Columba Weigl aus Altenhohenau (1713–1783), die Dominikanerin Maria Josepha 
Kümin (1763–1817) aus Weesen/Schweiz sowie die Dominikanerin Magdalena Lor- 

15 Siehe bes. AEB, Rep. 41/11 Nr. 20, Anonymes Gutachten, o. O., 1764; AEB, Rep. 41/11 Nr. 19, Adam von 
Seinsheim an Heinrich von Nitschke, Würzburg, 24.12.1763. 

16 Vgl. AEB Rep. 41/11 Nr. 15. 
17 Zur Biografie siehe Kohlschein, Columba Schonath OP, 11–40; Tippelskirch, Schonath, Columba; 

Spitzlei, Schonath (Maria Columba); Fischer, Mysticism and Sanctity in the Eighteenth Century. 
18 Zur Definition von Mystikerin siehe Anm. 13. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



18 Einleitung 

ger (1734–1806) aus dem hessischen Hadamar zu nennen.19 Dass diese Frauen bisher 
kaum bekannt sind, entspricht häufig nicht ihrer zeitgenössischen Bedeutung, sondern 
hat meist historiografische Gründe. 

Der Fall Maria Columba Schonath ist besonders geeignet, um nachzuvollziehen, 
welches Verständnis und welches Verhältnis Menschen im 18. Jahrhundert zum Über- 
natürlichen hatten, nach welchen Kriterien sie Heiligkeit prüften, wie sie bei dieser 
Prüfung vorgingen und an welchen Heiligkeitsmodellen sie sich dabei orientierten. 
Auch können an diesem Fall Unterschiede zwischen den Prüfungsmethoden von Heilig- 
keit auf lokaler Ebene, also vor einem offiziellen Kanonisationsprozess, und denjenigen 
offizieller Verfahren herausgearbeitet werden. Bei einer Mystikerin, die im 18. Jahrhun- 
dert lebte, ist zudem zu fragen, welche zeithistorischen Spezifika vorhanden sind und 
inwieweit Bezüge zu vergangenen Ausdrucksformen von Mystik und hagiografischen 
Traditionen zu erkennen sind. 

Viele der beschriebenen Phänomene wurden in der Frühen Neuzeit als phänome- 
nologisch zusammenhängend gedacht. Eine geringfügige Änderung der situativen 
Umstände und Parameter konnte das Urteil über eine spirituell begabte Frau in diese 
oder jene Richtung ausfallen lassen. Beurteilungen waren in hohem Maße geschlechts- 
spezifisch und eingebettet in mehrheitlich männlich geführte Diskurse, etwa über die 
Beschaffenheit des weiblichen Körpers, an dem der Kontakt mit dem Übernatürlichen 
visualisiert und geprüft wurde – es sei an dieser Stelle an die Stigmata einer Heiligen, das 
verräterische Mal einer Hexe oder die Konvulsionen einer Besessenen erinnert. Frauen 
wurde in der Frühen Neuzeit häufig eine nachteilige körperliche und charakterliche 
Veranlagung nachgesagt, die sie als (religiös) nicht vertrauenswürdig charakterisierte.20 
Paradoxerweise gestanden gleichzeitig viele Autoren eher Frauen als Männern zu, einen 
Zugang zum Göttlichen zu haben.21 Eng mit solchen Diskursen verbunden waren die 
antike Humoralpathologie und Temperamentenlehre,22 die noch bis ins 18. Jahrhundert 
medizinische Gründe zur Beurteilung von Frauen lieferten. Gemäß diesen Konzepten 
von der Funktionsweise des menschlichen Körpers wurden Leib, Seele und Geist nicht 
als getrennte Entitäten betrachtet. Psychische und physische Erkrankungen gingen in 

19 Es gibt besonders Übereinstimmungen in der sozialen Herkunft (mittlere und untere Mittelschicht) 
und der Christo- und Passiozentrik. Gemeinsam haben diese Frauen auch biografische Einschnitte wie 
Erweckungserlebnisse oder Schicksalsschläge, die als zu tragendes Kreuz begriffen wurden. Bei Dorer 
war es ein Konflikt mit einer Mitschwester, bei Schonath ihre unzähligen Krankheiten, und Weigl wurde 
der Hexerei verdächtigt. Zu Lindmayr siehe Strasser, Una profetessa in tempo di guerra; Pfeffer, Maria 
Anna Josepha. Zu Dorer siehe Amann, Schwester Maria Euphemia Dorer; Albisser, Die Ursulinen zu 
Luzern. Zu Höß siehe Miller, Crescentia von Kaufbeuren. Zu Weigl siehe Pfeffer, Maria Kolumba Weigl. 
Zu Magdalena Lorger siehe Heiler, Die stigmatisierte Laienschwester. Zu Kümin scheint es keine Studie 
zu geben. 

20 Vgl. Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 32. 
21 Vgl. Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 208. 
22 Vgl. Walther, Temperament; Schattner, Komplexion. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Hinführung zum Thema 19 

diesem Sinne fließend ineinander über und bedingten sich wechselseitig. So konnte 
eine durch Melancholie hervorgerufene physiologische Schwäche die Seele für Dämo- 
nen leichter zugänglich machen.23 Gleichzeitig wurde Melancholie manchmal als rein 
natürliche Erkrankung definiert, die dämonische Besessenheit damit widerlegt.24 Auch 
göttliche Visionen und dämonische Einflüsterungen waren, so die Vorstellung, schwer 
voneinander zu unterscheiden, da in beiden Fällen die körperlichen, mentalen oder 
soziokulturellen Kapazitäten einer Person überschritten wurden.25 

Während die genannten Frauen als spirituell begabt galten und als heilig verehrt 
wurden, wurden andere als seelisch und körperlich krank beurteilt oder als Hexen 
oder Besessene verfolgt.26 Dieser Gegensatz zieht sich wie ein roter Faden durch die 
Geschichte weiblicher Spiritualität in der Frühen Neuzeit, für die bereits ab dem Spät- 
mittelalter die Tendenz zu einem zunehmend restriktiven und skeptischen Umgang 
charakteristisch war. So hatte zwar bereits die Bulle Periculoso (1298) eine strenge Klau- 
sur vorgeschrieben, doch erst nach dem Konzil von Trient (1545–1563) wurde diese 
Regel konsequent umgesetzt und damit erfuhren zahlreiche Ausdrucksformen weibli- 
cher Spiritualität eine Konzentration auf das klösterliche Leben. Gemeinschaften, die 
sich diesen Regeln nicht fügen wollten, wurden aufgelöst.27 Frauen wie Angela Meri- 
ci (1474–1540), die als Semireligiose ein aktives Apostolat in der Welt leben wollte, oder 
Mary Ward (1585–1645), deren Ziel, Mädchen zu unterrichten, u. a. Papst Urban VIII. 
(Pont. 1568–1644) missfiel, wurden angefeindet und ihre Organisationsformen zum 
Teil verboten. Andere, etwa die Ursulinen, konnten ihr Ideal von Mädchenschulen nur 
als klausuriert lebende Nonnen ausleben.28 

Mit der Herausforderung, übernatürliche Kräfte zu identifizieren, waren auch kirch- 
liche Kanonisationsverfahren konfrontiert. Schließlich musste darin die besondere 
Gottesbeziehung der Kandidatinnen, etwaige Heilungswunder und andere übernatür- 
liche Vorkommnisse nachgewiesen und jede (teuflische) Täuschung ausgeschlossen 
werden. Dies geschah durch unterschiedliche Praktiken und Verfahren, die seit dem 
Hochmittelalter zusehends als Rechts- und Verwaltungsakte formalisiert wurden, für die 
Wiederholbarkeit, Überprüfbarkeit und Faktizität charakteristisch sind.29 Diese sollten 
die katholische Universalkirche in ihrer Rolle als alleinige Verwalterin des himmlischen 

23 Vgl. de Waardt, Dämonische Besessenheit, 10–12. 
24 Vgl. Burkardt, Besessenheit, Melancholie und mal de mère, 107. 
25 Vgl. de Waardt, Dämonische Besessenheit, 10 f. 
26 Besessenheit und Hexerei wurden als Einverleibung des Bösen verstanden und waren damit phäno- 

menologisch ebenfalls verwandt. Vgl. Dinzelbacher, Heilige oder Hexen, 25; Labouvie, Besessenheit; 
Johnson, Besessenheit, Heiligkeit und Jesuitenspiritualität, 233. 

27 Vgl. Zarri, From Prophecy to Discipline; Caffiero, From the Late Baroque Mystical Explosion; Evange- 
listi, Nuns. 

28 Vgl. Conrad, Zwischen Kloster und Welt. 
29 Heiligkeit wurde als Status lediglich anerkannt, nicht erzeugt – jedoch verbunden mit einem Rechtsakt. 

Vgl. Emich, Roma locuta – causa finita, 637, Anm. 7. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 

https://de.wikipedia.org/wiki/1585
https://de.wikipedia.org/wiki/1645


20 Einleitung 

Gnadenschatzes und in ihrem Autorisierungsanspruch, Heiligkeit an- und abzuerken- 
nen, legitimieren. Heiligkeit war dabei stets eine Frage von In- und Exklusion. Sie war 
auch eine Frage von Aushandlungsprozessen und Bewertungen lokaler, intermediärer 
und obrigkeitlicher Instanzen über die interzessorische Rolle heiliger Männer und 
Frauen bei Gott.30 Ziel war es, größtmögliche Gewissheit bei der Prüfung des Tran- 
szendenten zu schaffen. Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des 
Verfahrensablaufs sollten die Prozesse standardisieren und dadurch den Eindruck von 
Objektivität herstellen. Historisch-kritische, philologische Prüfungsverfahren wurden 
angewandt, um die Schriften der Kandidat:innen auf Rechtgläubigkeit zu prüfen. Die 
für den Erfolg eines Verfahrens unerlässlichen Wunder und körperlichen Zeichen von 
Heiligkeit wurden gemäß einer definierten Norm verifiziert bzw. falsifiziert. Der Ruf 
der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die sogenannten heroischen Tugendgrade fassten 
den Charakter prospektiver Kandidat:innen in ein einheitliches Raster. 

Papst und Kurie setzten im Laufe der Frühen Neuzeit zwar ein päpstliches Deutungs- 
monopol bei allen Fragen der Heiligkeit durch, und so durfte ab dem 17. Jahrhundert 
eine Person nur dann offiziell als heilig verehrt werden, wenn ein Kanonisationsverfah- 
ren ihre Heiligkeit zuvor bewiesen hatte. Dieser Anspruch sollte jedoch nicht bloß vom 
Zentrum zur Peripherie, sondern wechselseitig betrachtet werden. Schließlich ist Hei- 
ligkeit stets eine Frage der Aushandlung. Daniel Sidler hat am Beispiel der katholischen 
Eidgenossenschaft aufgezeigt, wie weit die Kurie den Bedürfnissen lokaler Akteur:innen 
nach der Verehrung ihrer Kandidat:innen entgegenkam, ohne dabei die eigenen An- 
sprüche an Heiligkeit aufzugeben. Die Anzahl an Personen, denen eine fama sanctitatis 
zugeschrieben wurde, die jedoch (noch) nicht kanonisiert waren, war so groß, dass sie 
als eine „dem System der Selig- und Heiligsprechung inhärente“ Kategorie himmlischer 
Figuren im frühneuzeitlichen Katholizismus gelten können. Auch jenseits der Kurie 
wurde also Heiligkeit zugeschrieben und für bestimmte Personen eingefordert.31 

Im Hinblick auf Konzeptionen weiblicher Heiligkeit in Kanonisationsverfahren kann 
mit den Worten Gabriella Zarris ein „shift from prophesy to discipline“ beobachtet 
werden.32 Überwog im Spätmittelalter noch das Ideal der prophetischen Heiligen, 
entwickelte sich ab der Mitte des 16. Jahrhunderts ein neues Modell, bei dem Wert 
auf die Tugenden, insbesondere auf Demut und Keuschheit, gelegt wurde. Ab dem 
17. Jahrhundert gipfelte dieses Modell in der Konzeption der sogenannten heroischen 

30 Vgl. Samerski, Wie im Himmel so auf Erden, 55; Angenendt, Heilige und Reliquien, 106–108. 
31 Sidler, Heiligkeit aushandeln, 475 (Zitat), 121–142, 474–478. Ein weiteres Beispiel dafür, wie Heiligkeit 

nicht immer nur von der Kurie bestimmt wurde, sind die Super-cultu-Verfahren. Dabei handelt es 
sich um Verfahren, die Papst Urban VIII. in den 1620er und 1630er Jahren einführte und durch die 
rückwirkend in einem vergleichsweise unkomplizierten und schnellen Prozess die Erlaubnis erteilt 
wurde, bereits seit Jahrhunderten verehrte Personen zu verehren, auch wenn diese nie offiziell kanonisiert 
wurden. Vgl. ebd., 473–475. 

32 Zarri, From Prophecy to Discipline. Vgl. auch Caffiero, From the Late Baroque Mystical Explosion. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Hinführung zum Thema 21 

Tugendgrade.33 So galten seit Papst Urban VIII. eine tugendhafte Kindheit, der Rück- 
zug aus der Gesellschaft (verbunden mit dem Wunsch, ins Kloster einzutreten), ein 
Leben in heroischer Tugendhaftigkeit und ein erbaulicher Tod als relevanteste Kriterien 
weiblicher Heiligkeit.34 Diese Vorstellung von Heiligkeit ging mit einer stärkeren Ver- 
folgung devianter Glaubensformen einher. So wurde beispielsweise auf der italienischen 
Halbinsel das Delikt der affettata santità ab 1630 justiziabel.35 Auch gerieten stärker 
verinnerlichte, unter dem Begriff Quietismus subsumierte Andachtsbewegungen unter 
Verdacht, sich von der offiziellen Lehrmeinung abgewendet zu haben.36 

Trotz des kirchlichen Reglements wurden immer wieder Personen als heilig verehrt, 
auch ohne offizielle Bestätigung durch kirchliche Institutionen. Auch in dieser Arbeit 
steht mit Maria Columba Schonath eine Person im Zentrum, die bereits zu Lebzeiten 
als Heilige verehrt wurde. Gabriella Zarri hat hierfür den Begriff der sante vive, der 
lebenden Heiligen, geprägt. Mit diesem Begriff, der für die vorliegende Arbeit zentral 
ist, wird die Verehrung einer Person zu Lebzeiten gefasst, die eigentlich qua defini- 
tionem ausgeschlossen war, da diese bereits seit der Spätantike aus kirchlicher Sicht 
zwingend verstorben und ihr Kult offiziell legitimiert sein musste.37 Um die hier rele- 
vante Gleichzeitigkeit eines definierten Heiligenkults der Kurie mit den davon teilweise 
unabhängigen, lokalen oder gar klandestinen Verehrungspraktiken von Gläubigen zu 
fassen, ist es sinnvoll, Heiligkeit als Wahrnehmung oder Zuschreibung zu definieren: 
Als heilig galt, wer ein Bündel bestimmter kultureller Merkmale erfüllte, die sich u. a. 
aus hagiografischen Traditionen, zunehmend jedoch aus kirchlichen Normvorgaben 
speisten. Heiligkeit wird somit als ein von den Verehrer:innen supponierter Status 
verstanden, den ein Kanonisationsverfahren bestätigen konnte, jedoch nicht zwingend 
musste.38 Eine solche weitgefasste Definition ermöglicht es, die Vielfalt und Wandel- 
barkeit der Heiligkeitsvorstellungen und der damit verbundenen Praktiken zu greifen, 
anstatt lediglich institutionelle Kanonisationsverfahren zu berücksichtigen.39 

33 Vgl. Zarri, Living Saints, 233, 251–253. 
34 Vgl. Cabibbo, Female Dynastic Sanctity, 227. Zu den Dekreten Papst Urban VIII. und den Veränderun- 

gen im Umgang mit Heiligen seitens der Kurie siehe Gotor, I beati del papa. 
35 Grundsätzlich ist zudem zu differenzieren zwischen der Verfolgung vorgetäuschter Heiligkeit (affettata 

santità) und der Simulation von Heiligkeit (finzione di santità), also zwischen Selbstbetrug und vor- 
sätzlichem Betrug – Phänomene, die bereits im Mittelalter bekannt waren. Vgl. Zarri, Affettata sanità, 
48–53. Einschlägig neben Zarri, Jacobson Schutte, Aspiring Saints; Malena, L’eresia dei perfetti. 

36 Vgl. Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 28 f. 
37 Neben Zarri, Living Saints, ist einschlägig Sieger, Die Heiligsprechung. Zur Verehrung von Märtyrern 

und Bekennern in der Spätantike und zu den bischöflichen ‚Heilig‘-Sprechungen zur Merowingerzeit 
siehe ebd., 14–41. 

38 Schließlich konnte ein Verfahren auch scheitern und die Person dennoch verehrt werden. 
39 So muss zwischen abgeschlossenen und noch laufenden Verfahren differenziert werden. Hinzu kommt 

das Problem, dass zwischen der Lebenszeit von Kandidat:innen, ihrer Verehrung und einem Kanonisa- 
tionsverfahren mitunter Jahrhunderte liegen konnten. Thomas Wetzstein hat in diesem Zusammenhang 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



22 Einleitung 

Doch wie versicherten sich frühneuzeitliche Menschen der Heiligkeit einzelner Indi- 
viduen oder ordneten die eingangs beschriebenen guten und bösen Kräfte ein? Hierfür 
stand mit der sogenannten discretio spirituum, der Unterscheidung der Geister, eine 
komplexe Analysetechnik zur Verfügung, mit der Beobachtungen verifiziert oder falsi- 
fiziert werden konnten. Sie bildet vor dem Hintergrund der schwierigen Überprüfung 
mystischer Phänomene neben Maria Columba Schonath das zweite Hauptthema dieser 
Arbeit. Auch wenn diese Technik in erster Linie in der institutionellen, alltäglichen 
Seelsorge eine Rolle spielte, fand sie auch bei seltenen Phänomenen wie Wundern, 
Stigmata, Visionen oder verdächtigen Vorkommnissen Anwendung. Es handelt sich 
dabei im Grunde um ein Authentifizierungsverfahren, mit dem durch Prüfung und 
unter Ausschluss verschiedener heuristischer Rahmenbedingungen folgende Fragen 
abgeklärt wurden: Waren augenscheinlich wundersame Phänomene wirklich über- 
natürlich? Falls ja – waren sie göttlichen oder dämonischen Ursprungs? Falls nicht – 
waren sie Formen der Simulation oder Auswirkungen menschlicher Täuschung? Oder 
hatten sie vielmehr organische oder psychische Ursachen? Es wurden demnach Gegen- 
überstellungen wie natürlich/übernatürlich, göttlich/teuflisch und echt/vorgetäuscht 
analysiert. Diese Gegensätze belegen erneut, wie eng Mystik, Heiligkeit, Besessenheit, 
Hexerei und Krankheit in der Frühen Neuzeit phänomenologisch gedacht wurden.40 

Bei der Unterscheidung der Geister handelte es sich nicht um eine statische oder 
dogmatische Theologie, sondern um ein anpassungsfähiges Analyseinstrumentarium.41 
Denn der methodisierende Diskurs über die Unterscheidung der Geister stand, so 
Moshe Sluhovsky, in Verbindung zu sich verändernden erkenntnistheoretischen, psy- 
chologischen, medizinischen, juristischen und wissenschaftlichen Erklärungssystemen. 
Somit lavierten die Akteur:innen im Spannungsfeld von Diskursraum (Tradition, Text) 
und konkreten situativen Umständen (Alltagserfahrung, Rituale, Konsumgeschichten). 
Es handelt sich dabei keineswegs um ein innerkatholisches System, auch konfessions- 
übergreifend wurden vermeintlich übernatürliche Vorgänge untersucht.42 

Es war aus Sicht frühneuzeitlicher Christ:innen wegen des eigenen Seelenheils es- 
senziell, die Geister korrekt zu unterscheiden. Die Unterscheidung der Geister stellte 
eine andauernde Verpflichtung dar, eine Art biblischen Imperativ,43 etwa wenn im 
ersten Brief von Paulus an die Thessalonicher steht: „Prüft alles, und behaltet das Gute“ 

auf die Problematik des Wortes Heiligsprechung gegenüber dem lateinischen Lehnwort Kanonisation 
aufmerksam gemacht. Vgl. Wetzstein, Heilige vor Gericht, 210. 

40 Vgl. Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 2. 
41 Vgl. Hohmann, Heinrichs von Langenstein, 3. 
42 Was diese Studie nicht leisten will, sind umfassende inter- oder transkonfessionelle Vergleiche, auch 

wenn stellenweise Bezüge anklingen, etwa in Bezug auf den katholischen Arme-Seelen-Glauben und 
den lutherischen Gespensterglauben. Zum Thema siehe Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 173. 

43 Zum Ausdruck des biblischen Imperativs siehe Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 2. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Ziele und Methode 23 

(1Thess 5,21).44 Daher darf die Unterscheidung der Geister nicht als ausschließlich 
duale Verhandlung zwischen einer Person bzw. Akteursgruppe und den diskursiven 
Erwartungen ihrer sozialen und kulturellen Umgebung begriffen werden. Auch ging es 
bei der Deutung der Geister nicht nur um eine menschliche, sondern immer auch um 
die Erkundung einer göttlichen Wahrheit und somit um eine direkte Gotteserfahrung. 
Die discretio spirituum zu vollziehen, bedeutete, dem Wunsch Gottes nachzukommen 
und den göttlichen Willen immerfort zu erkunden.45 Diese Pflicht zur Suche ist im 
Christentum ontologisch vorgegeben; in der Frühen Neuzeit war sie überkonfessionell 
eine nicht verhandelbare Notwendigkeit. 

Die Unterscheidung der Geister ist vor diesem Hintergrund – das wird diese Arbeit 
zeigen – als eine soziale Praktik zu verstehen, die sowohl von Männern als auch von 
Frauen vollzogen wurde. Sie ist eine Technik der erfahrungsbasierten Wissenspro- 
duktion innerhalb der katholischen Frömmigkeit, die in ihrer Methodik strukturelle 
Ähnlichkeiten zu kirchlichen Kanonisationsverfahren aufweist und diese beeinflusst. Sie 
fand Anwendung bei außergewöhnlichen Frauen wie Maria Columba Schonath, deren 
mystische Gottesbeziehung sowohl Verehrung als lebende Heilige als auch Misstrauen 
und Ablehnung bei ihren Mitmenschen auslöste und deren Fall in die Entwicklung von 
Kanonisationsverfahren und weiblicher Spiritualität in der Frühen Neuzeit eingebettet 
ist. 

Ziele und Methode 

Die Unterscheidung der Geister im Fall der Mystikerin Maria Columba Schonath bil- 
det das Untersuchungsfeld, durch das ermittelt werden soll, welche taxonomischen 
Überlegungen bei der Beurteilung einzelner, jeweils als natürlich oder übernatürlich 
bewerteter Vorgänge herangezogen wurden, durch welche Verfahren eine solche Evi- 
denz erzeugt wurde und wie die jeweiligen Akteursgruppen ihre Schlussfolgerungen 
legitimierten. Als Hauptquellen werden die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba 
Schonaths, die durch ihre Mitschwester Maria Bernarda Kröner verfasste Vita und die 
Briefe der Geistlichkeit herangezogen. Der Fall Schonath ist angesiedelt im Schnittfeld 
von Forschungen zur Unterscheidung der Geister, Arbeiten mit geschlechtersensiblem 
Ansatz zu Klöstern und Orden sowie Studien zu frühneuzeitlichen Kanonisations- 
verfahren. Eine so angelegte Arbeit berührt eine Reihe verschiedener und teilweise 
miteinander verbundener Forschungsfelder, die nun nacheinander dargelegt werden. 

44 Weitere Bibelstellen zur Notwendigkeit, die Geister zu unterscheiden: Mt 7, 16, 1. Joh 41, 3, Spr 16, 2. 
45 Vgl. Roth, Discretio spirituum, 1. Siehe auch Plattig, An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



24 Einleitung 

Die Geschichte frühneuzeitlicher Kanonisationsverfahren und damit verbunden der 
Themenbereich Heiligkeit sind in außerordentlichem Maße erforscht.46 Im Hinblick 
auf das Forschungsanliegen dieser Arbeit ist es relevant, dass Kanonisationsverfahren 
im 18. Jahrhundert aus zwei Teilen bestanden: dem Informativprozess, der an den 
Diözesanbischof gebunden war, in dessen Diözese die Kandidat:innen gelebt hatten 
oder gestorben waren, und dem Apostolischen Prozess, der an der Ritenkongregation in 
Rom angesiedelt war.47 Trotz der großen Anzahl von Studien zum Thema gibt es noch 
Lücken hinsichtlich der frühen Verfahrensschritte innerhalb der Diözesen, d. h. auf 
Ebene des bischöflichen Informativprozesses und vor allem hinsichtlich der vielfältigen 
lokalen Vorgeschichten solcher bischöflicher Initiativen. Diese Dissertation leistet einen 
Beitrag zur Schließung dieser Lücke, indem die Bedeutung lokaler Konfigurationen 
und zeitspezifischer Faktoren herausgearbeitet wird. 

Als besonders aufschlussreich haben sich, neben den oben genannten Forschun- 
gen, diejenigen Studien erwiesen, die sich dem Thema aus einer wissensgeschichtlich- 
kulturhistorischen Perspektive näherten, da diese besonders gut die analytische Ver- 
bindung zwischen situativen Formen der Wissensproduktion bei Fragen der Heiligkeit 
aufzeigen. So inspirierte Stuart Clark, der sich zwar weder dezidiert mit Kanonisati- 
onsverfahren noch mit der Unterscheidung der Geister beschäftigte, viele Forschungen 
in diesem Bereich, als er vor über 20 Jahren als einer der Ersten zeigte, wie sehr der 
Glaube an Dämonen Teil des Naturverständnisses frühneuzeitlicher Menschen war. 
Dämonologie und Angelologie waren seiner Sicht nach Wissenschaften, mit denen den 
Verführungsversuchen des Teufels begegnet und Gottes Wille erkundet werden konnte. 
Damit setzte sich Clark von älteren Arbeiten ab, die diese Wissensformen rein theolo- 
gisch, jedoch nicht naturwissenschaftlich betrachteten.48 Eine solche Differenzziehung 
zwischen Naturwissenschaft und Theologie als diametralen Kategorien stellt, so Clark, 
einen Anachronismus dar. Stattdessen bedingen sich diese wechselseitig und sind auf 
einem linearen Spektrum anzuordnen.49 Zahlreiche wichtige Arbeiten mit ähnlicher 
Ausrichtung sind zu diesem Themenkomplex entstanden, etwa von Lorraine Daston 
und Katharine Park.50 Gianna Pomata, Rebecca Messbarger, Fernando Vidal u. a. grif- 
fen diese Perspektive auf, um die Prüfung von Wundern in Kanonisationsverfahren 

46 Exemplarisch: Vauchez, Sainthood in the Later Middle Ages; Wetzstein, Heilige vor Gericht; Sieger, 
Die Heiligsprechung; Samerski, Wie im Himmel so auf Erden; Krötzl, Zur Prozeßführung; Kleinberg, 
Proving Sanctity. 

47 Vgl. Samerski, Wie im Himmel so auf Erden, 81 f. 
48 Vgl. Clark, Thinking with Demons. 
49 Zu Clark siehe Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 3. 
50 Exemplarisch: Daston/Park, Wunder und die Ordnung der Natur; Midelfort, Exorcism and Enlight- 

enment; Marshall/Walsham, Angels in the Early Modern World; Brock/Winter, Theory and Practice; 
Davidson, Early Modern Supernatural. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 



Ziele und Methode 25 

vor dem Hintergrund des frühneuzeitlichen Naturverständnisses zu untersuchen.51 
Sie zeigten, wie Formen der Wissensproduktion in Kanonisationsverfahren nach den 
Maßstäben der jeweiligen Zeit als empirische Vorgehensweise zu begreifen sind, und 
dass diese Bezüge zu anderen, epistemischen Formen der Wissensproduktion in der 
Frühen Neuzeit aufweisen, die weit über die religiöse Sphäre hinaus gehen.52 

Die Unterscheidung der Geister war als jahrhundertealte, seelsorgerische Praktik Ge- 
genstand zahlreicher Forschungen.53 Kirchengeschichtliche und theologische Studien 
konzentrierten sich häufig auf frühchristliche Traditionen und Diskurse. Andere legten 
die Schwerpunkte auf Einzelfiguren wie Jean Gerson oder Ignatius von Loyola.54 Häufig 
wurde die Unterscheidung der Geister nur innerhalb eines theologischen Diskurses 
analysiert, ohne dass der Diskurs als solcher Beachtung fand. Diesen Aspekt hinterfragte 
Rosalynn Voaden bei ihrer Untersuchung mittelalterlicher Visionärinnen zwar, sie redu- 
zierte aber die Unterscheidung der Geister auf ein institutionelles Kontrollsystem, in das 
sich Frauen mal besser (Birgitta von Schweden) und mal schlechter (Margery Kempe) 
einfügten.55 Erhellend ist die Analyse von Wendy Love Anderson, die die Überbetonung 
von Jean Gerson (1363–1429) und Heinrich von Langenstein (1325–1397) in der For- 
schung kritisierte und aufgezeigt hat, wie vielgestaltig bereits vor dem 14. Jahrhundert 
Diskurse über die Unterscheidung der Geister waren.56 Abseits von Diskursanalysen 
wurde die Unterscheidung der Geister vergleichsweise spät in Bezug zu mystisch begab- 
ten oder charismatischen Frauen gesetzt, so zum Beispiel 1995 von Peter Dinzelbacher 
in dessen Buch Heilige oder Hexen. Dinzelbacher legte seinen Darstellungen die auf 
der Unterscheidung der Geister basierende antagonistische Wahrnehmung von Frauen 
als Heilige oder Hexe, Heilige oder Betrügerin, Kranke oder ‚Normale‘ als Leitmotiv 
zugrunde. Barbara Diefendorf und Sophie Houdard fragten in Aufsätzen nach dem 

51 Vgl. Pomata, Malpighi and the Holy Body; Park, The Criminal and the Saintly Body; Vidal, Extraordinary 
Bodies; Vidal, Miracles, Science, and Testimony; Vidal, Modernizing the Miraculous Body; Bouley, 
Pious Postmortems; Messbarger/Johns/Gavitt, Benedict XIV and the Enlightenment. 

52 Zur Wissensproduktion, der Herstellung von Fakten, Beweisen und Errechnung von Wahrschein- 
lichkeiten durch medizinisches Wissen: Vidal, Miracles, Science, and Testimony, bes. 482; De Renzi, 
Witness of the Body. Zur Rolle medizinischer Untersuchungen in Kanonisationsverfahren: Bouley, 
Pious Postmortems; Park, The Criminal and the Saintly Body. 

53 Einschlägig: Switek, Discretio Spirituum; Roth, Discretio Spirituum. 
54 Zu den Traditionen und Diskursen siehe Böckmann, Discretio im Sinn der Regel Benedikts und ihrer 

Tradition; Steinmetz, Mystische Erfahrung und mystisches Wissen in den mittelenglischen Cloudtexten; 
Hense, Frühchristliche Profilierungen der Spiritualität; Munzinger, Discerning the spirits. Zu großen 
Einzelfiguren siehe Roth, Discretio spirituum; Summa, Geistliche Unterscheidung bei Johannes Cassian; 
Benke, Unterscheidung der Geister bei Bernhard von Clairvaux; Zollner, Trost – Zunahme an Hoffnung, 
Glaube und Liebe; Anderson, The Discernment of Spirits; Wick-Alda, Vom Weg zum reinen Herzen. 

55 Vgl. Voaden, God’s Words, Women’s Voices. 
56 Vgl. Anderson, The Discernment of Spirits. 

© 2026 Böhlau Brill Deutschland GmbH 
ISBN Print: 9783412533991 ISBN E-Book: 9783412534004 


	Cover
	Title Page
	Copyright
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Hinführung zum Thema
	Ziele und Methode
	Aufbau der Arbeit
	Quellen

	1. Der Untersuchungsgegenstand
	1.1  Maria Columba Schonath – Leben und Spiritualität
	1.2 Heilig Grab und St. Christophorus Martyr. Die Bamberger Dominikanerklöster und ihre Geschichte
	1.3 Gottes Werk und Teufels Beitrag: Vorstellungen vom Übernatürlichen in der Frühen Neuzeit

	2. Die Prüfung des Übernatürlichen in kirchlichen Kanonisationsverfahren und durch die Unterscheidung der Geister
	2.1 Zu den Ehren der Altäre: Die empirische Prüfung von Heiligkeit in frühneuzeitlichen Kanonisationsverfahren
	2.1.1 Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des Verfahrensablaufs und die Bedeutung guter Lobbyarbeit
	2.1.2 Historisch‐philologische Prüfungsverfahren
	2.1.3  Der Ruf der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die heroischen Tugenden
	2.1.4  Der Ruf der Wundertätigkeit (fama signorum) und die Bedeutung des Körpers

	2.2 Das Verhältnis von Zentrum und Peripherie im Fall Schonath: Prüfung von Heiligkeit vor einem Informativprozess
	2.3 Die Unterscheidung der Geister: Eine Technik zur Prüfung des Übernatürlichen und die Bedeutung von Geschlecht

	3. Heiligkeit auf dem Prüfstand: Maria Columba Schonath im Fokus der Geistlichkeit
	3.1 Heiligkeit und Herrschaft: Fürstbischof und Dominikanerorden im Fall Schonath
	3.1.1 Das Erscheinen der Stigmata und die mystische Vermählung (Winter 1763/1764)
	3.1.2 Fürstbischof oder Dominikanerorden? Rechtliche Entscheidungsgewalt im Fall Maria Columba Schonath
	3.1.3 „keinen Anlaß zu Religions‐Spottungen geben“. Fürstbischof Adam Friedrich von Seinsheim und das Untersuchungsverfahren im Kontext der katholischen Aufklärung (Winter 1764)
	3.1.4 Rang und Heiligkeit: Der Dominikanerorden, Maria Columba Schonath und die Frage nach der richtigen Berufung (Frühjahr 1764)
	3.1.5 Das Blutwunder am Kruzifix. Geschlossen gegen eine Verehrung Maria Columba Schonaths (1765)
	3.1.6 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. Profilierungsversuche von Provinz und Konvent (ab 1766)
	3.1.7 Das Schweigen der letzten Jahre und der Tod Maria Columbas

	3.2 Unterscheidungstechniken der Geistlichkeit im Fall Schonath
	3.2.1 Textproduktion außerhalb der Klausur: Zur Aussagekraft von Briefen für die Unterscheidung der Geister
	3.2.2 Unterscheidungstechniken in der geistlichen Führung
	3.2.3 Die Evidenz des Zeichens: Die Unterscheidung der Geister bei Stigmata, dem Ring der mystischen Vermählung und dem verzückten Körper der Mystikerin
	3.2.4 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. Die Unterscheidung der Geister mithilfe eines Exorzismus
	3.2.5 Das blutende Kruzifix als Gnadenbild: Zum Zusammenhang von Heiligkeit und Objekten
	3.2.6 Abt Oswald Loschert, das Gutachten über Maria Columba Schonath und der Hexenprozess der Maria Renata Singer von Mossau


	4. Prüfung von Heiligkeit innerhalb der Klausur: Weibliche Unterscheidungstechniken sowie die Möglichkeiten und Grenzen ihrer Autorisierung
	4.1 Textproduktion in der Klausur: Zur Aussagekraft religiöser Selbstzeugnisse für die Unterscheidung der Geister
	4.1.1 Die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba Schonaths
	4.1.2 Die Vita von Maria Bernarda Kröner: Ein Gemeinschaftsprojekt der Nonnen des Klosters Heilig Grab
	4.1.3 Notizen gegen das Vergessen: Weitere Zeugnisse von Nonnen

	4.2 Die Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath und die Nonnen des Heilig Grab Klosters
	4.2.1  Krankheit als imitatio Christi: Die Unterscheidung der Geister am kranken Leib der Mystikerin
	4.2.2 Körperliche Zeichen von Heiligkeit: Die Prüfung des stigmatisierten und verzückten Leibes
	4.2.3 Erscheinungen Armer Seelen: Eine Frömmigkeitspraktik und ihre Prüfung als konstituierendes Element weiblicher Heiligkeit
	4.2.4 Die Besessenheit Maria Augustina Schöningers als Beweis von Maria Columba Schonaths Heiligkeit
	4.2.5 Demut und Gehorsam: Tugendhaftigkeit als Gradmesser von Heiligkeit
	4.2.6  Die discretio der Priorin und die charismatische Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath. Geistliche Führung im Verhältnis von Autorität und Macht

	4.3  Im Ruf der Heiligkeit verstorben. Die Rezeption von Maria Columba Schonath vom 18. bis ins 21. Jahrhundert
	4.3.1 Intra Muros: Rezeption in klösterlichen Netzwerken
	4.3.2  Kloster und Stadt: Von der Durchlässigkeit der Klausur im 18. Jahrhundert bis zur Gründung des Columba‐Schonath‐Bundes (1925)
	4.3.3 Eine Heilige als Familienkapital
	4.3.4 Die Verfügungsgewalt über den Körper und die Produktion von ‚Reliquien‘


	5. Ergebnisse: Heiligkeit, Mystik und ihre Prüfung: Eine Frage des Geschlechts?
	5.1 Zusammenfassung
	5.2  Charakteristika weiblicher Heiligkeit und dominikanischer Mystik im 18. Jahrhundert am Beispiel Columba Schonath
	5.3 Die Unterscheidung der Geister an Frauen
	5.4 Frauen unterscheiden die Geister

	6.  Ausblick: Impulse für weitere Forschungen und zum Zusammenhang der Unterscheidung der Geister und der New Science
	7. Abkürzungs‐ und Siglenverzeichnis
	8. Bibliografische Angaben
	8.1 Archivalische Quellen
	8.2 Gedruckte Quellen
	8.3 Internetquellen
	8.4 Sekundärliteratur

	9. Abbildungsnachweise
	10. Ortsregister
	11. Personenregister

