Elisabeth Fischer

Weibliche Heiligkeit priifen

Der Fall der Mystikerin
Maria Columba Schonath
(1730-1787)




© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Kulturen des Christentums — Neue Zugédnge zur
Frithen Neuzeit | Cultures of Christianity -
New Approaches to Early Modern History

Herausgegeben durch
Nadine Amsler, Andreea Badea, Birgit Emich, Markus Friedrich und
Christian Windler

Wissenschaftlicher Beirat

Marco Cavarzere, Liesbeth Corens, Simon Ditchfield, Christophe Duhamelle,
Marjorie Elizabeth Plummer, Matthias Pohlig, Ulinka Rublack, Ulrike Strasser,
Sascha Salatowsky und Giinther Wassilowsky

Band 6

In der Reihe ,,Kulturen des Christentums® erscheinen innovative Studien zur
Geschichte des Christentums in seinen vielfaltigen Auspragungen wihrend

der ,Jlangen’ Frithen Neuzeit. Im Zentrum stehen dabei die Wechselwirkungen
zwischen religiosen Phdnomenen und ihren politischen, sozialen, wirtschaftlichen,
intellektuellen und medialen Umwelten. Religiose Formationen werden nicht als feste
Entitéten, sondern als das Ergebnis dynamischer Prozesse von Identitétsaffirmation
und Abgrenzungsbestrebungen betrachtet. Besondere Beachtung wird Aspekten
der regionalen Pluralitdt, der lokalen Eigenstdndigkeit und der heterogenen
Ausdrucksformen des Christentums geschenkt. In geographischer Hinsicht tragt die
Reihe der Tatsache Rechnung, dass das Christentum in der Frithen Neuzeit pragende
Entwicklungen hin zu einer globalen Religion erlebte. Sie ist deshalb offen fiir Arbeiten
zu allen Weltregionen sowie insbesondere fiir Ansitze einer globalen religiosen
Verflechtungsgeschichte.

Die Herausgeber

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Elisabeth Fischer
Weibliche Heiligkeit priifen

Der Fall der Mystikerin Maria Columba Schonath
(1730-1787)

BOHLAU

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des Erzbistums Bamberg und der FONTE-Stiftung.

F 0O N T E
ERZBISTUM

BAMBERG Stiftung zur Firderung des

geisteswissenschaftlichen Nachwuchses

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek:

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber https://dnb.de abrufbar.

© 2026 Bohlau, Lindenstrafle 14, D-50674 Koln, ein Imprint der Brill-Gruppe

(Koninklijke Brill BV, Leiden, Niederlande; Brill USA Inc., Boston MA, USA; Brill Asia Pte Ltd, Singapore;
Brill Deutschland GmbH, Paderborn, Deutschland; Brill Osterreich GmbH, Wien, Osterreich)
Koninklijke Brill BV umfasst die Imprints Brill, Brill Nijhoff, Brill Schéningh, Brill Fink,

Brill mentis, Brill Wageningen Academic, Vandenhoeck & Ruprecht, Béhlau und V&R unipress.

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk und seine Teile sind urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung in anderen als den gesetzlich zugelassenen Fillen bedarf der vorherigen schriftlichen
Einwilligung des Verlages.

Umschlagabbildung: Abbildung des Heilig Grab Klosters auf dem Plan der Stadt Bamberg von Petrus
Zweidler (Griindtlicher abrif3 der Statt Bamberg..., 1602), Staatsbibliothek Bamberg V B 22/1.2, Foto: Gerald
Raab (https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:22-dtl-0000046901).

Umschlaggestaltung: Michael Haderer, Wien
Korrektorat: Ulrike Weingértner, Griindau

Satz: le-tex publishing services, Leipzig

Druck und Bindung: Elanders Waiblingen, Waiblingen
Printed in the EU

Vandenhoeck & Ruprecht Verlage | www.vandenhoeck-ruprecht-verlage.com
E-Mail: info@boehlau-verlag.com

ISBN 978-3-412-53400-4

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004


https://dnb.de
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bvb:22-dtl-0000046901
https://www.vandenhoeck-ruprecht-verlage.com
mailto:info@boehlau-verlag.com

Fiir meine Eltern






Inhalt

VOTWOTT . L 11
Binleftung . ... .oo e 13
Hinfithrung zum Thema ......... ... i 13
Zieleund Methode ........ ... ... . i 23
Aufbauder Arbeit. ... ... .. 43
QuUellen . .o 46
1. Der Untersuchungsgegenstand...............c.oooiiiiiiiiiiiinnenn., 51
1.1 Maria Columba Schonath — Leben und Spiritualitat................... 51
1.2 Heilig Grab und St. Christophorus Martyr. Die Bamberger
Dominikanerkléster und ihre Geschichte ........................ ... 53
1.3 Gottes Werk und Teufels Beitrag: Vorstellungen vom Ubernatiirlichen in
der Frithen Neuzeit........... ... ..o i i 62

2. Die Priifung des Ubernatiirlichen in kirchlichen Kanonisationsverfahren und

durch die Unterscheidung der Geister ............c.coiiiiiininen... 67
2.1 Zuden Ehren der Altére: Die empirische Priifung von Heiligkeit in
frithneuzeitlichen Kanonisationsverfahren ........................... 67
2.1.1 Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des
Verfahrensablaufs und die Bedeutung guter Lobbyarbeit ......... 67
2.1.2 Historisch-philologische Priifungsverfahren .................... 74
2.1.3 Der Ruf der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die heroischen
Tugenden ... ... ... i 75
2.1.4 Der Ruf der Wundertitigkeit (fama signorum) und die Bedeutung
des KOIPers . ...ttt 77
2.2 Das Verhiltnis von Zentrum und Peripherie im Fall Schonath: Priifung
von Heiligkeit vor einem Informativprozess .......................... 79
2.3 Die Unterscheidung der Geister: Eine Technik zur Priifung des
Ubernatiirlichen und die Bedeutung von Geschlecht .................. 82

3. Heiligkeit auf dem Priifstand: Maria Columba Schonath im Fokus der

Geistlichkeit...........o 95
3.1 Heiligkeit und Herrschaft: Fiirstbischof und Dominikanerorden im Fall
Schonath ... ... . 95

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



8

Inhalt

3.1.1 Das Erscheinen der Stigmata und die mystische Vermédhlung

(Winter 1763/1764) .. ..o 95
3.1.2 Fiirstbischof oder Dominikanerorden? Rechtliche
Entscheidungsgewalt im Fall Maria Columba Schonath .......... 101

3.1.3 ,keinen Anlafd zu Religions-Spottungen geben® Fiirstbischof Adam
Friedrich von Seinsheim und das Untersuchungsverfahren im
Kontext der katholischen Aufklarung (Winter 1764) ............. 108
3.1.4 Rang und Heiligkeit: Der Dominikanerorden, Maria Columba
Schonath und die Frage nach der richtigen Berufung (Frithjahr

L764) <o e 122
3.1.5 Das Blutwunder am Kruzifix. Geschlossen gegen eine Verehrung

Maria Columba Schonaths (1765) ............ccoiiiiiinenn.. 132
3.1.6 Die Besessenheit von Maria Augustina Schoninger.

Profilierungsversuche von Provinz und Konvent (ab 1766) ....... 137
3.1.7 Das Schweigen der letzten Jahre und der Tod Maria Columbas. ... 141

3.2 Unterscheidungstechniken der Geistlichkeit im Fall Schonath.......... 143

3.2.1 Textproduktion auflerhalb der Klausur: Zur Aussagekraft von

Briefen fiir die Unterscheidung der Geister ..................... 143
3.2.2 Unterscheidungstechniken in der geistlichen Fithrung ........... 147

3.2.3 Die Evidenz des Zeichens: Die Unterscheidung der Geister bei
Stigmata, dem Ring der mystischen Verméhlung und dem

verziickten Korper der Mystikerin ................c.oooia... 162
3.2.4 Die Besessenheit von Maria Augustina Schoninger. Die
Unterscheidung der Geister mithilfe eines Exorzismus ........... 175
3.2.5 Das blutende Kruzifix als Gnadenbild: Zum Zusammenhang von
Heiligkeit und Objekten ........... ..., 186
3.2.6 Abt Oswald Loschert, das Gutachten tiber Maria Columba Schonath
und der Hexenprozess der Maria Renata Singer von Mossau. . .. .. 201

4. Priifung von Heiligkeit innerhalb der Klausur: Weibliche

Unterscheidungstechniken sowie die Moglichkeiten und Grenzen ihrer

AUtOTISIErUNG . . ..o 211
4.1 Textproduktion in der Klausur: Zur Aussagekraft religioser
Selbstzeugnisse fiir die Unterscheidung der Geister.................... 211
4.1.1 Die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba Schonaths ......... 211
4.1.2 Die Vita von Maria Bernarda Kréner: Ein Gemeinschaftsprojekt der
Nonnen des Klosters Heilig Grab . ............................. 221
4.1.3 Notizen gegen das Vergessen: Weitere Zeugnisse von Nonnen . ... 228
4.2 Die Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath und die
Nonnen des Heilig Grab Klosters..............c.oooiiiiiiiiiiin... 230

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Inhalt ‘

4.2.1 Krankheit als imitatio Christi: Die Unterscheidung der Geister am

kranken Leib der Mystikerin ............... ... 230
4.2.2 Korperliche Zeichen von Heiligkeit: Die Priifung des stigmatisierten

und verziickten Leibes........... . ... ool 241
4.2.3 Erscheinungen Armer Seelen: Eine Frommigkeitspraktik und ihre

Priifung als konstituierendes Element weiblicher Heiligkeit. . ... .. 248
4.2.4 Die Besessenheit Maria Augustina Schoningers als Beweis von

Maria Columba Schonaths Heiligkeit........................... 259
4.2.5 Demut und Gehorsam: Tugendhaftigkeit als Gradmesser von

Heiligkeit .. ... 267

4.2.6 Die discretio der Priorin und die charismatische Unterscheidung der
Geister durch Maria Columba Schonath. Geistliche Fithrung im

Verhiltnis von Autoritdit und Macht.................... .. ..., 278

4.3 Im Ruf der Heiligkeit verstorben. Die Rezeption von Maria Columba
Schonath vom 18. bis ins 21. Jahrhundert ............................ 289
4.3.1 Intra Muros: Rezeption in klosterlichen Netzwerken............. 289

4.3.2 Kloster und Stadt: Von der Durchléssigkeit der Klausur im
18. Jahrhundert bis zur Griindung des Columba-Schonath-Bundes

(1925 ot 297
4.3.3 Eine Heilige als Familienkapital.........................o00 L. 304
4.3.4 Die Verfiigungsgewalt tiber den Korper und die Produktion von

JReliquien’. ..o 307

Ergebnisse: Heiligkeit, Mystik und ihre Priifung: Eine Frage des Geschlechts?. . 313

5.1 Zusammenfassung. ... .......oueuereratanenetanatat 313
5.2 Charakteristika weiblicher Heiligkeit und dominikanischer Mystik im

18. Jahrhundert am Beispiel Columba Schonath ...................... 317
5.3 Die Unterscheidung der Geister an Frauen ........................... 319
5.4 Frauen unterscheiden die Geister.............................oooa... 322

Ausblick: Impulse fiir weitere Forschungen und zum Zusammenhang der

Unterscheidung der Geister und der New Science ......................... 327
Abkiirzungs- und Siglenverzeichnis . ........ ... 331
Bibliografische Angaben ............. .. ... ... i 333
8.1 ArchivalischeQuellen............ ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 333
8.2 Gedruckte Quellen ........ ... ... ... . . 336
8.3 Internetquellen....... ... .o 340
8.4 Sekundarliteratur........... ... . 340

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

9



10

‘ Inhalt

9. Abbildungsnachweise......... ... . ... i
10. Ortsregister. ... ..ot

11. Personenregister ....... ...t

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Vorwort

Sie lesen gerne Vorworte? Ich auch. SchlieSlich geben sie Einblicke in die Entstehungs-
geschichte eines Buches und verraten, wer alles zum Gelingen desselben beigetragen
hat. Denn Biicher dieser Art entstehen stets in einem Netzwerk aus Impulsgeber:innen,
Korrekturleser:innen, Freund:innen und Familie.

Dieses Buch ist die leicht gekiirzte Fassung meiner Dissertation, die ich im Winterse-
mester 2022 an der Fakultit fiir Geisteswissenschaften im Fachbereich Geschichte an
der Universitdt Hamburg eingereicht habe. Ich moéchte meinen Betreuer:innen Prof.
Dr. Markus Friedrich (Universitit Hamburg) und Prof. Dr. Xenia von Tippelskirch
(Humboldt-Universitit zu Berlin, heute Goethe-Universitit Frankfurt am Main), die
mir akademische Lehrer:innen im besten Sinne waren, meinen tiefen Dank ausspre-
chen. Xenia von Tippelskirch hat mich wiahrend meiner Zeit als ihre studentische
Hilfskraft nicht nur an das Thema weibliche Religiositit herangefiihrt, sondern auch
meine ersten wissenschaftlichen Unternehmungen begleitet und geférdert und mir bei
unserem gemeinsamen Sammelband ihr Vertrauen geschenkt. Thre kritische Lektiire
meiner Texte und ihre Ratschlige, insbesondere bei meinen ersten Archivrecherchen,
waren mir eine unerlissliche Hilfe. Auch Markus Friedrich, als dessen wissenschaftliche
Mitarbeiterin ich den Grofiteil der Arbeit verfasst habe, hielt seine Tiir stets offen fiir
mich. Seine Ermahnung, den groflen Bogen nicht aus dem Blick zu verlieren, werde ich
nie vergessen. Fiir seine Wertschatzung, seine Forderung, derer ich mir stets sicher sein
konnte, sowie seine passgenaue Kritik und seine freundliche Art danke ich sehr.

Ich mochte auch den Herausgeber:innen der Reihe Kulturen des Christentums fiir die
Aufnahme meiner Arbeit in die Reihe danken, namentlich Nadine Amsler, Andreea
Badea, Birgit Emich, Markus Friedrich und Christian Windler.

Das Erzbistum Bamberg, die Fonte-Stiftung zur Forderung des geisteswissenschaftli-
chen Nachwuchses sowie der Fachbereich Geschichte der Universitit Hamburg haben
den Druck dieser Arbeit grof8ziigig finanziell unterstiitzt, wofiir ich ihnen auflerordent-
lich dankbar bin.

Mein herzlicher Dank gilt Dorothee Wunsch, Julia Rof8berg und Ulrike Weingértner
vom Bohlau-Verlag fiir ihre vielfaltige, schnelle und immer hilfreiche Unterstiitzung
bei der Uberarbeitung des Manuskripts.

Ein besonderer Dank gilt dem Bamberger Domkapitular Dr. Norbert Jung, der meine
Arbeit nicht nur wohlwollend mit dem Blick des Theologen gegengelesen hat, sondern
mir auch seine Transkripte verschiedener Quellen zur Verfligung gestellt hat, als diese
wiahrend meiner Recherchen in Rom im Archiv nicht mehr auffindbar waren. Ebenfalls
ein herzlicher Dank gilt den Ordensschwestern des Klosters zum Heiligen Grab in Bam-
berg. Sie haben mich nicht nur wihrend meiner Archivrecherchen aufs angenehmste

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



12

‘ Vorwort

beherbergt, durch sie habe ich auch die Bedeutung von Schwesternschaft in einer klos-
terlichen Gemeinschaft neu begriffen. Mein besonderer Dank gilt Schwester Maria
Berthilla Heil OP, die mich an ihren eigenen Recherchen zu Maria Columba Schonath
teilhaben lief’. Grofles Vergniigen bereitete mir auch der Austausch mit Dr. Josef Urban,
dem ehemaligen Leiter des Didzesanarchivs Bamberg, mit dem ich bei einem ,,Hornla“
in den Bamberger Cafés iber Maria Columba Schonath sprechen durfte.

In den Archiven habe ich vielfiltige Unterstiitzung durch die Mitarbeiter:innen
erfahren. Namentlich hervorheben mdchte ich das Archiv der Erzdiézese Bamberg, das
Stadtarchiv Bamberg und das Staatsarchiv Bamberg sowie Frau Dr. Bettina Wagner von
der Staatsbibliothek Bamberg.

In Vortrdgen konnte ich mein Projekt vorstellen und erhielt dabei wertvolle Im-
pulse. Stellvertretend seien an dieser Stelle Dr. Klaus-Bernward Springer sowie die
Kolleg:innen des Berliner Frithneuzeitkolloquiums und die Mitglieder des Arbeitskrei-
ses Geschlechtergeschichte der Frithen Neuzeit genannt, denen ich jeweils meine Arbeit
préasentieren durfte. Mit Prof. Dr. Franz X. Kohlschein (1), ohne dessen Edition der
Handschriften der Maria Columba Schonath ich diese Arbeit nur mit gréfiter Mithe
hitte schreiben kénnen, durfte ich einen schénen Tag in Paderborn verbringen, bei
dem er mir seine Perspektive auf die Quellen darlegte.

Mein herzlicher Dank gilt auch den Kolleg:innen der beiden Universititen, an denen
ich arbeiten durfte. Diese haben nicht nur kritisch meine Gedanken hinterfragt und
meine Texte Korrektur gelesen, sondern mir auch ihre Freundschaft geschenkt. Mein
Dank gilt besonders Hannah Bodecker, Michael Leemann, Judith Lipperheide, Nathalie
Klinck, Franziska Knapp und Elena Vanelli.

Dr. Heike Krause, Norbert Krause, Astrid Gutteck und Christine Holzhausen haben
das Manuskript in seiner Endphase redigiert. Auch danke ich Jan Wiechert fiir die
Diskussionen und Lina Peiffer fiir das gemeinsame Nachdenken tiber Mystikerinnen
im 18. Jahrhundert.

Zuletzt mochte ich meinem Ehemann Claudio Gutteck danken, der mir in den
Jahren meiner beruflichen Qualifikation den Riicken freigehalten hat und der durch
seine liebevolle Fiirsorge unsere Tochter vergessen lief3, dass sie ihre Mama in den ersten
anderthalb Jahren ihres Lebens immer wieder mit diesem Buch teilen musste. Meinen
Eltern, die mir ein sorgenfreies Studium erméglicht und mich stets unterstiitzt haben,
sei dieses Buch gewidmet.

Schwabisch Hall 2025
Elisabeth Fischer

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Einleitung

Hinflihrung zum Thema

Die Menschen der Frithen Neuzeit sahen die irdische Welt bevolkert von einer Reihe
tibernatiirlicher Wesen, die sowohl gute als auch schlechte Absichten hegten. Zahlreiche
Berichte unterschiedlicher geografischer Herkunft und konfessioneller Pragung erzéh-
len von solchen Begegnungen. So soll zum Beispiel 1684 in der Oberlausitz eine Frau
vom Gespenst einer jungen Frau heimgesucht und aufgefordert worden sein, Rache an
deren Moérder zu nehmen, der die junge Frau einst umgebracht hatte. Ein Poltergeist
aus dem kurséchsischen Pauf3sitz lief§ angeblich 1696 Gegenstinde verschwinden und
angstigte die Bewohner des Ortes mit unheimlichen und unerklédrlichen Gerduschen.
Zwischen Niirnberg und Noérdlingen soll gegen Ende des 17. Jahrhunderts ein Irrlicht
aufgetreten sein, das einen Reisenden, der gerade eine Briicke tiberqueren wollte, in
den Fluss und somit ins Verderben zu locken versuchte. In Straubing ergriffen, so die
Uberlieferung, 1662 mehrere Ddmonen Besitz von einer jungen Frau und marterten
die Besessene fast zu Tode. Vielfiltig tiberliefert ist auch die Angst vor Hexen, etwa
vor solchen, die 1576 in Dillingen angeblich Vieh und Ernten durch Schadenzauber
verdarben.! Die Angst vor bsen Kriften war allgegenwirtig. Als besonders gefihr-
lich galt der Teufel dann, wenn er vorgab, eine gute Kraft,? also ein ,,Engel des Lichts“
(2Kor 11, 13-15) zu sein, der beliebige Formen annahm und auf diese Weise Menschen
ins Ungliick fiihrte.?

Doch beschiitzen, so die Vorstellung der Frithen Neuzeit, auch gute Krifte die Men-
schen. Aus Sicht der katholischen Kirche entfalteten sie ihr wohltatiges Wirken be-
sonders in den kirchlichen Sakramenten und Ritualen: An zahlreichen Orten wurden
die Gottesmutter und die vielen Heiligen um ihren Beistand und Schutz angefleht.
Devotionalien und Sakramentalien konnten Hab und Gut schiitzen; wundersame Hei-
lung von unheilbaren Krankheiten konnten in den vielen Wallfahrtsorten erbeten und

1 Zum Poltergeist und zum Lausitzer Gespenst siehe Rieger, Der Teufel im Pfarrhaus, 9 f., 69 f. Die
Geschichte vom Reisenden stammt aus Der hollische Proteus oder tausendkiinstige Versteller von Erasmus
Francisci (1690), Vgl. Francisci, Der Héllische Proteus, 174 f. Den Straubinger Besessenheitsfall hat
Trevor Johnson beschrieben. Siehe Johnson, Besessenheit, Heiligkeit und Jesuitenspiritualitit. Die
Dillinger Hexe erwahnt Hans Kuntz 1580 in Ders., Newe Zeittung.

Vgl. Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 173.

Mit dieser in der Frithen Neuzeit gangigen Lesart des Paulus-Briefs wurde dem Teufel eine pseudoomni-
potente Macht zugesprochen und der Engel des Lichts zu einem abgedroschenen Code fiir Betrug, ohne
dass dies zu einer Einschrankung der Macht Gottes fiithrte. Vgl. Copeland/Machielsen, Introduction,
3f.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



14

‘ Einleitung

erbetet werden. Davon zeugen auch die Dankesgesten derjenigen, deren Hoffnung auf
Hilfe, Beistand oder Heilung erfiillt wurden. So schenkte 1776 eine Frau namens Anna
Bruggmayr den Franziskanerinnen in Kaufbeuren eine lebensgrofie, naturgetreue und
sie selbst darstellende Votivfigur aus Wachs, um fiir die Errettung aus einer Notlage
zu danken.* Im Bamberger Dominikanerinnenkloster Heilig Grab, das im Zentrum
dieser Untersuchung steht, wurde der Laienschwester Maria Columba Schonath nach-
gesagt, sie konne Kontakt zu den Armen Seelen im Fegefeuer aufnehmen und deren
Botschaften tiberbringen. Indem sie beispielsweise Handabdriicke auf Gegenstdnden
hinterliefen, baten die Toten die Lebenden um fiirbittende Gebete, die ihren quilenden
Aufenthalt im Purgatorium verkiirzen oder gar beenden konnten.’

Den Fluchtpunkt der geschilderten Phanomene bildete die Vorstellung vom allméch-
tigen christlichen Gott und vom Teufel als dessen Widerpart. Der Ubergang zwischen
Dies- und Jenseits, zwischen der Welt der Menschen und jener der Geister, wurde in der
Frithen Neuzeit als durchlassig erachtet. Sowohl Gott und Teufel als auch ihre untergebe-
nen Engel, Heiligen und Dédmonen griffen unmittelbar, sinnlich erfahrbar und materiell
in die als zeichenhaft begriffene Natur ein.® Die ambivalente Begegnung mit dem als
Teil der Wirklichkeit verstandenen Ubernatiirlichen - sei es in Form géttlicher oder
teuflischer Krifte - stellte somit eine Alltagserfahrung frithneuzeitlicher Menschen dar;
sie kann als Facette einer ungeteilten Erfahrungswelt begriffen werden.” Konfessions-
und stindeiibergreifend wurden Trdume, innere Stimmen und religiose Empfindungen
interpretiert und hinsichtlich ihrer Herkunft gepriift - sei es in Form der als Aberglaube
diffamierten Magie, gelehrter Angelologie und Ddmonologie oder schichtentibergrei-
fend in der Deutung von Naturzeichen wie Prodigien und Wundergeburten.® Auch
wenn sich die Diskurse iiber das Ubernatiirliche im Laufe der Frithen Neuzeit mehr-
fach dnderten, blieb der Glaube an die grundsitzliche Priasenz und Wirkmaéchtigkeit
iibernatiirlicher Krifte in der irdischen Welt bis ins 18. Jahrhundert bestehen.’

Auch aus katholischen Klostern, um die es in diesem Buch gehen soll, sind solche
Vorkommnisse tiberliefert: Oftmals wurde an einzelnen Nonnen oder Moénchen ein
irritierendes Verhalten beobachtet. Sie schrien ohne Erkldrung unkontrolliert oder
schwiegen immerfort; ihre Kérper kriimmten sich unnachahmlich oder verharrten in
grotesken Bewegungen. Manche benétigten angeblich keinerlei Nahrung aufler der

4 Vgl Weihebild der Anna Bruggmayr, https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTN
FKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477 [aufgerufen: 5.3.2024].

5  Vgl. Angenendt, Geschichte der Religiositit im Mittelalter, 708-711; Conrad, Der Katholizismus, 70 f.;
Mengis, Arme Seelen.
Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5; Caciola, The Science of Knowing Spirits, 293.
Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5 f.; Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 7.

8  Zum Prodigienglauben, insbesondere von Wundergeburten, siche Daston/Park, Wunder und die Ord-
nung der Natur, bes. Kapitel 5 und Ewinkel, De Monstris.

9  Vgl. Brock/Winter, Theory and Practice, 5 f. und Caciola, The Science of Knowing Spirits, 293 f.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004


https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTNFKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477
https://www.deutsche-digitale-bibliothek.de/item/4RN6FQTNFKZSUWPNXM6Y455XGY5NI477

Hinflhrung zum Thema ‘

Eucharistie. Grofles Aufsehen erregte auch das spontane Beherrschen fremder Sprachen,
ohne dass deren Erlernen nachvollzogen werden konnte. Andere gaben vor, propheti-
sche Visionen zu haben, mit Heiligen oder Verstorbenen sprechen zu konnen, oder es
zeigten sich die Wundmale Christi an ihren Korpern. Den Menschen fiel es oft schwer,
derartige Ereignisse zu deuten und ihren natiirlichen (Krankheit, menschlicher Betrug)
oder iibernatiirlichen Ursprung (Heiligkeit, Besessenheit, Hexerei) festzustellen, ganz
zu schweigen von der Frage, ob sich in den Erscheinungen Gott oder der Teufel manifes-
tierte. Uneindeutigkeit und Undifferenziertheit stellten fiir frithneuzeitliche Menschen
grofle Herausforderungen dar, wenn die Ursache fiir das irritierende Verhalten Einzel-
ner bestimmt werden sollte. Manchmal wurde dieses Verhalten aber auch als Ausdruck
einer besonderen Gottesbeziehung gedeutet. Erkannt werden konnte diese, so die Vor-
stellung, an den sieben Gnadenakten des Heiligen Geistes,'® aber auch an Visionen
oder korperlichen Zeichen von Heiligkeit wie Stigmata - ebenjenen Anzeichen, die als
hagiografische Motive etabliert waren. Haufig wurden diese Personen unabhingig von
einer offiziellen Anerkennung durch die Kurie als heilig verehrt.

Viele dieser Phanomene sind charakteristisch fiir das Leben der dominikanischen
Laienschwester Maria Columba Schonath (1730-1787). Ihr wurden Kontakte zu Armen
Seelen zugeschrieben; sie galt als stigmatisiert und erlebte eine Vielzahl von Visionen,'!
tiber deren Ursprung Unklarheit herrschte. Meist wurden diese iiberwiegend visuellen,
teils aber auch auditiven und stets physischen Erlebnisse als Ekstasen bezeichnet, wobei

10  Es gibt im Alten und Neuen Testament und in der kirchlichen Tradition verschiedene Zahlweisen
der sieben Gnadenakte. Die hier gemeinten Gaben beziehen sich auf die Unterscheidung der Geister
und orientieren sich an 1Kor 12, 7-11: ,,Jedem aber wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,
damit sie anderen niitzt. Dem einen wird vom Geist die Gabe geschenkt, Weisheit mitzuteilen, dem
anderen durch den gleichen Geist die Gabe, Erkenntnis zu vermitteln, dem dritten im gleichen Geist
Glaubenskraft, einem anderen — immer in dem einen Geist — die Gabe, Krankheiten zu heilen, einem
andern Wunderkrifte, einem anderen prophetische Reden, einem anderen die Féhigkeit, die Geister zu
unterscheiden, wieder einem andern verschiedene Arten von Zungenrede, einem andern schliefllich
die Gabe, sie zu deuten.” (Einheitsiibersetzung). Siehe auch Switek, Discretio Spirituum, 60 f.

11  Visionen werden hier definiert als Erlebnis einer ,nicht alltédglichen Schau von Gestalten, Vorgingen,
Zusammenhéngen, Wirklichkeiten, welche die vorhandene Welt iibersteigen.“ Kessler, Vision. IV. Sys-
tematisch-theologisch, 813. Sie sind ,Widerfahrnis, durch das ein Mensch der Gegenwart Gottes in
Bildern gewahr wird. Deselaers, Vision. V. Mystisch, 814. Durch ,,auf8ernatiirliche Weise (durch den
Eingriff einer ibermenschlichen Gewalt wie Gott, Engel, Heilige, Ddmonen)“ wird der oder diejenige
Visionar:in ,,in einen anderen Raum versetzt®, wo Inhalte wie etwa Offenbarungen als ,,beschreibbares
Bild“ gesehen werden. Zwar wird zuallererst das Sehen beansprucht, aber auch das Gehér, der Geruch
oder das Fithlen konnen involviert sein. Dinzelbacher, Vision und Visionsliteratur im Mittelalter, 67.
Visionen wurden als Kommunikationsmittel Gottes verstanden, der sich ,,der psychophys[ischen] (ima-
ginativen, eidetistischen, reflexiven Fihigkeiten“ der Menschen bediente, sodass diese die Botschaft
empfangen konnten. Priadestiniert sind dabei Menschen, die sich radikaler als andere auf Gott einlassen
konnen. Kessler, Vision. IV. Systematisch-theologisch, 813.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

15



16

‘ Einleitung

in dieser Arbeit der Quellenbegriff Verziickung verwendet wird.'? Dariiber hinaus
spielten in dem Fall Debatten iiber Hexerei und Besessenheit eine Rolle.

Schonath galt als Mystikerin und wurde von ihren Mitschwestern und vielen Men-
schen als heilig verehrt. Demgegeniiber lehnte der fiir sie verantwortliche Bamberger
Fiirstbischof Adam Friedrich von Seinsheim (1708-1779) und die Oberen ihres Ordens
eine solche Auslegung ab. Die Bezeichnung als Mystikerin beschreibt zum einen eine
soziale Rolle, d. h. die Wahrnehmung einer Person durch ihr soziales Umfeld. Zum an-
deren charakterisiert der Begriff einen spezifischen Bezug zur Transzendenz, der im Fall
Maria Columba Schonath der Erlebnismystik zugeordnet werden kann.'® Ein Merkmal
dieser Mystik ist es, dass sich die aus diesem spezifischen Gotteszugang entstandenen
Wissensbestidnde tiber das Transzendente im 18. Jahrhundert von der institutionell
gelehrten Theologie unterscheiden konnten, aber nicht mussten.

Geboren wurde Maria Columba Schonath 1730 als Maria Anna im Dorf Burgel-
lern bei Bamberg. Bereits als Kind erlebte sie erste Christusvisionen. 1754 trat sie als
Laienschwester ins Bamberger Dominikanerinnenkloster Heilig Grab ein.!* Als am
9. Dezember 1763 an ihren Handen, Fiiflen und an der Seite die fiinf Wunden Christi als
sichtbare Stigmata auftraten, waren ihre Mitschwestern von einem géttlichen Wirken
in ihr tiberzeugt und begannen, sie zu verehren. Thre Oberen, d. h. der Beichtvater, der
Fiirstbischof von Bamberg, Adam Friedrich von Seinsheim, dessen Administration
sowie die Oberen des Dominikanerordens lehnten eine solche Deutung zwar ab, liefSen
den Fall jedoch umfassend untersuchen. Fremde Gutachter wurden einbestellt, u. a.
der Pramonstratenserabt Oswald Loschert (1704-1785), der durch seine Mitwirkung

12 Mit dem Begriff der Ekstase wird das Phanomen ,,des Austritts der Seele aus dem Koérper verstanden,
wobei der zuriickgelassene Leib meist Unsensibilitat und Starre aufweist. Dinzelbacher, Vision und
Visionsliteratur im Mittelalter, 105. Es ist eine Form des ,,auflerordentlichen, ganzheitlichen Entriickt-
werdens auf dem Weg zur Gotteseinigung® Diese Erfahrungen eines ,,Trans-Szendierens nach ,innen’
und ,aufen’ konnen eher intellektuell oder affektiv erfahren und interpretiert werden®. Der Begriff der
Verziickung gilt als veraltet, um ekstatische Zustidnde zu bezeichnen. Vgl. Fuchs, Ekstase. II. Spirituell,
574 f. Da in den Quellen dieser Fallstudie allerdings ausschlieSlich die Rede von Verziickungen und
nicht von Ekstasen ist, wird der Begriff der Verziickung priferiert.

13 Peter Dinzelbacher definiert die mittelalterliche Erlebnismystik als eine Frommigkeitsform, bei der
der unmittelbare Kontakt mit Gott durch personliche Erfahrung angestrebt wird. Dieser Zugang zu
Gott steht im Kontrast zu einem eher intellektuellen, philosophischen Weg, da in der Erlebnismystik
religiose Erlebnisse stets auch seelisch und korperlich erfahren werden. Kurzfristig kann es dabei zu
einer Aufhebung des Unterschiedes zwischen dem Subjekt des religiosen Strebens, der menschlichen
Seele, und dem Objekt kommen. Im Mittelalter geschah dies in Form der Braut- oder Minnemystik,
»also einer phantasierten erotischen, durchaus orgastischen Verschmelzung", in Form der Wesensmys-
tik, einer ontologischen Identitatserfahrung von Seele und Gottheit und schlieflich im kérperlichen
Nachvollzug der Passion. Vgl. Dinzelbacher, Zur Sozialgeschichte der christlichen Erlebnismystik, 113 f.
Ein historischer Uberblick zur Geschichte der Mystik von der Antike bis zur Neuzeit bietet Leppin,
Ruhen in Gott.

14 Vgl. Kohlschein, Columba Schonath, 12, 478.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Hinflhrung zum Thema ‘

am Hexenprozess gegen die Nonne Maria Renata Singer von Mossau (1679-1749)
fragwiirdige Beriihmtheit erlangt hatte. Letztlich wurden Schwester Maria Columbas
Stigmata, Visionen und die grofie Anzahl der teils aufsehenerregenden tibernatiirlichen
Vorkommnisse als Ausdruck tibersteigerter weiblicher Andachtspraxis und durch-
einandergeratener Sifte gedeutet.'> Fortan musste sie zur Kontrolle ihre mystischen
Erlebnisse aufschreiben und die Notate ihrem Beichtvater vorlegen, ansonsten jedoch
Stillschweigen bewahren. Diese geistlichen Aufzeichnungen sind als umfangreiches
Selbstzeugnis iiberliefert. Schonaths Verehrung innerhalb und auflerhalb des Klosters
tat die obrigkeitliche Ablehnung jedoch keinen Abbruch: Von ihr benutzte Gegenstinde
wurden als Reliquien gesammelt, ihre Visionen und Verziickungen dokumentiert und
um ihr fiirbittendes Gebet fiir die Seelen Verstorbener wurde iiberregional gefleht. Be-
kannt wurde auch eine Reihe von Wundern, die sie gewirkt haben soll, etwa im Fall einer
besessenen Mitschwester. Trotz ihres niederen Standes als Laienschwester avancierte
sie innerhalb der Klostergemeinschaft zu einer geistlichen Autoritdt. Die Hochachtung,
die ihre Mitschwestern ihr entgegenbrachten, bezeugt eine Vita, die ihre Mitschwester
Maria Bernarda Kroner (1735-1779) verfasste, jedoch als Gemeinschaftsprojekt der
Nonnen von Heilig Grab gewertet werden muss.'® Maria Columba Schonath starb am
3. Mirz 1787 als gottselige Frau im Ruf der Heiligkeit.'”

Maria Columba Schonath ist nicht die einzige Mystikerin des 18. Jahrhunderts im
deutschsprachigen Raum. Sie dhnelt in ihrer Biografie und Spiritualitit anderen als heilig
verehrten Frauen ihrer Zeit.'® Die Verehrung solcher Frauen lisst sich vom Mittelalter
bis ins 20. Jahrhundert nachweisen, auch wenn im populdren und wissenschaftlichen
Bewusstsein die Mystikerinnen des Mittelalters und des 16. und 17. Jahrhunderts do-
minieren. Von historischem Interesse ist nicht ihre Verehrung an sich, sondern es sind
die epochenspezifischen Wahrnehmungs- und Deutungsmuster sowie die religiosen,
gesellschaftlichen, juristischen und medizinischen Diskurse, die den Umgang mit sol-
chen Frauen bestimmten. Aus der groflien Gruppe spirituell begabter und teilweise
stigmatisierter Ordensfrauen sind aufgrund zeitlicher, geografischer und struktureller
Uberschneidungen die Miinchner Karmelitin Maria Anna Lindmayr (1657-1725), die
Ursuline Maria Euphemia Dorer (1667-1752) aus Freiburg im Breisgau, die Franziska-
nerin Maria Crescentia Hof3 (1682-1744) aus Kaufbeuren, die Dominikanerin Maria
Columba Weigl aus Altenhohenau (1713-1783), die Dominikanerin Maria Josepha
Kiimin (1763-1817) aus Weesen/Schweiz sowie die Dominikanerin Magdalena Lor-

15  Siehe bes. AEB, Rep. 41/11 Nr. 20, Anonymes Gutachten, o. O., 1764; AEB, Rep. 41/11 Nr. 19, Adam von
Seinsheim an Heinrich von Nitschke, Wiirzburg, 24.12.1763.

16 Vgl AEB Rep.41/11 Nr. 15.

17 Zur Biografie siche Kohlschein, Columba Schonath OP, 11-40; Tippelskirch, Schonath, Columba;
Spitzlei, Schonath (Maria Columba); Fischer, Mysticism and Sanctity in the Eighteenth Century.

18  Zur Definition von Mystikerin siehe Anm. 13.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

17



18

‘ Einleitung

ger (1734-1806) aus dem hessischen Hadamar zu nennen.'” Dass diese Frauen bisher
kaum bekannt sind, entspricht hdufig nicht ihrer zeitgendssischen Bedeutung, sondern
hat meist historiografische Griinde.

Der Fall Maria Columba Schonath ist besonders geeignet, um nachzuvollziehen,
welches Verstindnis und welches Verhaltnis Menschen im 18. Jahrhundert zum Uber-
natiirlichen hatten, nach welchen Kriterien sie Heiligkeit priiften, wie sie bei dieser
Priifung vorgingen und an welchen Heiligkeitsmodellen sie sich dabei orientierten.
Auch kénnen an diesem Fall Unterschiede zwischen den Priifungsmethoden von Heilig-
keit auf lokaler Ebene, also vor einem offiziellen Kanonisationsprozess, und denjenigen
offizieller Verfahren herausgearbeitet werden. Bei einer Mystikerin, die im 18. Jahrhun-
dert lebte, ist zudem zu fragen, welche zeithistorischen Spezifika vorhanden sind und
inwieweit Beziige zu vergangenen Ausdrucksformen von Mystik und hagiografischen
Traditionen zu erkennen sind.

Viele der beschriebenen Phianomene wurden in der Frithen Neuzeit als phanome-
nologisch zusammenhingend gedacht. Eine geringfiigige Anderung der situativen
Umstidnde und Parameter konnte das Urteil {iber eine spirituell begabte Frau in diese
oder jene Richtung ausfallen lassen. Beurteilungen waren in hohem Mafle geschlechts-
spezifisch und eingebettet in mehrheitlich méannlich gefiihrte Diskurse, etwa iiber die
Beschaffenheit des weiblichen Kérpers, an dem der Kontakt mit dem Ubernatiirlichen
visualisiert und gepriift wurde - es sei an dieser Stelle an die Stigmata einer Heiligen, das
verréterische Mal einer Hexe oder die Konvulsionen einer Besessenen erinnert. Frauen
wurde in der Frithen Neuzeit hdufig eine nachteilige korperliche und charakterliche
Veranlagung nachgesagt, die sie als (religids) nicht vertrauenswiirdig charakterisierte.?’
Paradoxerweise gestanden gleichzeitig viele Autoren eher Frauen als Minnern zu, einen
Zugang zum Géttlichen zu haben.?! Eng mit solchen Diskursen verbunden waren die
antike Humoralpathologie und Temperamentenlehre,?” die noch bis ins 18. Jahrhundert
medizinische Griinde zur Beurteilung von Frauen lieferten. Gemaf3 diesen Konzepten
von der Funktionsweise des menschlichen Korpers wurden Leib, Seele und Geist nicht
als getrennte Entitdten betrachtet. Psychische und physische Erkrankungen gingen in

19  Es gibt besonders Ubereinstimmungen in der sozialen Herkunft (mittlere und untere Mittelschicht)
und der Christo- und Passiozentrik. Gemeinsam haben diese Frauen auch biografische Einschnitte wie
Erweckungserlebnisse oder Schicksalsschlége, die als zu tragendes Kreuz begriffen wurden. Bei Dorer
war es ein Konflikt mit einer Mitschwester, bei Schonath ihre unzahligen Krankheiten, und Weigl wurde
der Hexerei verdéchtigt. Zu Lindmayr siehe Strasser, Una profetessa in tempo di guerra; Pfeffer, Maria
Anna Josepha. Zu Dorer siche Amann, Schwester Maria Euphemia Dorer; Albisser, Die Ursulinen zu
Luzern. Zu Hof3 siehe Miller, Crescentia von Kaufbeuren. Zu Weigl siche Pfeffer, Maria Kolumba Weigl.
Zu Magdalena Lorger siehe Heiler, Die stigmatisierte Laienschwester. Zu Kiimin scheint es keine Studie
zu geben.

20 Vgl Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 32.

21  Vgl. Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 208.

22 Vgl. Walther, Temperament; Schattner, Komplexion.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Hinflhrung zum Thema ‘

diesem Sinne flieflend ineinander tiber und bedingten sich wechselseitig. So konnte
eine durch Melancholie hervorgerufene physiologische Schwiche die Seele fiir Ddmo-
nen leichter zugénglich machen.?® Gleichzeitig wurde Melancholie manchmal als rein
natiirliche Erkrankung definiert, die dimonische Besessenheit damit widerlegt.?* Auch
gottliche Visionen und ddmonische Einfliisterungen waren, so die Vorstellung, schwer
voneinander zu unterscheiden, da in beiden Fillen die korperlichen, mentalen oder
soziokulturellen Kapazititen einer Person iiberschritten wurden.*

Wihrend die genannten Frauen als spirituell begabt galten und als heilig verehrt
wurden, wurden andere als seelisch und korperlich krank beurteilt oder als Hexen
oder Besessene verfolgt.?® Dieser Gegensatz zieht sich wie ein roter Faden durch die
Geschichte weiblicher Spiritualitét in der Frithen Neuzeit, fiir die bereits ab dem Spét-
mittelalter die Tendenz zu einem zunehmend restriktiven und skeptischen Umgang
charakteristisch war. So hatte zwar bereits die Bulle Periculoso (1298) eine strenge Klau-
sur vorgeschrieben, doch erst nach dem Konzil von Trient (1545-1563) wurde diese
Regel konsequent umgesetzt und damit erfuhren zahlreiche Ausdrucksformen weibli-
cher Spiritualitit eine Konzentration auf das klosterliche Leben. Gemeinschaften, die
sich diesen Regeln nicht fiigen wollten, wurden aufgeldst.” Frauen wie Angela Meri-
ci (1474-1540), die als Semireligiose ein aktives Apostolat in der Welt leben wollte, oder
Mary Ward (1585-1645), deren Ziel, Mddchen zu unterrichten, u. a. Papst Urban VIIL
(Pont. 1568-1644) missfiel, wurden angefeindet und ihre Organisationsformen zum
Teil verboten. Andere, etwa die Ursulinen, konnten ihr Ideal von Madchenschulen nur
als klausuriert lebende Nonnen ausleben.?®

Mit der Herausforderung, iibernatiirliche Krifte zu identifizieren, waren auch kirch-
liche Kanonisationsverfahren konfrontiert. Schliellich musste darin die besondere
Gottesbeziehung der Kandidatinnen, etwaige Heilungswunder und andere tibernatiir-
liche Vorkommnisse nachgewiesen und jede (teuflische) Tauschung ausgeschlossen
werden. Dies geschah durch unterschiedliche Praktiken und Verfahren, die seit dem
Hochmittelalter zusehends als Rechts- und Verwaltungsakte formalisiert wurden, fir die
Wiederholbarkeit, Uberpriifbarkeit und Faktizitit charakteristisch sind.?’ Diese sollten
die katholische Universalkirche in ihrer Rolle als alleinige Verwalterin des himmlischen

23 Vgl. de Waardt, Damonische Besessenheit, 10-12.

24  Vgl. Burkardt, Besessenheit, Melancholie und mal de mére, 107.

25 Vgl. de Waardt, Damonische Besessenheit, 10 f.

26  Besessenheit und Hexerei wurden als Einverleibung des Bosen verstanden und waren damit phéno-
menologisch ebenfalls verwandt. Vgl. Dinzelbacher, Heilige oder Hexen, 25; Labouvie, Besessenheit;
Johnson, Besessenheit, Heiligkeit und Jesuitenspiritualitat, 233.

27 Vgl. Zarri, From Prophecy to Discipline; Caffiero, From the Late Baroque Mystical Explosion; Evange-
listi, Nuns.

28 Vgl. Conrad, Zwischen Kloster und Welt.

29  Heiligkeit wurde als Status lediglich anerkannt, nicht erzeugt - jedoch verbunden mit einem Rechtsakt.
Vgl. Emich, Roma locuta - causa finita, 637, Anm. 7.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

19


https://de.wikipedia.org/wiki/1585
https://de.wikipedia.org/wiki/1645

20

‘ Einleitung

Gnadenschatzes und in ihrem Autorisierungsanspruch, Heiligkeit an- und abzuerken-
nen, legitimieren. Heiligkeit war dabei stets eine Frage von In- und Exklusion. Sie war
auch eine Frage von Aushandlungsprozessen und Bewertungen lokaler, intermediarer
und obrigkeitlicher Instanzen iiber die interzessorische Rolle heiliger Médnner und
Frauen bei Gott.*° Ziel war es, groffitmégliche Gewissheit bei der Priifung des Tran-
szendenten zu schaffen. Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des
Verfahrensablaufs sollten die Prozesse standardisieren und dadurch den Eindruck von
Objektivitit herstellen. Historisch-kritische, philologische Priifungsverfahren wurden
angewandt, um die Schriften der Kandidat:innen auf Rechtglaubigkeit zu priifen. Die
fir den Erfolg eines Verfahrens unerldsslichen Wunder und kérperlichen Zeichen von
Heiligkeit wurden geméf einer definierten Norm verifiziert bzw. falsifiziert. Der Ruf
der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die sogenannten heroischen Tugendgrade fassten
den Charakter prospektiver Kandidat:innen in ein einheitliches Raster.

Papst und Kurie setzten im Laufe der Frithen Neuzeit zwar ein papstliches Deutungs-
monopol bei allen Fragen der Heiligkeit durch, und so durfte ab dem 17. Jahrhundert
eine Person nur dann offiziell als heilig verehrt werden, wenn ein Kanonisationsverfah-
ren ihre Heiligkeit zuvor bewiesen hatte. Dieser Anspruch sollte jedoch nicht blof vom
Zentrum zur Peripherie, sondern wechselseitig betrachtet werden. Schlieflich ist Hei-
ligkeit stets eine Frage der Aushandlung. Daniel Sidler hat am Beispiel der katholischen
Eidgenossenschaft aufgezeigt, wie weit die Kurie den Bediirfnissen lokaler Akteur:innen
nach der Verehrung ihrer Kandidat:innen entgegenkam, ohne dabei die eigenen An-
spriiche an Heiligkeit aufzugeben. Die Anzahl an Personen, denen eine fama sanctitatis
zugeschrieben wurde, die jedoch (noch) nicht kanonisiert waren, war so grof3, dass sie
als eine ,,dem System der Selig- und Heiligsprechung inhérente® Kategorie himmlischer
Figuren im frithneuzeitlichen Katholizismus gelten kénnen. Auch jenseits der Kurie
wurde also Heiligkeit zugeschrieben und fiir bestimmte Personen eingefordert.”!

Im Hinblick auf Konzeptionen weiblicher Heiligkeit in Kanonisationsverfahren kann
mit den Worten Gabriella Zarris ein ,,shift from prophesy to discipline“ beobachtet
werden.*> Uberwog im Spétmittelalter noch das Ideal der prophetischen Heiligen,
entwickelte sich ab der Mitte des 16. Jahrhunderts ein neues Modell, bei dem Wert
auf die Tugenden, insbesondere auf Demut und Keuschheit, gelegt wurde. Ab dem
17. Jahrhundert gipfelte dieses Modell in der Konzeption der sogenannten heroischen

30 Vgl Samerski, Wie im Himmel so auf Erden, 55; Angenendt, Heilige und Reliquien, 106-108.

31  Sidler, Heiligkeit aushandeln, 475 (Zitat), 121-142, 474-478. Ein weiteres Beispiel dafiir, wie Heiligkeit
nicht immer nur von der Kurie bestimmt wurde, sind die Super-cultu-Verfahren. Dabei handelt es
sich um Verfahren, die Papst Urban VIIL in den 1620er und 1630er Jahren einfiihrte und durch die
riickwirkend in einem vergleichsweise unkomplizierten und schnellen Prozess die Erlaubnis erteilt
wurde, bereits seit Jahrhunderten verehrte Personen zu verehren, auch wenn diese nie offiziell kanonisiert
wurden. Vgl. ebd., 473-475.

32 Zarri, From Prophecy to Discipline. Vgl. auch Caffiero, From the Late Baroque Mystical Explosion.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Hinflhrung zum Thema ‘

Tugendgrade.® So galten seit Papst Urban VIIL eine tugendhafte Kindheit, der Riick-
zug aus der Gesellschaft (verbunden mit dem Wunsch, ins Kloster einzutreten), ein
Leben in heroischer Tugendhaftigkeit und ein erbaulicher Tod als relevanteste Kriterien
weiblicher Heiligkeit.>* Diese Vorstellung von Heiligkeit ging mit einer stirkeren Ver-
folgung devianter Glaubensformen einher. So wurde beispielsweise auf der italienischen
Halbinsel das Delikt der affettata santita ab 1630 justiziabel.*> Auch gerieten stirker
verinnerlichte, unter dem Begriff Quietismus subsumierte Andachtsbewegungen unter
Verdacht, sich von der offiziellen Lehrmeinung abgewendet zu haben.*

Trotz des kirchlichen Reglements wurden immer wieder Personen als heilig verehrt,
auch ohne offizielle Bestéitigung durch kirchliche Institutionen. Auch in dieser Arbeit
steht mit Maria Columba Schonath eine Person im Zentrum, die bereits zu Lebzeiten
als Heilige verehrt wurde. Gabriella Zarri hat hierfiir den Begrift der sante vive, der
lebenden Heiligen, geprégt. Mit diesem Begriff, der fiir die vorliegende Arbeit zentral
ist, wird die Verehrung einer Person zu Lebzeiten gefasst, die eigentlich qua defini-
tionem ausgeschlossen war, da diese bereits seit der Spatantike aus kirchlicher Sicht
zwingend verstorben und ihr Kult offiziell legitimiert sein musste.’” Um die hier rele-
vante Gleichzeitigkeit eines definierten Heiligenkults der Kurie mit den davon teilweise
unabhingigen, lokalen oder gar klandestinen Verehrungspraktiken von Gldubigen zu
fassen, ist es sinnvoll, Heiligkeit als Wahrnehmung oder Zuschreibung zu definieren:
Als heilig galt, wer ein Biindel bestimmter kultureller Merkmale erfiillte, die sich u. a.
aus hagiografischen Traditionen, zunehmend jedoch aus kirchlichen Normvorgaben
speisten. Heiligkeit wird somit als ein von den Verehrer:innen supponierter Status
verstanden, den ein Kanonisationsverfahren bestétigen konnte, jedoch nicht zwingend
musste.* Eine solche weitgefasste Definition ermdglicht es, die Vielfalt und Wandel-
barkeit der Heiligkeitsvorstellungen und der damit verbundenen Praktiken zu greifen,
anstatt lediglich institutionelle Kanonisationsverfahren zu beriicksichtigen.*

33 Vgl. Zarri, Living Saints, 233, 251-253.

34 Vgl Cabibbo, Female Dynastic Sanctity, 227. Zu den Dekreten Papst Urban VIII. und den Verénderun-
gen im Umgang mit Heiligen seitens der Kurie siche Gotor, I beati del papa.

35  Grundsitzlich ist zudem zu differenzieren zwischen der Verfolgung vorgetiuschter Heiligkeit (affettata
santita) und der Simulation von Heiligkeit (finzione di santita), also zwischen Selbstbetrug und vor-
sitzlichem Betrug — Phinomene, die bereits im Mittelalter bekannt waren. Vgl. Zarri, Affettata sanita,
48-53. Einschldgig neben Zarri, Jacobson Schutte, Aspiring Saints; Malena, Leresia dei perfetti.

36  Vgl. Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 28 f.

37 Neben Zarri, Living Saints, ist einschligig Sieger, Die Heiligsprechung. Zur Verehrung von Méartyrern
und Bekennern in der Spétantike und zu den bischoflichen ,Heilig'-Sprechungen zur Merowingerzeit
siehe ebd., 14-41.

38  Schliefilich konnte ein Verfahren auch scheitern und die Person dennoch verehrt werden.

39  So muss zwischen abgeschlossenen und noch laufenden Verfahren differenziert werden. Hinzu kommt
das Problem, dass zwischen der Lebenszeit von Kandidat:innen, ihrer Verehrung und einem Kanonisa-
tionsverfahren mitunter Jahrhunderte liegen konnten. Thomas Wetzstein hat in diesem Zusammenhang

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

21



22

‘ Einleitung

Doch wie versicherten sich frithneuzeitliche Menschen der Heiligkeit einzelner Indi-
viduen oder ordneten die eingangs beschriebenen guten und bésen Kréfte ein? Hierfiir
stand mit der sogenannten discretio spirituum, der Unterscheidung der Geister, eine
komplexe Analysetechnik zur Verfiigung, mit der Beobachtungen verifiziert oder falsi-
fiziert werden konnten. Sie bildet vor dem Hintergrund der schwierigen Uberpriifung
mystischer Phdnomene neben Maria Columba Schonath das zweite Hauptthema dieser
Arbeit. Auch wenn diese Technik in erster Linie in der institutionellen, alltdglichen
Seelsorge eine Rolle spielte, fand sie auch bei seltenen Phanomenen wie Wundern,
Stigmata, Visionen oder verdachtigen Vorkommnissen Anwendung. Es handelt sich
dabei im Grunde um ein Authentifizierungsverfahren, mit dem durch Priifung und
unter Ausschluss verschiedener heuristischer Rahmenbedingungen folgende Fragen
abgeklart wurden: Waren augenscheinlich wundersame Phinomene wirklich tiber-
natiirlich? Falls ja — waren sie gottlichen oder dimonischen Ursprungs? Falls nicht -
waren sie Formen der Simulation oder Auswirkungen menschlicher Tauschung? Oder
hatten sie vielmehr organische oder psychische Ursachen? Es wurden demnach Gegen-
iiberstellungen wie natiirlich/iibernatiirlich, gottlich/teuflisch und echt/vorgetauscht
analysiert. Diese Gegensitze belegen erneut, wie eng Mystik, Heiligkeit, Besessenheit,
Hexerei und Krankheit in der Frithen Neuzeit phinomenologisch gedacht wurden.*’

Bei der Unterscheidung der Geister handelte es sich nicht um eine statische oder
dogmatische Theologie, sondern um ein anpassungsfahiges Analyseinstrumentarium.*!
Denn der methodisierende Diskurs tiber die Unterscheidung der Geister stand, so
Moshe Sluhovsky, in Verbindung zu sich verandernden erkenntnistheoretischen, psy-
chologischen, medizinischen, juristischen und wissenschaftlichen Erklarungssystemen.
Somit lavierten die Akteur:innen im Spannungsfeld von Diskursraum (Tradition, Text)
und konkreten situativen Umstédnden (Alltagserfahrung, Rituale, Konsumgeschichten).
Es handelt sich dabei keineswegs um ein innerkatholisches System, auch konfessions-
tibergreifend wurden vermeintlich iibernatiirliche Vorginge untersucht.*?

Es war aus Sicht frithneuzeitlicher Christ:innen wegen des eigenen Seelenheils es-
senziell, die Geister korrekt zu unterscheiden. Die Unterscheidung der Geister stellte
eine andauernde Verpflichtung dar, eine Art biblischen Imperativ,43 etwa wenn im
ersten Brief von Paulus an die Thessalonicher steht: ,,Priift alles, und behaltet das Gute®

auf die Problematik des Wortes Heiligsprechung gegeniiber dem lateinischen Lehnwort Kanonisation
aufmerksam gemacht. Vgl. Wetzstein, Heilige vor Gericht, 210.

40  Vgl. Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 2.

41  Vgl. Hohmann, Heinrichs von Langenstein, 3.

42 Was diese Studie nicht leisten will, sind umfassende inter- oder transkonfessionelle Vergleiche, auch
wenn stellenweise Beziige anklingen, etwa in Bezug auf den katholischen Arme-Seelen-Glauben und
den lutherischen Gespensterglauben. Zum Thema siehe Sluhovsky, Believe Not Every Spirit, 173.

43 Zum Ausdruck des biblischen Imperativs siehe Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 2.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Ziele und Methode ‘

(1 Thess 5,21).* Daher darf die Unterscheidung der Geister nicht als ausschlieflich
duale Verhandlung zwischen einer Person bzw. Akteursgruppe und den diskursiven
Erwartungen ihrer sozialen und kulturellen Umgebung begriffen werden. Auch ging es
bei der Deutung der Geister nicht nur um eine menschliche, sondern immer auch um
die Erkundung einer gottlichen Wahrheit und somit um eine direkte Gotteserfahrung.
Die discretio spirituum zu vollziehen, bedeutete, dem Wunsch Gottes nachzukommen
und den gottlichen Willen immerfort zu erkunden.* Diese Pflicht zur Suche ist im
Christentum ontologisch vorgegeben; in der Frithen Neuzeit war sie tiberkonfessionell
eine nicht verhandelbare Notwendigkeit.

Die Unterscheidung der Geister ist vor diesem Hintergrund - das wird diese Arbeit
zeigen - als eine soziale Praktik zu verstehen, die sowohl von Ménnern als auch von
Frauen vollzogen wurde. Sie ist eine Technik der erfahrungsbasierten Wissenspro-
duktion innerhalb der katholischen Frommigkeit, die in ihrer Methodik strukturelle
Ahnlichkeiten zu kirchlichen Kanonisationsverfahren aufweist und diese beeinflusst. Sie
fand Anwendung bei aulergewohnlichen Frauen wie Maria Columba Schonath, deren
mystische Gottesbeziehung sowohl Verehrung als lebende Heilige als auch Misstrauen
und Ablehnung bei ihren Mitmenschen ausloste und deren Fall in die Entwicklung von
Kanonisationsverfahren und weiblicher Spiritualitét in der Frithen Neuzeit eingebettet
ist.

Ziele und Methode

Die Unterscheidung der Geister im Fall der Mystikerin Maria Columba Schonath bil-
det das Untersuchungsfeld, durch das ermittelt werden soll, welche taxonomischen
Uberlegungen bei der Beurteilung einzelner, jeweils als natiirlich oder iibernatiirlich
bewerteter Vorginge herangezogen wurden, durch welche Verfahren eine solche Evi-
denz erzeugt wurde und wie die jeweiligen Akteursgruppen ihre Schlussfolgerungen
legitimierten. Als Hauptquellen werden die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba
Schonaths, die durch ihre Mitschwester Maria Bernarda Kroner verfasste Vita und die
Briefe der Geistlichkeit herangezogen. Der Fall Schonath ist angesiedelt im Schnittfeld
von Forschungen zur Unterscheidung der Geister, Arbeiten mit geschlechtersensiblem
Ansatz zu Klostern und Orden sowie Studien zu frithneuzeitlichen Kanonisations-
verfahren. Eine so angelegte Arbeit beriihrt eine Reihe verschiedener und teilweise
miteinander verbundener Forschungsfelder, die nun nacheinander dargelegt werden.

44  Weitere Bibelstellen zur Notwendigkeit, die Geister zu unterscheiden: Mt 7, 16, 1. Joh 41, 3, Spr 16, 2.
45  Vgl. Roth, Discretio spirituum, 1. Siehe auch Plattig, An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

23



24

‘ Einleitung

Die Geschichte frithneuzeitlicher Kanonisationsverfahren und damit verbunden der
Themenbereich Heiligkeit sind in auerordentlichem Maf3e erforscht.*® Im Hinblick
auf das Forschungsanliegen dieser Arbeit ist es relevant, dass Kanonisationsverfahren
im 18. Jahrhundert aus zwei Teilen bestanden: dem Informativprozess, der an den
Di6zesanbischof gebunden war, in dessen Diozese die Kandidat:innen gelebt hatten
oder gestorben waren, und dem Apostolischen Prozess, der an der Ritenkongregation in
Rom angesiedelt war.*” Trotz der groflen Anzahl von Studien zum Thema gibt es noch
Liicken hinsichtlich der frithen Verfahrensschritte innerhalb der Dit6zesen, d. h. auf
Ebene des bischoflichen Informativprozesses und vor allem hinsichtlich der vielfaltigen
lokalen Vorgeschichten solcher bischoflicher Initiativen. Diese Dissertation leistet einen
Beitrag zur SchliefSung dieser Liicke, indem die Bedeutung lokaler Konfigurationen
und zeitspezifischer Faktoren herausgearbeitet wird.

Als besonders aufschlussreich haben sich, neben den oben genannten Forschun-
gen, diejenigen Studien erwiesen, die sich dem Thema aus einer wissensgeschichtlich-
kulturhistorischen Perspektive naherten, da diese besonders gut die analytische Ver-
bindung zwischen situativen Formen der Wissensproduktion bei Fragen der Heiligkeit
aufzeigen. So inspirierte Stuart Clark, der sich zwar weder dezidiert mit Kanonisati-
onsverfahren noch mit der Unterscheidung der Geister beschiftigte, viele Forschungen
in diesem Bereich, als er vor iiber 20 Jahren als einer der Ersten zeigte, wie sehr der
Glaube an Damonen Teil des Naturverstdndnisses frithneuzeitlicher Menschen war.
Démonologie und Angelologie waren seiner Sicht nach Wissenschaften, mit denen den
Verfiithrungsversuchen des Teufels begegnet und Gottes Wille erkundet werden konnte.
Damit setzte sich Clark von élteren Arbeiten ab, die diese Wissensformen rein theolo-
gisch, jedoch nicht naturwissenschaftlich betrachteten.*® Eine solche Differenzziehung
zwischen Naturwissenschaft und Theologie als diametralen Kategorien stellt, so Clark,
einen Anachronismus dar. Stattdessen bedingen sich diese wechselseitig und sind auf
einem linearen Spektrum anzuordnen.*” Zahlreiche wichtige Arbeiten mit dhnlicher
Ausrichtung sind zu diesem Themenkomplex entstanden, etwa von Lorraine Daston
und Katharine Park.>® Gianna Pomata, Rebecca Messbarger, Fernando Vidal u. a. grif-
fen diese Perspektive auf, um die Prifung von Wundern in Kanonisationsverfahren

46  Exemplarisch: Vauchez, Sainthood in the Later Middle Ages; Wetzstein, Heilige vor Gericht; Sieger,
Die Heiligsprechung; Samerski, Wie im Himmel so auf Erden; Krotzl, Zur Prozef3fithrung; Kleinberg,
Proving Sanctity.

47  Vgl. Samerski, Wie im Himmel so auf Erden, 81 f.

48 Vgl Clark, Thinking with Demons.

49 Zu Clark siehe Caciola/Sluhovsky, Spiritual Physiologies, 3.

50 Exemplarisch: Daston/Park, Wunder und die Ordnung der Natur; Midelfort, Exorcism and Enlight-
enment; Marshall/Walsham, Angels in the Early Modern World; Brock/Winter, Theory and Practice;
Davidson, Early Modern Supernatural.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004



Ziele und Methode ‘

vor dem Hintergrund des frithneuzeitlichen Naturverstindnisses zu untersuchen.”*
Sie zeigten, wie Formen der Wissensproduktion in Kanonisationsverfahren nach den
Mafistdben der jeweiligen Zeit als empirische Vorgehensweise zu begreifen sind, und
dass diese Bezlige zu anderen, epistemischen Formen der Wissensproduktion in der
Friihen Neuzeit aufweisen, die weit iiber die religiése Sphire hinaus gehen.>?

Die Unterscheidung der Geister war als jahrhundertealte, seelsorgerische Praktik Ge-
genstand zahlreicher Forschungen.> Kirchengeschichtliche und theologische Studien
konzentrierten sich haufig auf frithchristliche Traditionen und Diskurse. Andere legten
die Schwerpunkte auf Einzelfiguren wie Jean Gerson oder Ignatius von Loyola.>* Hiufig
wurde die Unterscheidung der Geister nur innerhalb eines theologischen Diskurses
analysiert, ohne dass der Diskurs als solcher Beachtung fand. Diesen Aspekt hinterfragte
Rosalynn Voaden bei ihrer Untersuchung mittelalterlicher Visiondrinnen zwar, sie redu-
zierte aber die Unterscheidung der Geister auf ein institutionelles Kontrollsystem, in das
sich Frauen mal besser (Birgitta von Schweden) und mal schlechter (Margery Kempe)
einfiigten.”® Erhellend ist die Analyse von Wendy Love Anderson, die die Uberbetonung
von Jean Gerson (1363-1429) und Heinrich von Langenstein (1325-1397) in der For-
schung kritisierte und aufgezeigt hat, wie vielgestaltig bereits vor dem 14. Jahrhundert
Diskurse iiber die Unterscheidung der Geister waren.*® Abseits von Diskursanalysen
wurde die Unterscheidung der Geister vergleichsweise spat in Bezug zu mystisch begab-
ten oder charismatischen Frauen gesetzt, so zum Beispiel 1995 von Peter Dinzelbacher
in dessen Buch Heilige oder Hexen. Dinzelbacher legte seinen Darstellungen die auf
der Unterscheidung der Geister basierende antagonistische Wahrnehmung von Frauen
als Heilige oder Hexe, Heilige oder Betriigerin, Kranke oder ,Normale® als Leitmotiv
zugrunde. Barbara Diefendorf und Sophie Houdard fragten in Aufsitzen nach dem

51 Vgl. Pomata, Malpighi and the Holy Body; Park, The Criminal and the Saintly Body; Vidal, Extraordinary
Bodies; Vidal, Miracles, Science, and Testimony; Vidal, Modernizing the Miraculous Body; Bouley,
Pious Postmortems; Messbarger/Johns/Gavitt, Benedict XIV and the Enlightenment.

52 Zur Wissensproduktion, der Herstellung von Fakten, Beweisen und Errechnung von Wahrschein-
lichkeiten durch medizinisches Wissen: Vidal, Miracles, Science, and Testimony, bes. 482; De Renzi,
Witness of the Body. Zur Rolle medizinischer Untersuchungen in Kanonisationsverfahren: Bouley,
Pious Postmortems; Park, The Criminal and the Saintly Body.

53  Einschlagig: Switek, Discretio Spirituum; Roth, Discretio Spirituum.

54  Zu den Traditionen und Diskursen siehe Bockmann, Discretio im Sinn der Regel Benedikts und ihrer
Tradition; Steinmetz, Mystische Erfahrung und mystisches Wissen in den mittelenglischen Cloudtexten;
Hense, Frithchristliche Profilierungen der Spiritualitat; Munzinger, Discerning the spirits. Zu grofien
Einzelfiguren siche Roth, Discretio spirituum; Summa, Geistliche Unterscheidung bei Johannes Cassian;
Benke, Unterscheidung der Geister bei Bernhard von Clairvaux; Zollner, Trost - Zunahme an Hoffnung,
Glaube und Liebe; Anderson, The Discernment of Spirits; Wick-Alda, Vom Weg zum reinen Herzen.

55 Vgl. Voaden, God’s Words, Women’s Voices.

56 Vgl. Anderson, The Discernment of Spirits.

© 2026 Bohlau | Brill Deutschland GmbH
ISBN Print: 9783412533991 — ISBN E-Book: 9783412534004

25



	Cover
	Title Page
	Copyright
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Hinführung zum Thema
	Ziele und Methode
	Aufbau der Arbeit
	Quellen

	1. Der Untersuchungsgegenstand
	1.1  Maria Columba Schonath – Leben und Spiritualität
	1.2 Heilig Grab und St. Christophorus Martyr. Die Bamberger Dominikanerklöster und ihre Geschichte
	1.3 Gottes Werk und Teufels Beitrag: Vorstellungen vom Übernatürlichen in der Frühen Neuzeit

	2. Die Prüfung des Übernatürlichen in kirchlichen Kanonisationsverfahren und durch die Unterscheidung der Geister
	2.1 Zu den Ehren der Altäre: Die empirische Prüfung von Heiligkeit in frühneuzeitlichen Kanonisationsverfahren
	2.1.1 Zentralisierung, Verrechtlichung und Vereinheitlichung des Verfahrensablaufs und die Bedeutung guter Lobbyarbeit
	2.1.2 Historisch‐philologische Prüfungsverfahren
	2.1.3  Der Ruf der Heiligkeit (fama sanctitatis) und die heroischen Tugenden
	2.1.4  Der Ruf der Wundertätigkeit (fama signorum) und die Bedeutung des Körpers

	2.2 Das Verhältnis von Zentrum und Peripherie im Fall Schonath: Prüfung von Heiligkeit vor einem Informativprozess
	2.3 Die Unterscheidung der Geister: Eine Technik zur Prüfung des Übernatürlichen und die Bedeutung von Geschlecht

	3. Heiligkeit auf dem Prüfstand: Maria Columba Schonath im Fokus der Geistlichkeit
	3.1 Heiligkeit und Herrschaft: Fürstbischof und Dominikanerorden im Fall Schonath
	3.1.1 Das Erscheinen der Stigmata und die mystische Vermählung (Winter 1763/1764)
	3.1.2 Fürstbischof oder Dominikanerorden? Rechtliche Entscheidungsgewalt im Fall Maria Columba Schonath
	3.1.3 „keinen Anlaß zu Religions‐Spottungen geben“. Fürstbischof Adam Friedrich von Seinsheim und das Untersuchungsverfahren im Kontext der katholischen Aufklärung (Winter 1764)
	3.1.4 Rang und Heiligkeit: Der Dominikanerorden, Maria Columba Schonath und die Frage nach der richtigen Berufung (Frühjahr 1764)
	3.1.5 Das Blutwunder am Kruzifix. Geschlossen gegen eine Verehrung Maria Columba Schonaths (1765)
	3.1.6 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. Profilierungsversuche von Provinz und Konvent (ab 1766)
	3.1.7 Das Schweigen der letzten Jahre und der Tod Maria Columbas

	3.2 Unterscheidungstechniken der Geistlichkeit im Fall Schonath
	3.2.1 Textproduktion außerhalb der Klausur: Zur Aussagekraft von Briefen für die Unterscheidung der Geister
	3.2.2 Unterscheidungstechniken in der geistlichen Führung
	3.2.3 Die Evidenz des Zeichens: Die Unterscheidung der Geister bei Stigmata, dem Ring der mystischen Vermählung und dem verzückten Körper der Mystikerin
	3.2.4 Die Besessenheit von Maria Augustina Schöninger. Die Unterscheidung der Geister mithilfe eines Exorzismus
	3.2.5 Das blutende Kruzifix als Gnadenbild: Zum Zusammenhang von Heiligkeit und Objekten
	3.2.6 Abt Oswald Loschert, das Gutachten über Maria Columba Schonath und der Hexenprozess der Maria Renata Singer von Mossau


	4. Prüfung von Heiligkeit innerhalb der Klausur: Weibliche Unterscheidungstechniken sowie die Möglichkeiten und Grenzen ihrer Autorisierung
	4.1 Textproduktion in der Klausur: Zur Aussagekraft religiöser Selbstzeugnisse für die Unterscheidung der Geister
	4.1.1 Die geistlichen Bekenntnisse Maria Columba Schonaths
	4.1.2 Die Vita von Maria Bernarda Kröner: Ein Gemeinschaftsprojekt der Nonnen des Klosters Heilig Grab
	4.1.3 Notizen gegen das Vergessen: Weitere Zeugnisse von Nonnen

	4.2 Die Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath und die Nonnen des Heilig Grab Klosters
	4.2.1  Krankheit als imitatio Christi: Die Unterscheidung der Geister am kranken Leib der Mystikerin
	4.2.2 Körperliche Zeichen von Heiligkeit: Die Prüfung des stigmatisierten und verzückten Leibes
	4.2.3 Erscheinungen Armer Seelen: Eine Frömmigkeitspraktik und ihre Prüfung als konstituierendes Element weiblicher Heiligkeit
	4.2.4 Die Besessenheit Maria Augustina Schöningers als Beweis von Maria Columba Schonaths Heiligkeit
	4.2.5 Demut und Gehorsam: Tugendhaftigkeit als Gradmesser von Heiligkeit
	4.2.6  Die discretio der Priorin und die charismatische Unterscheidung der Geister durch Maria Columba Schonath. Geistliche Führung im Verhältnis von Autorität und Macht

	4.3  Im Ruf der Heiligkeit verstorben. Die Rezeption von Maria Columba Schonath vom 18. bis ins 21. Jahrhundert
	4.3.1 Intra Muros: Rezeption in klösterlichen Netzwerken
	4.3.2  Kloster und Stadt: Von der Durchlässigkeit der Klausur im 18. Jahrhundert bis zur Gründung des Columba‐Schonath‐Bundes (1925)
	4.3.3 Eine Heilige als Familienkapital
	4.3.4 Die Verfügungsgewalt über den Körper und die Produktion von ‚Reliquien‘


	5. Ergebnisse: Heiligkeit, Mystik und ihre Prüfung: Eine Frage des Geschlechts?
	5.1 Zusammenfassung
	5.2  Charakteristika weiblicher Heiligkeit und dominikanischer Mystik im 18. Jahrhundert am Beispiel Columba Schonath
	5.3 Die Unterscheidung der Geister an Frauen
	5.4 Frauen unterscheiden die Geister

	6.  Ausblick: Impulse für weitere Forschungen und zum Zusammenhang der Unterscheidung der Geister und der New Science
	7. Abkürzungs‐ und Siglenverzeichnis
	8. Bibliografische Angaben
	8.1 Archivalische Quellen
	8.2 Gedruckte Quellen
	8.3 Internetquellen
	8.4 Sekundärliteratur

	9. Abbildungsnachweise
	10. Ortsregister
	11. Personenregister

