
Königshausen & Neumann

WAS WIR LESEN SOLLEN
Stefan Neuhaus / Uta Schaffers (Hrsg.)

Kanon und literarische Wertung am Beginn des 21. Jahrhunderts

Was sollen wir lesen? Diese Frage wird meist intui-
tiv und vor dem Hintergrund der eigenen, aktuellen 
Leseerfahrung beantwortet: Dieses Buch ist gut und 
jenes Buch ist schlecht, dieses ist lesenswert und jenes 
nicht. Wer sich allerdings professionell mit Literatur 
beschäftigt, muss zunächst klären, was sie oder er unter 
Literatur versteht und welche Auswahl aus der unüber-
schaubaren Zahl von Texten aus welchen Gründen für 
wen getroffen werden soll.
Der vorliegende Band schließt an die bisherigen, kon-
troversen Diskussionen an und stellt zunächst die 
Frage, was unter Kanonbildung und Wertung am Be-
ginn des 21. Jahrhunderts verstanden werden kann. Es 
werden anschließend literaturdidaktische Perspektiven 
gesucht, um die sich wandelnde Rolle von Bildungsin-
stitutionen im Kontext von Kanonisierungsprozessen 
in den Blick zu nehmen, und schließlich werden ganz 
konkret Beispiele auf ihre Kanonfähigkeit für die ak-
tuelle literarische Kultur geprüft.
Mit Beiträgen u.a. von Sigrid Löffler, Lothar Bluhm, Vol-
ker Ladenthin, Doris Moser, Renate Giacomuzzi, Klaus 
Maiwald, Christian Dawidowski, Thomas Zabka und 
Norbert Mecklenburg.

St
ef

an
 N

eu
ha

us
 / 

U
ta

 S
ch

af
fe

rs
 (H

rs
g.

)  
    

    
 W

AS
 W

IR
 L

ES
EN

 S
O

LL
EN

Kanon und literarische Wertung am Beginn des 21. JahrhundertsKanon und literarische Wertung am Beginn des 21. Jahrhunderts
WAS WIR LESEN SOLLENWAS WIR LESEN SOLLEN

neuhaus_schaffer_16_978-3-8260-6024-3.indd   1 08.06.2016   16:32:28



 

 
 
Neuhaus / Schaffers (Hrsg.) 
— 
Was wir lesen sollen 
 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 
 
FILM – MEDIUM – DISKURS 
 
herausgegeben von 
 
Oliver Jahraus  –  Stefan Neuhaus 
 
Band 74 
 
 
 
 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

Was wir lesen sollen 

 
Kanon und literarische Wertung  
am Beginn des 21. Jahrhunderts 
 
 
 
 

Herausgegeben von 
Stefan Neuhaus 
Uta Schaffers 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Königshausen & Neumann 



 

Wir danken dem Ministerium für Bildung, Wissenschaft, Weiterbildung 
und Kultur des Landes Rheinland-Pfalz für die finanzielle Förderung 
unserer Arbeit durch die Forschungsinitiative im Rahmen des For-
schungsschwerpunktes „Kulturelle Orientierung und normative Bindung“ 
an der Universität Koblenz-Landau. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© Verlag Königshausen & Neumann GmbH, Würzburg 2016 
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Umschlag: skh-softics / coverart 
Umschlagabbildung: © Fotograf Michael Guggenheimer 
Redaktionelle Mitarbeit: Eva Stubenrauch 
Bindung: docupoint GmbH, Magdeburg 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
Printed in Germany 
ISBN 978-3-8260-6024-3 
www.koenigshausen-neumann.de 
www.libri.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



5 

Inhalt 

 

Ein- und Hinführungen 

 

 

Stefan Neuhaus und Uta Schaffers 

Was wir lesen sollen. Fragen der Kanonbildung und der 

Wertungskompetenz am Beginn des 21. Jahrhunderts ............................. 11 

 

Sigrid Löffler 

Was gilt heute in der Literatur? Der literarische Kanon  

im post-kanonischen Zeitalter .................................................................... 23 

 

 

Kanontheorie und Kanongeschichte(n) 

 

 

Stefan Neuhaus 

Orientierung und Kontingenz. Variablen des Diskurses  

über literarische Wertung und Kanonbildung ........................................... 39 

 

Volker Ladenthin 

Plädoyer für die Hochkultur....................................................................... 61 

 

Oliver Ruf 

Welche Theorie sollen wir lesen? Kittler im Kanon-Spiegel ..................... 79 

 

Immanuel Nover 

„Snuff This Book!“ – Skandalisierung und Autorinszenierung ................ 99 

 

Iris Meinen 

Eine Ästhetik des Ekels. Körperflüssigkeiten und Popliteratur ............. 113 

 

Bart Dessein 

„In der Beschränkung zeigt sich erst der Meister“.  

China und die politisch-gesellschaftliche Lage des Schriftstellers.......... 125 
 

  



6 

Kanonpraxis heute 

 

 

Helga Arend 

Die Literaturförderung des Literarischen Colloquiums Berlin  

am Beispiel von Saša Stanišić – Kommerzialisierter Literaturbetrieb  

versus ästhetische Qualität? Oder: Sind arme Poeten die besseren 

Schriftsteller/-innen? ................................................................................. 149 

 

Doris Moser 

„Die Blechtrommel ist zu lesen.“ Lesegruppen (Reading Groups)  

und der Kanon ........................................................................................... 175 

 

Renate Giacomuzzi 

Die Veränderung des Kanons durch die digitalen Medien  

oder: Formen der literarischen Wertung im Internet.............................. 193 

 

Nicolai Glasenapp und Timo Rouget 

,BookTube‘ – Digitale Literaturkritik auf YouTube ............................... 205 

 

Holger Kellermann, Gabriele Mehling und Martin Rehfeldt 
Wie bewerten Laienrezensenten? Ausgewählte Ergebnisse  

einer inhaltsanalytischen Studie ................................................................ 229 

 

Gertrud Rösch 

Volk mit (zu vielen) Büchern. Was die Deutschen in  

den Bücherschrank stellen, während Grass und Walser schreiben ......... 239 

 

 

Kanon in Schule und Universität 

 

 

Lothar Bluhm 

Was wir lesen sollen … Unmaßgebliche Überlegungen zu  

Kanon und literarischer Wertung heute und morgen.............................. 247 

 

Uta Schaffers 

Weltliteratur in der Schule. Fragen zu Konzeption und Kanon ............. 261 

 

  



7 

Klaus Maiwald 

Das „Was“ ist nicht entscheidend. Zu den (Re-)Kanonisierungs-

tendenzen im Zuge der Kompetenzorientierung und der  

Standardisierung des Umgangs mit Literatur .......................................... 283 

 

Christian Dawidowski 

Aushandlungsprozesse über literaturbezogene Werte im 

Literaturunterricht der Oberstufe.  

Anlage und erste Ergebnisse einer Studie ................................................ 301 

 

Thomas Zabka 

Werturteile, Emotionen und Lektüremodi in der  

gymnasialen Oberstufe und ihre Relevanz für den Lektürekanon ......... 321 

 

Lothar Bluhm 

Welche Populärliteratur ist (noch) populär?  

Eine nicht repräsentative Umfrage unter Studierenden  

zur Populärliteratur des 19. Jahrhunderts ................................................ 337 

 

Jana Mikota 

Salah Naouras Kinderroman Matti und Sami und die drei größten  

Fehler des Universums: Ein Roman für die Schule? ................................. 349 

 

 

Kanonische Lektüren 

 

 

Norbert Mecklenburg 

Ein jugendlicher Außenseiter zwischen Kriminalität und Gewissen:  

Zur Gegenwärtigkeit des alten Kanon-Werks Die Judenbuche  

von Droste-Hülshoff ................................................................................ 371 

 

Volker Ladenthin 

Warum man heute Friedrich Dürrenmatts Roman  

Der Richter und sein Henker lesen sollte .................................................. 387 

 

Johann Holzner 

Ein lesenswertes Werk, diskreditiert für alle Zeit?  

Franz Tumler: Volterra .............................................................................. 415 

 

  



8 

Urania Milevski 

Zwischen Lust und Unlust, Wahrheit nackt zu präsentieren.  

Helmut Kraussers Novellistik als Lektüreempfehlung  

für das 21. Jahrhundert .............................................................................. 435 

 

Michael Braun 

Kanonisierung in der Gegenwartsliteratur. Uwe Tellkamps  

Wenderoman Der Turm (2008) als Opusphantasie ................................. 453 

 

Martin Hellström 

Mit sinnlicher Genauigkeit – Tomas Tranströmer, Nobelpreis für 

Literatur 2011 ............................................................................................ 467 

 

Zu den BeiträgerInnen .............................................................................. 479 
 



Ein- und Hinführungen





11 

Was wir lesen sollen. 

Fragen der Kanonbildung und der Wertungskompetenz am 

Beginn des 21. Jahrhunderts 

 

Von Stefan Neuhaus und Uta Schaffers (Koblenz-Landau) 

 

 

Vorbemerkung 

 

Was wir lesen sollen – diese Frage wird meist intuitiv und vor dem Hin-

tergrund der eigenen, aktuellen Leseerfahrung beantwortet: Dieses Buch 

ist gut und jenes Buch ist schlecht, dieses ist lesenswert und jenes nicht. 

Wer sich allerdings als professionelle Leserin oder professioneller Leser
1

 

mit Literatur beschäftigt, muss zunächst klären, was sie oder er unter Li-

teratur versteht und welche Auswahl aus der unüberschaubaren Zahl von 

Texten aus welchen Gründen getroffen werden soll – für eine bestimmte 

Gruppe, für ein Zielpublikum. Wer in einer Stadtbibliothek arbeitet wird 

andere Bücher auswählen als jemand, die oder der an einer Schule Deutsch 

unterrichtet. 

Der vorliegende Band möchte, aufbauend auf der bisherigen For-

schung, einige weitergehende Klärungsversuche unternehmen. Begonnen 

wird, wie könnte es angesichts der bisherigen regen und dabei stets auch 

kontroversen Diskussion anders sein, mit der Frage, was unter Kanonbil-

dung und Wertung verstanden werden kann. Es werden anschließend Ver-

tiefungen im Bereich der literaturdidaktischen Perspektiven und Positio-

nen gesucht, um die noch einmal gewachsene Rolle von Bildungsinstituti-

onen stärker in den Blick zu nehmen, und schließlich werden Beispiele 

diskutiert, um den Bogen vom Abstrakten und Allgemeinen zum mög-

lichst Anschaulichen und Konkreten zu spannen. 

 

 

1. Zur Geschichte des Diskurses über literarische Wertung und 

Kanonbildung 

 

Literarische Kanonbildung und literarische Wertung sind komplexe Pro-

zesse und die Geschichte des damit verbundenen Diskurses spiegelt diese 

Komplexität wider. Aus der großen Vielfalt an theoretischen Perspekti-

vierungen, unter denen Kanonisierungsprozesse, ihre Bedingungen und 

                                                           

1

  Zum Begriff vgl. Stefan Neuhaus: Literaturvermittlung. Konstanz: UVK 2009 

(UTB 3285), S. 7ff. 



12 

Grundlagen untersucht und kommentiert werden,
2

 sollen hier zunächst 

einige zentrale Stationen kurz Erwähnung finden. 

Nach der Indienstnahme der Literatur und der Literaturwissenschaft 

durch den Nationalsozialismus begann sich ein Bewusstsein dafür zu ent-

wickeln, dass die Frage nach der Auswahl und Bewertung literarischer 

Texte durch die mit ihnen befassten Institutionen und Instanzen eine we-

sentliche Rolle für die Beschäftigung mit Literatur in einer Gesellschaft 

spielt. Was wird tradiert und weshalb? Die bisherige Orientierung an be-

sonders geschätzten Geistesgrößen und deren Texten reichte nun nicht 

mehr aus, denn sie hatte mit zu der Manipulation von LeserInnen im Na-

tionalsozialismus beigetragen. Hinzu kam in den 1960er Jahren die Szien-

tifizierung der Literaturwissenschaft, der wissenschaftliche Diskurs diffe-

renzierte sich immer weiter aus und es gab eine fast explosionsartige 

Vermehrung der literaturtheoretischen Zugänge. In dieser Phase war Ro-

land Barthes einer der Vorreiter eines neuen Literaturverständnisses. In 

Kritik und Wahrheit plädiert er für die „Offenheit des Werkes für eine nie 

endende Interpretation“, wie es sein Übersetzer Helmut Scheffel formu-

liert.
3

 Dabei bezeichnete Kritik für Roland Barthes das Verfahren der 

Auseinandersetzung mit Texten durch Literaturkritik und Literaturwis-

senschaft. 

Auf die deutschsprachige Literaturwissenschaft hat die Konstanzer 

Antrittsvorlesung von Hans Robert Jauß besonders stark gewirkt: Jauß 

hat den Begriff des ‚Erwartungshorizonts‘ geprägt und ein für allemal 

festgestellt, dass es sich bei der Bewertung von Literatur um einen histori-

schen Prozess handelt: 

Denn Qualität und Rang eines literarischen Werks ergeben sich 

weder aus seinen biographischen oder historischen Entstehungsbe-

dingungen noch allein aus seiner Stelle im Folgeverhältnis der Gat-

tungsentwicklung, sondern aus den schwer faßbaren Kriterien von 

Wirkung, Rezeption und Nachruhm.
4
  

Da das „Kunstwerk gegen den Hintergrund anderer Kunstwerke wahrge-

nommen“ werde, sieht Jauß „Innovation als entscheidendes Merkmal“ für 

die Qualität literarischer Texte und diese Innovation ist im Vergleich der 

Texte festzustellen.
5

 Die so begründete ästhetische Qualität des Textes ist 

allerdings untrennbar mit seiner „Vermittlung“ verbunden.
6

 Das bei Jauß 

noch nicht genauer benannte Problem der Kluft zwischen ‚ästhetischen‘ 

                                                           

2

  Vgl. Gabriele Rippl u. Simone Winko (Hg.): Handbuch Kanon und Wertung. Theo-

rien, Instanzen, Geschichte. Stuttgart, Weimar: Metzler 2013. 

3 

 Roland Barthes: Kritik und Wahrheit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1967 (es 218), S. 11. 

4

  Hans Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. 

In: Ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970 (es 

418), S. 147.  

5 

 Ebd., S. 190. 

6

  Ebd., S. 191. 



13 

und weniger ‚ästhetischen‘ Texten hat Jurij Lotman wenig später so zu-

sammengefasst:  

Der Leser ist daran interessiert, die notwendige Information mit 

dem geringsten Aufwand an Mühe zu erlangen (der Genuß an der 

Verlängerung der Bemühung ist der typische Autor-Standpunkt). 

Wenn daher der Autor bestrebt ist, die Anzahl der Kodesysteme 

und die Kompliziertheit ihrer Struktur zu erhöhen, so ist der Leser 

geneigt, sie auf das, wie ihm scheint, ausreichende Minimum zu re-

duzieren.
7
  

Welche gesellschaftlichen Konsequenzen es haben kann, wenn Unterhal-

tung präferiert wird, ist ebenfalls schon in den 1970er Jahren breiter un-

tersucht worden, hier soll beispielhaft auf Rudolf Schenda verwiesen wer-

den, der gezeigt hat, dass die massenhaft vertriebene Literatur ein dankba-

res Medium war für die Manipulation der LeserInnen durch die autoritä-

ren Regimes in Kaiserreich und Nationalsozialismus.
8

 

Auch die Sozialwissenschaften haben sich mit dem Thema beschäf-

tigt und zwei große Theorien hervorgebracht, die den Versuch unterneh-

men, die Funktion des Wertungsdiskurses im gesellschaftlichen Diskurs 

zu beschreiben. Der französische Soziologe Pierre Bourdieu
9

 und der 

deutsche Soziologe Niklas Luhmann
10

 kommen zu Ergebnissen, die trotz 

des jeweils sehr unterschiedlichen Fokus auf gesellschaftliche ‚Felder‘ 

bzw. ‚Systeme‘ in einigen Punkten durchaus vergleichbar sind, so etwa im 

Hinblick auf die für Kanonisierungsprozesse entscheidende Bedeutung 

der ‚Form‘ und der ‚Innovation‘. Zudem hat die bereits von Lotman auf-

geworfene und von Bourdieu zum zentralen Distinktionsmerkmal er-

nannte Frage, wie leserfreundlich ein Text verfasst sein soll oder sein darf, 

um noch als Literatur im engeren Sinn zu gelten und damit die Leserin 

oder den Leser als Literaturexperten adeln zu können, immer wieder zu 

Debatten geführt. Prägnante Beispiele sind der Vortrag bzw. Aufsatz von 

Leslie Fiedler Ende der 1960er Jahre,
11

 der Ruf nach mehr Unterhaltung in 

                                                           

7

  Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte. Übersetzt von Rolf-Dietrich Keil. 

4., unveränderte Aufl. München: Fink 1993 (UTB 103), S. 118f. 

8 

 Vgl. Rudolf Schenda: Volk ohne Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populären 

Lesestoffe 1770-1910. München: dtv 1977 (Wissenschaftliche Reihe). Vgl. außer-

dem Peter Nusser: Trivialliteratur. Stuttgart: Metzler 1991 (Sammlung Metzler 

262). 

9

  Vgl. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen 

Feldes. Übers. v. Bernd Schwibs u. Achim Russer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2001 

(stw 1539).  

10

  Vgl. Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1997 

(stw 1303). 

11

  Vgl. Uwe Wittstock (Hg.): Roman oder Leben. Postmoderne in der deutschen Lite-

ratur. Leipzig: Reclam 1994 (Reclam-Bibliothek 1516). 



14 

der deutschsprachigen Literatur durch Uwe Wittstock in den 1990ern
12

 

oder die Aufteilung der Kritikerzunft in „Emphatiker und Gnostiker“ 

durch Hubert Winkels im neuen Jahrtausend.
13

 

Bereits in den 1960er Jahren gab es eigene literaturwissenschaftliche 

Forschungsarbeiten zur literarischen Wertung und Kanonbildung, etwa 

eine Studie von Walter Müller-Seidel.
14

 In den 1990er Jahren hat eine Sys-

tematik von Renate von Heydebrand und Simone Winko stark gewirkt,
15

 

auch ein Band in der Reihe text + kritik vom Anfang des neuen Jahrtau-

sends ist sehr beachtet worden,
16

 viele weitere Publikationen folgten.
17

 

Insbesondere Simone Winko hat die Themen Kanonisierung und literari-

sche Wertung in ihren Arbeiten weiter verfolgt. Ein neuer Höhepunkt der 

Forschung ist zweifellos ein von ihr mit herausgegebenes, 2013 im Metz-

ler-Verlag erschienenes Handbuch.
18

 

Zusammenfassend könnte man sagen: Der oft totgesagte Kanon lebt 

und die Schlüsselstellen in der Tradierung eines Kanons sind die Bildungs-

institutionen Schule und Universität,
19

 ihre Verbindlichkeit und Lang-

zeitwirkung ist im Prozess der Bewertung und Kanonisierung von Litera-

tur besonders hoch. Beide Institutionen sind auf je unterschiedliche Weise 

und unter divergierenden Voraussetzungen an der Theoriebildung betei-

ligt, beide sind jedoch gleichzeitig auch zentrale literaturvermittelnde In-

                                                           

12

  Vgl. Uwe Wittstock: Leselust. Wie unterhaltsam ist die neue deutsche Literatur? 

Ein Essay. München: Luchterhand Literaturverlag 1995. 

13

  Vgl. Hubert Winkels: Emphatiker und Gnostiker. Über eine Spaltung im deutschen 

Literaturbetrieb – und wozu sie gut ist. In: Die Zeit Nr. 14 v. 30.03.2006, S. 59. 

14

  Vgl. Walter Müller-Seidel: Probleme der literarischen Wertung. Über die Wissen-

schaftlichkeit eines unwissenschaftlichen Themas. Stuttgart: Metzler 1965. 

15

  Vgl. Renate von Heydebrand u. Simone Winko: Einführung in die Wertung von Li-

teratur. Systematik – Geschichte – Legitimation. Paderborn u.a.: Schöningh 1996 

(UTB 1953) sowie Renate von Heydebrand (Hg.): Kanon – Macht – Kultur. Theo-

retische, historische und soziale Aspekte ästhetischer Kanonbildungen. Stuttgart: 

Metzler 1998 (Germanistische Symposien-Berichtsbände 19). 

16

  Vgl. Heinz-Ludwig Arnold u. Hermann Korte (Hg.): Literarische Kanonbildung. 

München: text + kritik 2002 (edition text u. kritik, Sonderband IX/02). 

17

  Siehe etwa Hans-Dieter Gelfert: Was ist gute Literatur? Wie man gute Bücher von 

schlechten unterscheidet. 2., überab. Aufl. München: C.H. Beck 2006 (beck’sche 

reihe) oder auch Ina Karg u. Barbara Jessen (Hg.): Kanon und Literaturgeschichte. 

Facetten einer Diskussion. Frankfurt/M.: Peter Lang 2014 (Germanistik, Didaktik, 

Unterricht 12). 

18

  Vgl. Rippl/Winko: Handbuch Kanon und Wertung. Vgl. auch Matthias Freise u. 

Claudia Stockinger (Hg.): Wertung und Kanon. Heidelberg: Winter 2010 (Neues 

Forum für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft 44). 

19

  Vgl. Elisabeth Stuck: Kanon und Literaturstudium. Theoretische, historische und 

empirische Untersuchungen zum akademischen Umgang mit Lektüre-

Empfehlungen. Paderborn: mentis 2004 (Explicatio. Analytische Studien zur Litera-

tur und Literaturwissenschaft) sowie dies: Universitäre Curricula. In: Rippl/Winko 

(Hg.): Handbuch Kanon und Wertung, S. 169-172. 



15 

stitutionen. So hat etwa die Schule als „interliterarische Institution“
20

 seit 

jeher durch eine Reihe von Prozessen, Handlungen und materialen Kano-

nes (Lektürelisten, Lesebücher, Anthologien, didaktische Begleitlitera-

tur)
21

 zur Kanonisierung literarischer Werke und AutorInnen und ihrer 

Deutung beigetragen.
22

 Die mit Kanonbildung und literarischer Wertung 

verbundenen Prozesse orientieren sich hier über gegenstandsbezogene 

Kriterien hinaus verstärkt an zielgruppenspezifischen Aspekten sowie den 

historisch und kulturell variierenden gesellschaftlichen, ideologischen und 

institutionellen Rahmenbedingungen und Vorgaben. 

 

 

2. Die Rolle von Bildungsinstitutionen 

 

Ein Blick in die Geschichte des Kanons in den Bildungsinstitutionen zeigt 

dessen soziale Bedeutung für die Ausbildung von Identitäten und Grup-

penzugehörigkeiten, zudem stellen sich hier Fragen nach der Legitimie-

rung und dem Status der Auswahl, nach einer möglichen ‚ästhetischen 

Bildung‘ sowie der Vermittlung literarischer Urteils- und Kritikfähigkeit 

auf ganz praktische Weise. 

Die Kritik am bildungsbürgerlichen Kanon sowie die Prozesse der 

De-Kanonisierung
23

 und De-Klassierung des so genannten Kernkanons 

als einer Form von „repräsentativer Kultur“
24

 betrafen und betreffen auch 

besonders die Bildungsinstitutionen, wobei nicht zuletzt Fragen nach der 

sozialen Geltung, nach den Prozessen der gesellschaftlichen, institutionel-

len und medialen Durchsetzung sowie den damit verbundenen, in der 

Fachwissenschaft diskutierten Formen von Inklusion und Exklusion
25

 be-

                                                           

20

  Matthias Beilein, Claudia Stockinger u. Simone Winko: Einleitung: Kanonbildung 

und Literaturvermittlung in der Wissensgesellschaft. In: Dies. (Hg.): Kanon, Wer-

tung und Vermittlung. Literatur in der Wissensgesellschaft. Berlin; Boston: de Gru-

yter 2012, S. 1-17, hier S. 7. 

21  

Vgl. Hermann Korte: Historische Kanonforschung und Verfahren der Textauswahl. 

In: Ders. u. Klaus-Michael Bogdal (Hg.): Grundzüge der Literaturdidaktik. Mün-

chen: dtv 2002, S. 61-77. 

22

  Vgl. Elisabeth Stuck: Schule. In: Rippl/Winko (Hg.): Handbuch Kanon und Wer-

tung, S. 187-193. 

23

  Vgl. David Hugendick: „Weg damit! Gibt es Klassiker, die sich überholt haben? Ist 

Weltliteratur völlig unabhängig von Moden, Zeiten und Geschmack? Junge deut-

sche Autoren unter 35 prüfen den Literaturkanon.“ In: Die Zeit Nr. 21 v. 

25.05.2010. 

24

  Friedrich H. Tenbruck: Repräsentative Kultur. In: Hans Haferkamp (Hg.): Sozial-

struktur und Kultur. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1990, S. 20-53. 

25

  Vgl. Hermann Danuser u. Herfried Münkler (Hg.): Kunst – Fest – Kanon. Inklusi-

on und Exklusion in Gesellschaft und Kultur. In Zusammenarbeit mit der Staats-

oper unter den Linden. Berlin: Edition Argus 2004 sowie: Herbert Uerlings u. Iulia-

Karin Patrut (Hg.): Postkolonialismus und Kanon. Bielefeld: Aisthesis 2012 (Post-

koloniale Studien in der Germanistik 2). 



16 

sondere Relevanz gewinnen. Mögliche soziale Konsequenzen dieser Ent-

wicklung werden etwa von Clemens Albrecht in seiner Kritik der Kanon-

kritik aus soziologischer Perspektive diskutiert.
26

 Im institutionellen und 

privaten Kontext, im literarischen Betrieb sowie in der fachdidaktischen 

Diskussion v.a. der 70er Jahre hat der ‚Entzug‘ der normativen Bindung, 

also die Infragestellung der Institution Kanon in seinen verschiedenen Er-

scheinungsformen, zu neuen Orientierungs- und Suchbewegungen ge-

führt. Als solche können u.a. die Schaffung und mediale Etablierung spe-

zifischer Lektüre-Gruppen, z.B. Fantasy-Blogs oder anderer spezialisier-

ter Literaturplattformen, angesehen werden. In diesen ‚Leseräumen‘
27

 ent-

stehen dann neue Kanones zur Herstellung und Versicherung von Grup-

penidentität.
28

 

In den Bildungsinstitutionen wurde als Konsequenz der kanonkriti-

schen Diskussion zunächst sehr konkret eine Erweiterung der Lektüren 

über den klassischen bildungsbürgerlichen Kernkanon hinaus etabliert, 

orientiert nicht zuletzt an den vermeintlichen Lektüreinteressen der Schü-

lerinnen und Schüler. In den Debatten um die Aufnahme gegenwartslite-

rarischer Werke in den schulischen Literaturunterricht, die bislang entwe-

der einen geringen oder einen (noch) ungeklärten oder wenig gesättigten 

Kanonisierungsgrad aufweisen, spiegelt sich dann die Relevanz der Frage 

nach der Legitimation der mit dem Prozess und dem ‚Produkt‘ verbunde-

nen Selektionskriterien und (ästhetischen) Urteile.
29

 Insgesamt kann – 

                                                           

26

  Vgl. Clemens Albrecht: Massenkultur, Kanon und soziale Mobilität. Eine kleine 

Ideologiekritik des Konstruktivismus. In: Johannes Bilstein u. Jutta Ecarius (Hg.): 

Standardisierung – Kanonisierung. Erziehungswissenschaftliche Reflexionen. Wies-

baden: Verlag für Sozialwissenschaften 2009, S. 77-93. 

27

  Vgl. Gesine Boesken: Literarisches Handeln im Internet: Schreib- und Leseräume 

auf Literaturplattformen. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft 2010. 

28

  Vgl. Heiner Keupp u. Renate Höfer (Hg.): Identitätsarbeit heute. Klassische und 

aktuelle Perspektiven der Identitätsforschung. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1997 (stw 

1299); Heiner Keupp u.a.: Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der Identitäten 

in der Spätmoderne. 2. Aufl. Reinbek: Rowohlt 2002 (rowohlts enzyklopädie); Flo-

rian Huber: Durch Lesen sich selbst verstehen. Zum Verhältnis von Literatur und 

Identitätsbildung. Bielefeld: transcript 2008 (Reflexive Sozialpsychologie 2). 

29

  Vgl. Clemens Kammler: Plädoyer für das Experiment. Deutschunterricht und Ge-

genwartsliteratur. In: Der Deutschunterricht 51 (1999), H. 4, S. 3-8; ders.: Gegen-

wartsliteratur im Unterricht. In: Bogdal/Korte (Hg.): Grundzüge der Literaturdi-

daktik, S. 166-176; Michael Kämper-van den Boogaart: Gegenwartsliteratur und 

schulischer Lektürekanon. Aspekte einer ambivalenten Beziehung. In: Clemens 

Kammler u. Torsten Pflugmacher (Hg.): Deutschsprachige Gegenwartsliteratur seit 

1989. Heidelberg: Synchron 2004, S. 251-262; Sabine Pfäfflin: Auswahlkriterien für 

Gegenwartsliteratur im Deutschunterricht. 2. Aufl. Baltmannsweiler: Schneider 

2012; Julia Heuer: Die Öffnung des Kanons. Zur literaturdidaktischen Auswahlpra-

xis von Gegenwartsprosa und den Möglichkeiten ihrer Analyse. In: Karg/Jessen 

(Hg.): Kanon und Literaturgeschichte, S. 145-163. Für die Kinder- und Jugendlite-



17 

zunächst – für die fachdidaktische Diskussion, aber auch für die schuli-

sche und universitäre Wirklichkeit eine Verlegung der von Außen, durch 

‚berufene Autoritäten‘ getroffenen Entscheidungen und Entscheidungs-

prozesse für das Lektüreverhalten (Auswahl / Verstehen und Deutung / 

Wertung) nach ‚Innen‘, in das einzelne Subjekt (VermittlerInnen, Leh-

rerInnen, SchülerInnen, Studierende, ...) beobachtet werden. 

Aus den hier kurz skizzierten Entwicklungen und aus der durch cur-

riculare Vorgaben und Bildungsstandards verbindlich gewordenen Leitli-

nie der Kompetenzorientierung, die mehr auf anzubahnende und transfe-

rierbare Kompetenzen denn auf konkrete und verbindlich zu vermittelnde 

Bildungsinhalte und Gegenstände setzt, resultierte nicht zuletzt die For-

derung nach einer schulisch angebahnten, universitär weiter fundierten 

und gesicherten Ausbildung einer literarischen Wertungskompetenz eines 

autonomen und im literarischen Feld mündig handelnden Subjekts, das 

Prozesse und Resultate von Kanonisierung kritisch hinterfragt und diese 

als kulturelle Orientierungsangebote und nicht als normative Bindungen 

begreift. Der nach 2000 im Gefolge der Pisa-Studie einsetzende neuerliche 

Trend zum Zentralabitur konterkariert nun diese Entwicklungen und die 

damit verbundenen Forderungen: Die für die Abiturprüfungen vorgese-

henen Texte bestimmen in manchen Bundesländern
30

 den Unterricht ab 

etwa der zehnten Klasse, da diese mit Blick auf die Abiturprüfung von den 

SchülerInnen gelesen und erarbeitet sein müssen. Hinzu kommt der im 

Verbund mit den Texten vermittelte Deutungskanon: Da sich die Abitur-

Prüfungsfragen erfahrungsgemäß aus den etablierten Handreichungen zu 

den Texten ableiten lassen und dort auch Eingang finden, greifen Leh-

rerInnen nicht nur aus arbeitsökonomischen Gründen auf solche Hand-

reichungen zurück, sondern durchaus auch im Sinne ihrer SchülerInnen, 

die sie gewissenhaft auf die Abiturprüfung vorbereiten wollen. So findet 

der schulische Kanon der Oberstufe dann die Legitimität seiner normati-

ven Bindung in programmatischer, institutioneller und letztlich auch in 

praktischer Hinsicht.
31

 Die aus dieser Situation resultierenden Konse-

quenzen für die de facto im Unterricht gelesenen Texte können nun nicht 

                                                                                                                             

ratur vgl. etwa Carsten Gansel: Moderne Kinder- und Jugendliteratur. Ein Praxis-

handbuch für den Unterricht. Berlin: Cornelsen 1999. 

30

  Der Länderbericht zur Obligatorik im Zentralabitur zeigt, dass es deutliche Unter-

schiede zwischen den einzelnen Bundesländern gibt. Vgl. dazu Irene Pieper u.a.: 

Was muss man kennen? Ein Länderbericht zur Obligatorik im Zentralabitur. In: 

Didaktik Deutsch 19 (2014), H. 37, S. 62-92. Vgl. auch Helmut Bernsmeier: Kano-

nisierungseffekte und Klassikerlektüre / schriftliche Abiturprüfungen / Bildungs-

standards. In: Karg/Jessen (Hg.): Kanon und Literaturgeschichte, S. 129-145. 

31

  Vgl. Karlheinz Fingerhut: Überall das Gleiche, nur etwas anders. Zentralismus in 

der Leistungsfeststellung – Individualismus beim Kompetenzerwerb zum Literari-

schen Lesen und Schreiben über Literatur? In: Peggy Fiebich u. Sigrid Thielking 

(Hg.): Literatur im Abitur. Reifeprüfung mit Kompetenz? Bielefeld: Aisthesis 2010, 

S. 117-144. 



18 

mehr mit der Entstehung und der Pflege eines ‚heimlichen‘ (Deutungs-) 

Kanons beschrieben werden, hier ist eher eine dezidiert vorangetriebene 

(Re-) Kanonisierung und Standardisierung beobachtbar.
32

 Zugleich hat je-

doch, wie oben angedeutet, die Forderung nach der Anbahnung und För-

derung einer ‚literarischen Wertungskompetenz‘ und einer ‚kritischen 

Kompetenz‘ sowohl in der fachdidaktischen Diskussion als auch in den 

Bildungsstandards
33

 hohen Stellenwert; für die universitäre germanistische 

Ausbildung ist sie seit langem genuines Ziel. Wertungshandlungen und 

die Reflexion von Wertungshandlungen sind von Prozessen der Kanon-

bildung nicht zu trennen: „Kanonisierung ist [...] ein Ergebnis vieler, ei-

nander stützender Wertungshandlungen, häufig nicht-sprachlicher Art“.
34

 

Wenn Kanonisierung jedoch bereits gesetzt und institutionell-normativ 

geworden ist, verliert die eigene Wertungshandlung im institutionellen 

Rahmen subjektiv an Relevanz. 

Dass literarische Wertung eine voraussetzungsreiche, kontextabhän-

gige und komplexe Handlung ist, die von Subjekten in jeweils wechseln-

den Handlungsrollen und anhand unterschiedlicher kultureller Praktiken 

durchgeführt wird, wurde vielfach erläutert.
35

 Außerdem wird, und dies ist 

für Bildungsinstitutionen besonders evident, „literarästhetische Urteils-

kompetenz“ als ein „Kernbereich literarischen Verstehens“ vorausge-

setzt.
36

 Die mit der Anbahnung der literarischen und kritischen Wer-

tungskompetenz im Literaturunterricht an Schulen verbundenen Kompo-

nenten wurden vor kurzem von einer Reihe von Autoren beschrieben.
37

 In 

                                                           

32

  Vgl. auch den Beitrag von Klaus Maiwald in diesem Band. 

33 

 Im Rahmen der Kultusministerkonferenz am 18.10.2012 wurden die Bildungsstan-

dards für die Allgemeine Hochschulreife unter anderem für das Fach Deutsch ver-

abschiedet. Die Länder haben sich verpflichtet, die Bildungsstandards ab dem Schul-

jahr 2013/2014 in der gymnasialen Oberstufe umzusetzen. Ab dem Schuljahr 

2016/17 sollen dann die Abiturprüfungen in allen Ländern auf den neuen Bildungs-

standards basieren. 

34

  Von Heydebrand/Winko: Einführung in die Wertung von Literatur, S. 222f. 

35

  Vgl. von Heydebrand/Winko: Einführung in die Wertung von Literatur, sowie: 

Friederike Worthmann: Literarische Wertungen. Vorschläge für ein deskriptives 

Modell. Wiesbaden: Deutscher Universitäts-Verlag 2004 (Literatur – Handlung – 

System). 

36

  Volker Frederking: Ein Modell literarästhetischer Urteilskompetenz. In: Didaktik 

Deutsch 25 (2008), S. 11-31, hier S. 11. Vgl. das Projekt „Literarästhetische Urteils-

kompetenz“ an der Universität Erlangen-Nürnberg. URL: http://www. 

deutschdidaktik.phil.uni-erlangen.de/projekte/luk.shtml (abgerufen am 16.03. 

2014). Eine erste Sichtung der Ergebnisse findet sich in Volker Frederking u.a.: ‚Li-

terarästhetische Urteilskompetenz‘ – Forschungsansatz und Zwischenergebnisse. 

In: Horst Bayrhuber u.a. (Hg.): Empirische Fundierung in den Fachdidaktiken. Bd. 

1, 1. Aufl. Münster, New York, München, Berlin: Waxmann 2011 (Fachdidaktische 

Forschungen), S. 75-94. 

37

  Vgl. Thomas Zabka: Hinweise zum Aufbau literarischer Kompetenz in der Sekun-

darstufe II. URL: https://www.bifie.at/system/files/dl/srdp_zabka_literarische_ 



19 

den Bildungsstandards für die jeweiligen Schulstufen manifestiert sich die 

Forderung nach literarischer Wertung schon im Primarbereich, für die 

Allgemeine Hochschulreife wird dann eine fundierte und kontextuelle 

Faktoren reflektierende literarische Wertungskompetenz gefordert.
38

 Für 

die germanistische universitäre (Lehramts-)Ausbildung folgt hieraus die 

Notwendigkeit, mit dem Komplex ‚literarische Wertung‘ verbundene 

fachliche, didaktische, soziale, kulturelle und ästhetische Fragen stärker 

einzubinden, theoretisch zu reflektieren und empirisch-praktisch zu un-

tersuchen.
39

  

Im Kontext von Kanon, literarischer Wertung und Bildungsinstituti-

onen stellen sich nun einige Fragen. Zunächst: Welchen Platz haben 

Kompetenzen, die auf ein im literarischen Feld mündig handelndes Sub-

jekt abzielen, in ihrer Anbahnung und Förderung im Verlauf der schuli-

schen literarischen Sozialisation überhaupt, wenn die normativen Bindun-

gen an kanonische Texte durch die aktuellen bildungspolitischen Ent-

wicklungen im Hinblick auf das Zentralabitur eher gestärkt werden? Wie 

kann den Studierenden als künftigen VermittlerInnen eben diese literari-

sche Wertungskompetenz (weiter vertiefend) vermittelt werden, um auf 

dieser Grundlage damit verbundene didaktische Fragen und Methoden für 

den schulischen Literaturunterricht zu erarbeiten und zu reflektieren? 

Noch jüngst wurde beschieden, dass trotz des Postulats, in der ge-

genwärtigen Kultur habe Wertungskompetenz eine „elementaren Bedeu-

tung“, deren Ausbildung im Literaturunterricht „häufig eine untergeord-

nete Rolle“ spiele.
40

 Außerdem wird im Rahmen der universitären Ausbil-

dung von angehenden DeutschlehrerInnen „ein unübersehbarer Schwund 

an Kritik als doppelte Haltung gegenüber sich selbst und den kulturellen 

Gegenständen“ beklagt.
41

 

Hier ist weitere Verständigung sinnvoll, zu der dieser Band einen 

Beitrag leisten möchte. 

 

                                                                                                                             

kompetenz_2011-11-03.pdf (abgerufen am 16.03.2014); ders.: Literarische Texte 

werten. In: Praxis Deutsch 40 (2013), H. 241, S. 4-13 sowie Christian Dawidowski 

u. Dieter Wrobel: Kritik und Kompetenz. Aspekte und Dimensionen einer brisan-

ten Relation. In: Dies. (Hg.): Kritik und Kompetenz. Die Praxis des Literaturunter-

richts im gesellschaftlichen Kontext. Baltmannsweiler: Schneider 2013, S. 1-25. 

38

  Vgl. Bildungsstandards im Fach Deutsch für die Allgemeine Hochschulreife (2012), 

S. 16. URL: http://www.kmk.org/fileadmin/veroeffentlichungen_beschluesse/ 

2012/2012_10_18-Bildungsstandards-Deutsch-Abi.pdf (abgerufen am 30.03.2015). 

39

  Vgl. Jens Birkmeyer u. Constanze Spieß (Hg.): Kritik und Wissen – Probleme ger-

manistischer Deutschlehrer/-innenausbildung. Mitteilungen des Deutschen Germa-

nistenverbandes 61 (2014), H. 2. 

40

  Zabka: Literarische Texte werten, S. 4. 

41

  Jens Birkmeyer: Kritik als Möglichkeitsform. Literaturstudium und Deutschlehrer-

bildung. In: Ders./Spieß (Hg.): Mitteilungen des Deutschen Germanistenverban-

des: Kritik und Wissen, S. 120-131, hier S. 120. 



20 

3. Die Beiträge 

 

Die Beiträge dieses Bandes können nur Schlaglichter auf das Thema wer-

fen. Sie verstehen sich als punktuelle Vertiefungen, als Weiterarbeiten am 

Kanon, als Anmerkungen zu einem spannenden und nicht endenden Pro-

zess. Die beiden Ein- und Hinführungen möchte einerseits vorab den 

Stand der Forschung skizzieren und darauf aufbauend konzeptionelle 

Überlegungen anstellen, wie mit Wertungs- und Kanonisierungsprozessen 

vor allem im Literaturunterricht an Schule und Universität weiter verfah-

ren werden kann (Stefan Neuhaus und Uta Schaffers); andererseits soll 

die Perspektive über die Fachgrenzen hinaus erweitert und die Frage nach 

der Notwendigkeit einer – im Wortsinne – Entgrenzung des Kanons ge-

stellt werden. Die bekannte Literaturkritikerin Sigrid Löffler ist eine der 

bekanntesten Verfechterinnen dieses Anliegens. Beide Perspektiven wer-

den im Band eine große Rolle spielen. 

Im Abschnitt Kanontheorie und Kanongeschichte(n) werden zunächst 

vertiefend Möglichkeiten der Kanonbildung und Wertung gesichtet und 

diskutiert. Die Frage der Kontingenz der Kanonbildung wird aufgeworfen 

(Stefan Neuhaus), bestehende Kriterien werden kritisch hinterfragt und 

es wird diskutiert, ob sich die Lektüreauswahl an einem der (Post-) 

Aufklärung verpflichteten Bildungsauftrag (Volker Ladenthin) orientie-

ren sollte. Wie Oliver Ruf an einem wichtigen Beispiel zeigt, sind auch 

theoretische Texte Kanonisierungsprozessen unterworfen. Immanuel 

Nover stellt die Bedeutung von Skandalisierungen und Autorinszenierun-

gen in den heutigen Massenmedien heraus und Iris Meinen wirft einen 

Blick auf die Wertungspraxis am Beispiel der Darstellung von „Körper-

flüssigkeiten“. Das Verhältnis von politischer Autorität und literarischer 

Szene sowie die Rolle von Tradition und Kulturpolitik im heutigen China 

werden schließlich im Beitrag von Bart Dessein näher beleuchtet. 

Im Abschnitt Kanonpraxis heute wird beispielhaft aufgezeigt, welche 

Instanzen und Gruppierungen auf welche Weise kanonisierend wirken 

oder einen eigenen Kanon etablieren und welchen Prämissen die jeweilige 

Wertungspraxis implizit oder explizit unterliegt. Das Spektrum der Be-

obachtung reicht vom Literarischen Colloquium in Berlin (Helga Arend) 

über Lesegruppen (Doris Moser), digitale Medien und Internet (Renate 

Giacomuzzi), „digitale Literaturkritik auf YouTube“ (Nicolai Glasenapp 

und Timo Rouget) und der Frage, „Wie bewerten Laienrezensenten“ 

(Holger Kellermann, Gabriele Mehling und Martin Rehfeldt), bis hin zur 

Praxis, gelesene Bücher im öffentlichen Raum zur Verfügung zu stellen 

(Gertrud Rösch). 

Die Wertungspraxis in Schule und Universität nimmt der nächste 

Abschnitt in den Blick. Der Beitrag von Lothar Bluhm enthält grundle-

gende Überlegungen zur Literaturvermittlung in den Bildungsinstitutio-

nen. Uta Schaffers knüpft an die Frage nach der Internationalität von 



21 

Lektüren sowie dem Konzept ‚Weltliteratur‘ im und für den Deutschun-

terricht an. Klaus Maiwald reflektiert die (Verbindlichkeit der) Lek-

türeauswahl für den Literaturunterricht vor dem Hintergrund der Kom-

petenzorientierung. Die Frage nach dem Zustandekommen literarischer 

Bildungsvorstellungen im Rahmen des Literaturunterrichts in der gymna-

sialen Oberstufe stand im Mittelpunkt einer Studie, deren erste Ergebnis-

se im Beitrag von Christian Dawidowski vorgestellt werden. Thomas 

Zabka stellt, ausgehend von der Wertungspraxis und den Präferenzen von 

Schülerinnen und Schülern, Forderungen für den schulischen Lektüreka-

non auf und Lothar Bluhm diskutiert an einigen Beispielen die Frage nach 

der Veränderung des Kanonwissens bei Studierenden. Abschließend für 

diesen Teil des vorgelegten Bandes prüft Jana Mikota adäquate Wertungs-

kriterien für Kinderliteratur sowie das didaktische Potential von Salah 

Naouras Kinderroman Matti und Sami und die drei größten Fehler des 

Universums für einen zeitgemäßen Deutschunterricht. 

Im letzten Abschnitt des Bandes werden exemplarisch Kanonische 

Lektüren vorgestellt. Wie sich die Hochschätzung von bestimmten litera-

rischen Texten für bestimmte Gruppen von LeserInnen oder Lesepublika 

begründen lässt, zeigen an Beispielen Norbert Mecklenburg (Droste-

Hülshoffs Die Judenbuche), Volker Ladenthin (Dürrenmatts Der Richter 

und sein Henker), Johann Holzner (Tumlers Volterra), Urania Milevski 

(Kraussers Schmerznovelle und Kartongeschichte) und Michael Braun 

(Tellkamps Der Turm). Martin Hellström würdigt abschließend das Werk 

eines ungewöhnlichen Nobelpreisträgers. Dieser Abschnitt soll die Le-

serInnen auch dazu anregen, sich zu fragen, welche Texte sie aus welchen 

Gründen denn selbst für eine (Re-)Lektüre empfehlen oder auch gern 

einmal einer solchen unterziehen würden. 

 

 

4. Dank 

Die Herausgeberin und der Herausgeber danken natürlich allen Beiträ-
gerInnen für ihre Mitarbeit und die lebhaften Diskussionen, die bei einer 
Tagung, einem Workshop und einer Ringvorlesung (mit unterschiedli-
chen Schwerpunkten, aber alle zum Thema Kanon) geführt werden konn-
ten; diese drei Veranstaltungen bilden die Grundlage für den vorliegenden 
Sammelband. Ganz großer Dank gebührt Eva Stubenrauch für ihre wie 
stets sorgfältige Einrichtung der Beiträge, Nicole Mattern für die Vermitt-
lung des Cover-Bildes und der Landesforschungsinitiative „Kulturelle 
Orientierung und normative Bindung“ für die Finanzierung des Vorha-
bens. 





23 

Was gilt heute in der Literatur? 

Der literarische Kanon im post-kanonischen Zeitalter 

 

Von Sigrid Löffler (Berlin) 

 

 

Seit es Literatur gibt, gibt es auch die Frage nach ihrer Qualität, nach ih-

rem Wert, nach ihrer Tauglichkeit, nach ihrer Haltbarkeit und Bedeutung 

über den Tag hinaus. Nicht alle Bücher, die geschrieben werden, sind es 

auch wert, gelesen und gar erinnert zu werden. Die meisten literarischen 

Texte haben ein Verfallsdatum, sie werden über kurz oder lang vergessen 

und verschwinden. Nur wenige Texte überleben und bleiben lebendig und 

werden im Gedächtnis der Menschheit bewahrt. Solche Texte nennen wir 

kanonisch. 

Wie aber entsteht ein literarischer Kanon? Wer entscheidet darüber, 

welche Texte bleiben und welche untergehen und vergessen werden?  

Beginnen wir mit einem kleinen historischen Exkurs. Was es mit dem 

Kanon eigentlich auf sich hat, das lässt sich durch einen Blick auf die Rö-

mische Inquisition verdeutlichen: Bekanntlich hat die katholische Kirche 

mehr als 400 Jahre lang Bücher auf den Index gesetzt, das heißt, sie hat 

Bücher verdammt und verboten, die sie für ‚ketzerisch‘, ‚unmoralisch‘, ‚ir-

rig‘ oder ‚anstößig für fromme Ohren‘ hielt. Erst im Jahre 1966 wurde der 

Index Librorum Prohibitorum, der Index der verbotenen Bücher, offiziell 

abgeschafft.  

Aber erst neuerdings ist es infolge der Öffnung der Archive der Rö-

mischen Inquisition möglich geworden, in die Geheimakten der Index-

Kongregation Einsicht zu nehmen und zu verstehen, warum die römische 

Kirche bestimmte Bücher verboten hat und bestimmte Autoren verurteil-

te. Erst jetzt, da man die geheimen Gutachten der Inquisitoren nachlesen 

kann, ist es möglich, die Motive für die Zensur-Maßnahmen des Vatikans 

im Einzelnen zu erkennen.  

Die Glaubenswächter des Heiligen Offiziums haben im Laufe der 

Jahrhunderte vor allem jene Bücher zu unterdrücken und zu verbieten 

versucht, die von der orthodoxen Glaubenslehre abwichen. Auf dem In-

dex standen die berühmtesten Werke und die prominentesten Autoren-

namen. Erasmus von Rotterdam. Boccaccio. Machiavelli. Montaigne. Pas-

cal. Voltaire. Alexander Pope und David Hume. Diderot. Montesquieu. 

Rousseau. Kant. Charles Darwin. Aber auch Die drei Musketiere von Du-

mas oder Flauberts Madame Bovary. Und natürlich auch Graham Greenes 

Roman Die Kraft und die Herrlichkeit. 

Die römische Kirche hat also über vier Jahrhunderte versucht, nicht 

nur in die geistliche, sondern auch in die weltliche Literatur kanonisierend 

einzugreifen und verbindlich festzulegen, was gelesen werden darf und 

was nicht, was in den Kanon hineinkommt und was draußen zu bleiben 



24 

hat. Und was aus der Liste der approbierten Bücher verbannt wurde, wur-

de nicht nur ausgegrenzt, ausgeschieden und marginalisiert, sondern es 

wurde tabuisiert. Diese Bücher waren verboten; sie sollten nicht gelesen 

werden dürfen, sie sollten vergessen werden müssen. Die Sache hatte nur 

einen Haken. Kann man vorsätzlich etwas vergessen wollen? 

Man kann es natürlich nicht. Wenn etwas unterdrückt werden soll, 

bleibt es nur umso deutlicher im Gedächtnis haften. Um sich an ein Ver-

bot zu halten, muss man sich dessen erinnern. In diesem Paradoxon liegt 

die Tragikomödie der römischen Zensur: Indem sie das Verbot durchsetz-

te, ein bestimmtes Buch zu lesen oder den Namen eines Autors in den 

Mund zu nehmen, sorgte sie erst recht dafür, dass Buch und Autor nicht 

vergessen wurden. Das Verbot wirkte geradezu als Reklame.  

‚Verboten vom Heiligen Offizium‘ entpuppte sich als glänzender 

Werbespruch. Die verbotenen Autoren profitierten von der Werbung, die 

der Index unfreiwillig für ihre verbotenen Bücher machte. „Meine Ge-

schichte der Stadt Rom im Mittelalter ist auf den Index der verbotenen 

Bücher gesetzt worden“, triumphiert etwa der Historiker Ferdinand Gre-

gorovius 1874 in seinem Tagebuch. „Ich bin in gehobener Stimmung. 

Mein Werk ist vollendet und breitet sich in der Welt aus; der Papst macht 

ihm jetzt Reklame.“ 

Dieser Einsicht, dass ihre Interventionen paradoxe Wirkungen hat-

ten, konnte sich auf Dauer auch die Kirche nicht verschließen. „Wird ein 

Buch als unmoralisch verdammt, hat es umso mehr Leser. Das ist eine 

Tatsache“, sagte ein römischer Kardinal ganz resigniert auf dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil, 1962 in Rom. Vier Jahre später zog der Vatikan die 

Konsequenzen aus dieser Einsicht und schaffte den Index ab. Aus diesem 

nicht eben ruhmreichen Kapitel kirchlicher Bevormundungsversuche der 

weltlichen Literatur lässt sich zweierlei ableiten.  

Erstens: Jeder Versuch, eine verbindliche Liste gültiger Kunstwerke 

aufzustellen, ist ein dialektischer Vorgang; jeder Kanon ruft unweigerlich 

einen Gegenkanon hervor; die aussortierten oder gar durch Verbot inte-

ressant gemachten Werke avancieren sehr leicht zu Stars eines Gegenka-

nons. Auf dem römischen Index zu stehen, funktionierte zeitweise gera-

dezu als Gütesiegel und Adelsprädikat für die Autoren-Avantgarde der 

Aufklärung. Die französischen und englischen Aufklärer wurden nicht 

etwa mundtot gemacht, wie die Kirche es beabsichtigte, sie wurden viel-

mehr dadurch erst berühmt. Sie bestimmten erst recht die intellektuelle 

Debatte und eroberten, auf lange Sicht gesehen, sogar die Diskurs-

Hegemonie des 18. Jahrhunderts. Dahinter steht natürlich das große Rin-

gen zwischen Kirche und Aufklärung. Dieser Kampf wurde mit dem Mit-

tel der wechselseitigen Entkanonisierung geführt. Die Aufklärer entkano-

nisierten die Bibel, indem sie die Heilige Schrift als menschengemacht und 

historisch geworden analysierten. Die Kirche ihrerseits entkanonisierte 

die Schriften der Aufklärer. Der Kampf endete, wie wir wissen, mit dem 



25 

Sieg der Aufklärung. Erst in dem Maße, wie im Verlauf der Aufklärung 

die Autorität des Jahrtausende alten, einst sakrosankten religiösen Kanons 

relativiert und in seinem Geltungsanspruch zurückgedrängt wurde, konn-

te seit Ende des 18. Jahrhunderts ein Kanon der weltlichen Literatur 

überhaupt entstehen.  

Die zweite Erkenntnis, die sich aus der römischen Index-Politik ab-

leiten lässt, ist diese: Die Aufstellung eines Kanons ist auch eine Macht-

frage. Weil der Kanon ‚gemacht‘ ist, von der berühmten ‚invisible hand‘ 

der Gesellschaft, weil er ‚gemacht‘ ist, hat er mit Macht zu tun. Es bedarf 

der Macht, um einen Kanon zu dekretieren und durchzusetzen. Tragiko-

misch wurde die Index-Politik der Kirche ab dem Zeitpunkt, da sie die 

Herrschaft über die Köpfe zu verlieren begann und ihr die Macht des 

Scheiterhaufens, wie zu Zeiten Giordano Brunos, nicht mehr zu Gebote 

stand. Wer aber einen Kanon dekretieren will, ohne die Macht, ihn durch-

zusetzen, macht sich zum Gespött, zumindest bei den Wissenden. Ein 

Kanon ist ja nur dann ein Kanon, wenn er von der Gesellschaft als ver-

bindlich anerkannt wird.  

Wie wir sehen, hat nicht einmal die beträchtliche Macht der katholi-

schen Kirche ausgereicht, um den eigenen Kanon auf Dauer durchzuset-

zen und um unerwünschte Bücher auszumerzen und deren Gedächtnis 

auszulöschen. Sogar der vatikanische Macht-Apparat musste die Erfah-

rung machen, dass es einen Widerspruch geben kann zwischen seinem 

Kanon-Dekret und der tatsächlichen Rezeption von Büchern durch ihre 

Leser. 

Trotzdem ist, seit es Bücher gibt, immer wieder versucht worden, die 

Kunstwerke, insbesondere aber die Bücher, zu reglementieren und ewige 

Listen des Guten, Wahren, Schönen, des Unentbehrlichen und Unver-

gänglich-Bleibenden aufzustellen, so, als ob es ewig gültige und unverän-

derliche Regeln und Maßstäbe für ästhetische Qualität überhaupt geben 

könnte.  

Im Kanon soll die Tradition festgeschrieben werden. Die Tradition 

soll gegen jeden Wandel immunisiert werden. Außerdem soll das Fremde, 

das Unechte, das Falsche ausgesondert und aus dem Bereich der gültigen 

kanonischen Kunstwerke verwiesen werden. Deshalb ist die Stiefschwes-

ter jedes Kanons die Zensur. 

Jeder Kanon entsteht mit einem Trennungsstrich. Dieser entscheidet, 

was reinkommt und was draußen bleibt. Das griechisch-lateinische Wort 

canon meint nichts anderes als eine ‚gerade Stange‘, also eine Mess-Stange 

oder Messlatte, einen Maßstab. Mit dessen Hilfe sollen die Maße des idea-

len, des klassischen Kunstwerks festgestellt werden. Was hingegen sub 

omni canone daherkommt, das ist weniger ‚unter aller Kanone‘ als viel-

mehr ‚unter jeder kanonischen Messlatte‘, daher nichtig und der Beach-

tung nicht wert. 



26 

Aber jeder Kanon verengt die Tradition auch, grenzt sie ein auf einen 

Heiligen Bezirk. Die Kehrseite der Kanonisierung ist das Verbot, die Aus-

sonderung, die Ausgrenzung. Beide Vorgänge bedingen einander. Wo ein 

Kanon besteht, geschieht auch eine Abwertung, eine Entwertung des 

Nicht-Kanonischen. Ausgesondert wird das Schädliche, das moralisch Be-

denkliche, später, in säkularen Zeiten, das Unwichtige, Langweilige, Trivi-

ale.  

Im kirchlichen Bereich ist die Sache klar: Als kanonisch gelten die 

Texte der Bibel. Auf die Bibel bezogen, verläuft die Trennung zwischen 

den kanonischen Texten und den apokryphen – und apokryphe Texte ha-

ben im Buch der Bücher nichts verloren. Wer nicht zum Kanon der Heili-

gen zählt, darf nicht auf die Altäre gestellt werden. Die vier Evangelien 

des Matthäus, Markus, Lukas und Johannes sind kanonisch und stehen in 

der Bibel. Die Evangelien des Thomas oder des Judas sind apokryph und 

stehen daher nicht in der Bibel. 

Der christlich-religiöse Kanon hält also in seinem Kernbestand, der 

Bibel, ein festes und unabänderliches Text-Corpus bereit. Im Gegensatz 

zu diesem feststehenden sakralen Kanon sind weltliche Kanones keines-

wegs unabänderlich. Im Gegenteil. Bedeutende Bücher sind nicht durch 

alle Zeiten gleich bedeutend. Der weltliche Kanon ist vergleichsweise 

jung, er ist fluktuierend, hat eine dynamische Struktur und ist ungleich of-

fener und durchlässiger als die Heiligen Schriften der Weltreligionen, er 

hat deshalb auch eine geringere lebensweltliche Verankerung und Ver-

bindlichkeit. Es gehört geradezu zum Wesen des profanen Literaturka-

nons, sich ständig zu verändern. 

Der literarische Kanon wandelt sich unentwegt, einerseits durch In-

tegration neuer Namen und Werktitel, andererseits im Rhythmus von 

Vergessen und Entdecken, durch Umschichtung seiner Bestände, durch 

zeitbedingte Ent- und Rekanonisierungen. Das abendländische Denken 

zeichnet sich durch einen fließenden Kanon aus, sagt der Literaturwissen-

schaftler und Ägyptologe Jan Assmann.  

Entscheidend ist die Fähigkeit großer Texte, uns über alle Zeiten 

hinweg unmittelbar anzusprechen. Entscheidend ist, dass wir in solchen 

Texten das Eigene wiedererkennen können. Mit solchen Texten können 

wir in direkter Zwiesprache leben, egal, wie alt sie sein mögen. Sie sind 

uns sofort präsent. In einem solchen Traditionsraum ist die Zeit ausge-

schaltet, denn die großen Texte zeichnen sich aus durch fortdauernde Ak-

tualität. Sie sind lebendig. 

Dieses Kriterium ewiger Gegenwart werden immer nur eine Hand-

voll großer Texte erfüllen, sozusagen Dokumente aus der Bundeslade der 

lesenden Menschheit. Ihre Lebendigkeit erweist sich auch daran, dass sie 

durch spätere Autoren nicht ersetzt werden. Mehr noch: Diese Texte 

werden durch die Jahrhunderte weitergereicht, in zahllosen Anverwand-

lungen. Man denke etwa an die Ilias, die Odyssee oder die griechischen 



27 

Dramen. Auf diese Texte beziehen sich Autoren durch alle Jahrhunderte 

hindurch; sie werden immer wieder aufgegriffen, variiert und neu anver-

wandelt. Man denke auch an das Mahabharata, Tausendundeine Nacht, das 

Nibelungenlied, die Divina Commedia, an Shakespeare oder die Konfessio-

nen von Augustinus und Rousseau. Muss man diese Texte darum alle ge-

lesen haben? Sie sind bekannt, sie werden stillschweigend als allgemein 

bekannt vorausgesetzt. 

Abgesehen von dieser Handvoll bleibender großer Texte haben auch 

Klassiker ihre Konjunkturen, und – angesichts wechselnder Zeitkonstella-

tionen – ihr unkalkulierbares Verfallsdatum. Was einst ein Klassiker war, 

ist vielleicht heute allenfalls historisch interessant, die Sache einiger weni-

ger Spezialisten, aber ohne Relevanz und Verbindlichkeit für ein heutiges 

Publikum. Neulich hat eine italienische Zeitschrift ihre Leser gefragt: Was 

ist Il Decamerone? Eine Weinsorte, antworteten 35 Prozent. 

Man sieht daran: Auch die Klassiker unterliegen deutlichen Konjunk-

tur-Schwankungen. Einst konnte jeder Gymnasiast Schillers Balladen 

auswendig. Heute wird er kaum ihre Titel kennen. Auch Klassiker veral-

ten, auch Klassiker sind historischen Prozessen unterworfen.  

Ganze literarische Gattungen sind verschwunden oder neu aufge-

taucht, wie die unglaubliche Erfolgsgeschichte des Romans seit dem 18. 

Jahrhundert beweist. Das einst dominante Versepos ist abgesunken, der 

einst verachtete und keinesfalls kanon-relevante Prosaroman ist der Re-

gent der Epoche. Neben dem Roman tun sich andere literarische Genres 

heutzutage schwer, überhaupt noch eine Kanon-Position zu erreichen.  

Jedes Werk und jedes Genre muss sich also vor der Gegenwart neu 

bewähren. Die jeweilige Gegenwart ist der Lackmus-Test für jeden Klas-

siker. Und der Konsens über die gültigen Werke wechselt – und dies um-

so stärker, je historisch jünger diese Werke sind. Gewiss: Es gibt einen re-

lativ festen, dafür aber umso kleineren Kern der beständigen und mode-

unabhängigen Klassiker. Welchen Leser auch immer man nach den blei-

benden Werken der Weltliteratur fragt, Don Quijote oder Hamlet, Faust, 

König Ödipus oder Antigone wird er sicher nennen. 

Das sind Kern-Klassiker des westlichen Literaturkanons. Aber eben 

nur des westlichen Kanons. Die Kanones der arabischen, persischen, indi-

schen, chinesischen oder japanischen Literatur werden völlig andere Na-

men und Titel nennen. Es ist nur folgerichtig, dass der westliche Kanon 

im 20. Jahrhundert immer wieder von unterschiedlichster Seite attackiert 

worden ist: Er ist angreifbar, weil er erstens entschieden männlich und 

zweitens entschieden europäisch, eurozentrisch geprägt ist und weil er 

drittens bürgerliche Wertvorstellungen zementiert. Die Kritik kam und 

kommt daher von feministischer und postkolonialer Seite wie auch von 

der marxistischen Linken.  

Auch ein weiteres Argument gegen einen qualitativ begründeten Ka-

non ist schwer von der Hand zu weisen – der Einwand nämlich, dass die 



28 

zweit- und drittklassige Literatur oft mehr über die Gesellschaft ihrer Zeit 

aussagt als die Spitzenwerke. In der Trivialliteratur zeigen sich die kol-

lektiven Wünsche und Ängste der Menschen und die Psychopathologien 

der Epoche unmittelbarer als in den Werken der großen Dichter, die 

komplexer sind und stärker individualisiert. So gesehen, sind Mary Shel-

leys Frankenstein oder Robert Louis Stevensons Doktor Jekyll und Mr. 

Hyde vermutlich aussagekräftiger als die kanonischen Meisterromane der 

viktorianischen Zeit, von Dickens oder Thackeray oder George Eliot.  

Aber selbst wenn wir an den Kernklassikern festhalten und zumin-

dest ihren pragmatischen Wert anerkennen, müssen wir einräumen, dass 

die Randbereiche des Kanons permanent fluktuieren. Namen sinken ab 

und verlieren sich aus dem Gedächtnis: Sie waren eben doch keine Klassi-

ker, sondern nur Zweitklassiker. Kipling, George Bernard Shaw, Selma 

Lagerlöf, John Galsworthy, Gerhart Hauptmann, Sinclair Lewis, Hendryk 

Sienkiewicz, Pearl S. Buck, Pär Lagerkvist, André Gide, Anatole France. 

Wer kennt sie noch?  

Sie zählten zu ihrer Zeit, zwischen 1900 und 1950, zu den tonange-

benden Autoren der Welt. Ihr Werk war kanonisch. Sie waren Nobel-

preisträger. Aber praktisch alle Literaturnobelpreisträger der ersten Jahr-

hundert-Hälfte sind inzwischen der Ent-Kanonisierung anheimgefallen. 

Es sind die Nicht-Nobelpreisträger, die unterdessen kanonisiert wurden: 

Joseph Conrad, James Joyce, Marcel Proust, Robert Musil, Kafka, Nabo-

kov, Pessoa, Jorge Luis Borges, die Achmatowa, die Zwetajewa, Virginia 

Woolf. Es ist gut vorstellbar, dass es den heutigen Literaturnobelpreisträ-

gern nicht anders ergehen wird, dass sie nach ihrem Tod der Entkanoni-

sierung anheimfallen werden. Autoren wie Hemingway, Steinbeck, Hein-

rich Böll, Saul Bellow, William Golding oder Nadine Gordimer scheint 

das gerade zu widerfahren. 

Auffällig ist, dass Kanondebatten einem gewissen Rhythmus unter-

liegen. Sie scheinen besonders in Zeiten eines Traditionswandels und einer 

Neuorientierung auszubrechen. Phasen gesellschaftlicher und kultureller 

Umbrüche sind mit Phasen literarischer Dekanonisierungen eng ver-

knüpft. Man denke nur an die Literatur der ehemaligen DDR; man denke 

an die Entwertung und den raschen Kanon-Abstieg von einst hoch ange-

sehenen DDR-Autoren wie Stephan Hermlin, Hermann Kant, Peter 

Hacks und sogar Christa Wolf und Heiner Müller. Nach der Wende 1989 

ging die Entkanonisierung der prägenden Gestalten der DDR-Literatur 

geradezu erdrutschartig vonstatten.  

Und neuerdings kommt ein Umstand hinzu, der den westlichen, eu-

rozentrischen Kanon in seiner ohnehin schwachen Verbindlichkeit weiter 

unterhöhlt. Dem westlichen Kanon ist seit einigen Jahrzehnten eine unge-

ahnte Konkurrenz erwachsen, durch die Globalisierung. Seit dem Zweiten 

Weltkrieg explodiert die Weltliteratur. Die Literaturproduktion, wenn 

auch nicht die Leserschaft, nimmt in rasendem Tempo zu. Mit Nachdruck 



29 

und ungeheurer Dynamik vollzieht sich der Wandel von der Weltliteratur 

im Sinne Goethes zu einer Literatur, für die sich im Anglo-

Amerikanischen ein neuer Gattungsbegriff zu etablieren beginnt: ‚Global 

Literature‘.  

Marx und Engels haben die Heraufkunft einer globalen Literatur be-

reits im Kommunistischen Manifest vorausgesagt. Dort liest man:  

An die Stelle der alten lokalen und nationalen Selbstgenügsamkeit 

und Abgeschlossenheit tritt ein allseitiger Verkehr, eine allseitige 

Abhängigkeit der Nationen voneinander. Und wie in der materiel-

len, so auch in der geistigen Produktion. Die geistigen Erzeugnisse 

der einzelnen Nationen werden Gemeingut. Die nationale Einsei-

tigkeit und Beschränktheit wird mehr und mehr unmöglich, und 

aus den vielen nationalen und lokalen Literaturen bildet sich eine 

Weltliteratur. 

Die globale Literatur von heute, wie sie seit dem Zweiten Weltkrieg ent-

standen ist, ist eine Literatur, wie Marx und Engels sie haben kommen se-

hen: eine postkoloniale, postnationale, post-ethnische, universale, globale 

Literatur, befördert durch globales Reisen und transnationales Migranten-

tum wie auch durch die Globalisierung des Handels und der Märkte.  

Diese Literatur ist nicht mehr aufs Nationale beschränkt. Sie ist mit 

nationalliterarischen Kategorien nicht mehr zu fassen. Es handelt sich 

vielmehr um eine Literatur ohne festen Wohnsitz, ohne nationale Ver-

wurzelung, geschrieben von Migranten, von Transit-Reisenden in einer 

Welt in Bewegung, von Pendlern zwischen den Kulturen, von Flüchtlin-

gen aus oft literaturfernen Weltgegenden – meist Krisen- und Bürger-

kriegsregionen. Diese globale Literatur ist im Wesentlichen eine nicht-

westliche, postkoloniale Literatur, die unterwegs ist zur Integration in die 

westliche Literatur. Diese Migranten eröffnen neue Erzählwelten und Er-

fahrungsräume und geben Kunde von ihren Entdeckungen als Weltwan-

derer und Weltensammler.  

Wir bekommen es mit vielfältigen kulturellen Mischungen, aber auch 

kulturellen Konfrontationen zu tun. Längst lassen migrantische Welter-

fahrungen und das existenzielle Grenzgängertum dieser nomadischen Au-

toren die Unterschiede zwischen Peripherie und Zentrum verschwimmen. 

Je nachdrücklicher sich Stimmen aus bislang literarisch stummen Weltre-

gionen Gehör zu verschaffen beginnen, desto weniger gefragt ist der alte 

paternalistische Eurozentrismus. Mit dem wohlwollend herablassenden 

Blick des zentrumsgewissen Westlers kann man dieser Literatur nicht ge-

recht werden. 

Diese Autoren stammen vorzugsweise aus Afrika, Asien oder der Ka-

ribik, gelegentlich auch aus dem europäischen Hinterhof. Sie sind Kul-

turwechsler. Sie beschreiben in ihren Büchern ihre Herkunftskulturen – 

also Geschichte, Religion, Lebensstile, Mythen, Künste, Rituale, Speisen, 

Folklore, Traditionen. Und indem sie von ihren Herkunftskulturen er-



30 

zählen und diese ins Exil weitertragen, leisten sie Vermittlungsarbeit: Sie 

übersetzen und vermitteln ihren Einwanderungsländern die jeweilige Kul-

tur ihrer Herkunftsländer. Durch diese Übertragungsarbeit ändert sich 

der Blick auf die eigene, wie auch auf die fremde Kultur.  

Thematisiert werden vor allem die Identitätsproblematik, die Frage 

der Mehrfach-Identitäten und kulturellen Mischformen, aber auch die 

Frage der Zugehörigkeit. Kulturwechsel wird nicht immer als Bereiche-

rung erlebt. Diese Autoren schreiben auch über die Leiden am Selbstver-

lust in der Fremde, über den Schock der Verstädterung, über fehlgehende 

oder verhinderte Integration, über Fremdheitsgefühle und verlorene Iden-

tität.  

Diese Autoren sind nicht nur Kulturwechsler, sie sind nicht selten 

außerdem Sprachwechsler. Sie schreiben eine Literatur mit Akzent. Sie 

sind mit ihrem ganzen kulturellen Gepäck in eine andere Sprache und 

Kultur eingewandert – oft ins Französische, gelegentlich ins Deutsche, 

zumeist jedoch ins Anglo-Amerikanische. Und im Zuge dieser Einwande-

rung in die fremde Sprache wird die neue Literatursprache von den 

Sprachwechslern verändert – sie wird kreolisiert.  

Diese migrantischen Autoren mögen aus China, Bosnien, Peru, Liby-

en, Äthiopien, Sri Lanka, Libanon, Somalia, Nigeria, der Karibik oder dem 

indischen Subkontinent gekommen und mit ihren jeweiligen Lokalspra-

chen aufgewachsen sein: Ihre literarischen Werke schreiben sie vorzugs-

weise auf Englisch, denn dies ist die globale Sprache, die in über hundert 

Ländern gesprochen wird. Englisch stellt daher das beste Kommunikati-

onsmittel dar, wenn man den literarischen Weltmarkt erreichen will. Aber 

sind die Werke dieser Migrationsliteratur deshalb schon dem Kanon der 

englischen oder der amerikanischen Literatur zuzuzählen?  

Lässt sich dieser neu entstehenden Weltliteratur mit dem Instrumen-

tarium und den Maßstäben von Nationalliteraturen überhaupt noch bei-

kommen? Der Literaturpapst Harold Bloom hat in den 1980er Jahren viel 

Energie, Scharfsinn und Kampfgeist aufgeboten, um ganz dogmatisch den 

‚Western Canon‘ aufzustellen und ihn autoritativ durchzusetzen; doch 

wer orientiert sich heute noch am ‚Western Canon‘, wenn die Weltlitera-

tur seit zwei Jahrzehnten exponentiell wächst und außereuropäische Lite-

raturen das Spektrum ständig erweitern? Ist die herkömmliche und un-

verdrossen weitertradierte Art von literarischer Orientierung (die in 

Wahrheit eine Okzidentierung war) überhaupt noch anwendbar, wenn 

doch die Literatur globales Gemeingut geworden ist und sich der Schwer-

punkt auf die nicht-westlichen Literaturen verlagert?  

Unverkennbar ist der westliche Kanon-Begriff heute in Auflösung 

begriffen. Längst werden Harold Blooms Kanonisierungsproklamationen 

ex cathedra eher als anachronistisch belächelt denn ernst genommen. Wir 

sind endgültig im post-kanonischen Zeitalter angekommen. Der amerika-

nische Komparatist David Damrosch schlägt für das post-kanonische 



31 

Zeitalter deshalb ein drei-klassiges Kanon-Modell vor: Hyper-Kanon, 

Schattenkanon und Gegenkanon.  

In seiner Studie What Is World Literature? relativiert David Dam-

rosch den Kanon-Begriff. Unter Hyper-Kanon subsummiert er eine 

Handvoll bleibender großer Texte – also jenen relativ festen, dafür aber 

umso kleineren Kern der beständigen und mode-unabhängigen Klassiker, 

von dem hier bereits die Rede war. Dem Schattenkanon anheimgefallen 

sind laut Damrosch die einst geschätzten ‚autores minores‘, also die min-

deren Meister, die einst einen geachteten Platz in der Literaturgeschichte 

einnahmen, deren kulturelles Kapital aber nun ausläuft. Sie verblassen und 

werden aus der Aufmerksamkeit verdrängt durch die gewaltige Zunahme 

der außereuropäischen Literaturen. Diese globale Literatur bildet nun-

mehr einen mächtigen, aber höchst fluktuierenden Gegenkanon. 

Wir leben also längst im post-kanonischen Zeitalter, die Kanon-

Debatte verliert rasant an Bedeutung und Einfluss – auch wenn die Grals-

hüter des abendländischen Kanonisierungswesens dies mancherorts noch 

nicht wahrhaben wollen. Allenthalben begegnen wir in den Medien den 

unterschiedlichsten Kanonisierungsversuchen, einem geradezu inflationä-

ren Kanon-Rummel. Das Aufstellen so genannter Kanon-Leselisten in 

den Medien ist ein Volkssport geworden, eine Marktlücke für kanonisie-

rende Privatleute. Zeitungen und Fernsehen haben das Kanonisieren als 

Verkaufsstrategie und Programmfüller entdeckt. Die Folge ist ein buntes 

Gewirr konkurrierender, aber wertloser Leselisten. Natürlich ist es jeder-

manns gutes Recht, sich mit privaten Listen der eigenen Lieblingsbücher 

in die Öffentlichkeit zu drängen. Man muss sich nur darüber im Klaren 

sein, dass es sich dabei nicht um einen Kanon handelt, sondern vielmehr 

um unverbindliche Medien-Unterhaltung.  

Abgesehen von der fragwürdigen Legitimation der meisten selbster-

nannten Kanoniker hat das Listen-Unwesen einen fatalen Nebeneffekt: 

Das Publikum wird unter dem falschen Kanon-Gütesiegel nicht zum Le-

sen animiert, sondern vom Lesen im Sinne eines lustvollen und kreativen 

Selbst-Entdeckens abgehalten.  

Listen sind ihrem Wesen nach reduktionistisch. Sie blenden aus, was 

abseits vom dekretierten Königsweg der Muss-Bücher liegt. Das heißt 

auch: Sie blenden den ganzen reizvollen literarischen Wildwuchs links und 

rechts aus – also alles, was die Entdeckerfreude des Lesers zum Abenteuer 

machen kann. Die pseudo-kanonischen Listen ermutigen die Menschen 

nicht zu literarischen Entdeckungen zum höchsteigenen Bildungsvergnü-

gen. Sie machen sich im Gegenteil anheischig, dabei zu helfen, wie man 

mit möglichst wenig Traditionsgepäck die Zukunft bestehen kann. Ge-

wiss: Das Publikum verlangt nach autoritativen Bücherlisten – aber nicht 

selten weniger, weil es diese Bücher lesen möchte, sondern weil es erfah-

ren möchte, was es alles nicht lesen muss. Man verlangt nach einer Notra-

tion an Büchern, nach den absoluten ‚Musts‘ fürs Regal. Man möchte nur 



32 

von irgendeiner Instanz bestätigt bekommen, dass man unzählige Bücher 

weglassen kann und sich trotzdem noch halbwegs gebildet fühlen darf. 

Doch nicht alles, was sich als Kanonbildung ausgibt, ist eine solche. 

Es gibt heutzutage eine Fülle von Strategien, um den unübersichtlichen 

und überfüllten Buchmarkt für den Konsumenten zu sortieren. Literatur-

preise sind ein bewährtes Sortierungsinstrument, Ranking-Listen sind ein 

anderes. Sie reduzieren die Flut der Buch-Erscheinungen auf eine Liste 

von wenigen Titeln und Namen und fokussieren die Aufmerksamkeit auf 

einige wenige Autoren. Mit Kanonbildung hat dies allerdings nichts zu 

tun. 

Gleichwohl gibt es in der lesenden Öffentlichkeit nach wie vor ein 

starkes und auch legitimes Bedürfnis nach Kanonbildung, das ernst ge-

nommen zu werden verdient, so unzeitgemäß es angesichts der globalen 

Umbrüche und Umwertungen in der literarischen Welt auch erscheinen 

mag. Buchkonsumenten, Eltern, Lehrer, Buchhändler verlangen nach ei-

ner Richtschnur im Labyrinth der Bücher, nach verlässlichen Kunsturtei-

len, nach einem Kanon. Gerade angesichts der Überproduktion von Bü-

chern wächst das Bedürfnis nach einem haltbaren literarischen Bildungs-

fundus.  

Die Leute wollen wissen, was sie lesen sollen. Sie wollen wissen, was 

die Bücher taugen. Buchkäufer wollen wissen, was man gelesen haben 

muss. Das Goethe Institut will wissen, welche Autoren und Bücher es im 

Ausland als Repräsentanten des deutschen Literaturkanons vorstellen soll. 

Eltern wollen wissen, was ihre Kinder gelesen haben sollten, wenn sie 

Abitur machen. Die Lehrerschaft will gesagt bekommen, welche literari-

schen Werke wichtig sind und bewahrt werden sollten und was sie im 

Deutschunterricht durchnehmen soll.  

Überhaupt hat die Aufstellung einer Art von Rangliste ihren be-

grenzten Sinn nur da, wo Schule und Hochschule nach festen Positionen 

suchen. Dort wird nach Leselisten unterrichtet, dort ist ein Syllabus, ein 

Curriculum gefragt und auch nötig. Der Syllabus ist ein Konstrukt von 

Lehrern für Lehrer, errichtet aus ideologischen, bildungspolitischen 

Gründen. Selbstverständlich wird man in der Schule und auf der Hoch-

schule mit Leselisten traktiert. Das ist unumgänglich, allerdings sollte der 

Syllabus nicht mit dem eigentlichen Kanon verwechselt werden. 

Doch wen fragen die Leute, wenn sie den Ranking-Listen und den 

Privat-Kanonikern misstrauen? Sie fragen die Professoren. Aber sind sie 

bei der Universitäts-Germanistik denn an der richtigen Adresse?  

Im eigentlichen Kanonisierungsgeschäft sind vor allem zwei Kräfte 

am Werk: die Literaturkritik in den Medien und die Literaturwissenschaft 

an den Universitäten. Beide versuchen, aus dem Fluss der ephemeren lite-

rarischen Erscheinungen das möglicherweise Bleibende und Bewahrens-

werte herauszufiltern. Beide wissen natürlich, wie fragwürdig dieses Tun 

ist. Beide wissen, dass sich über die Zeit, der man selber angehört, am 



33 

schwersten urteilen lässt. „Als Zeitgenosse“, schreibt der Stuttgarter 

Germanist Heinz Schlaffer,  

verfügt der Historiker über kein zuverlässigeres Wissen als der Kri-

tiker und jeder Leser. Sie alle sind in den Vorurteilen der Epoche 

gefangen. Zumindest eines lehrt die Geschichte der Kanonbildung, 

besonders in der deutschen Literatur: Selbst die Gebildeten unter 

den Mitlebenden haben meistens nicht die richtigen Bücher gelesen 

und auch diese nicht richtig gelesen. Die Kanonisierung von Litera-

tur beginnt gewöhnlich dreißig oder fünfzig Jahre nach ihrem Er-

scheinen. Es könnte also die eigentliche Entdeckung der deutschen 

Literatur nach 1950 noch bevorstehen. 

In dieser zeitlichen Lücke ist die Feuilletonkritik zugange. Sie arbeitet, auf 

eigenes Risiko, der Literaturwissenschaft zu – als Vorhut. Dieses Bewer-

tungs-, Klassifizierungs- und Filtergeschäft an vorderster Neuerschei-

nungsfront ist tatsächlich risikobehaftet. Die Feuilletonkritik läuft, weit 

mehr noch als die Literaturwissenschaft, Gefahr, zu Fehlurteilen zu ge-

langen. Wer wollte dem Feuilleton-Kritiker heute noch unbesehen ab-

nehmen, dass sein Urteil entscheidend sein könnte bei der Konstituierung 

eines Kanons? Gibt es überhaupt noch eine Haltbarkeitsdauer für die Ka-

non-Proklamationen des Feuilletons über den Erscheinungstermin der 

nächsten Literaturbeilage hinaus? Ohnehin hat die Feuilletonkritik wegen 

ihrer oft so willkürlichen Proklamationen stark an Glaubwürdigkeit bei 

der Leserschaft eingebüßt. 

Und wie steht es um die Urteilssicherheit der Germanistik? Die 

meisten Germanisten sind verunsichert durch Jahrzehnte der Entkanoni-

sierung. Seit den sechziger Jahren ist ihnen der Glaube an unverrückbare 

Texte ausgetrieben worden. Sie verstehen sich nicht länger als die Verwal-

ter des geistigen Kronschatzes. Der ungebrochene Glaube an einen ver-

bindlichen Kanon maßstäblich gültiger literarischer Werke ist ihnen ent-

weder längst abhanden gekommen oder sie haben ihn nie besessen. Die 

Literaturgeschichte als große Überlieferung steht ihnen nicht mehr frag-

los zur Verfügung. Oder sie ist ihnen als Erfindung, als akademisches 

Konstrukt, verdächtig geworden. 

Die Germanistik steht vor ihrem Bücherberg, aber sie fühlt keine 

Kraft mehr, ihn zu ordnen oder ihm eine Funktion für die Gesellschaft zu 

geben. Es gibt kein einheitliches Interesse am Vergangenen mehr, kein In-

teresse mehr, das abgesichert wäre durch einen übergreifenden Konsens. 

Die Germanistik ist heute gefordert, die Literaturgeschichte selber erst zu 

konstituieren, indem sie sie unterrichtet. Sie muss frei wählen, muss sich 

dafür entscheiden und muss wissen, warum sie es tut. Es gibt nur noch die 

freie Wahl und deren argumentative Begründung. Sonst ist auf nichts Ver-

lass. Wie der Schweizer Germanist Peter von Matt feststellt:  

Wer heute deutsche Literatur unterrichtet, Literatur der Gegenwart 

und Literatur all der Jahrhunderte seit den ersten Zaubersprüchen, 



34 

der entwirft zugleich die historischen Zusammenhänge, in denen 

die Schüler oder Leser die einzelnen Werke erfahren. 

Erklärt sich die Germanistik damit für unzuständig und dispensiert sich 

selbst von der Mühsal, bei der unüberschaubaren Gegenwartsliteratur 

überhaupt noch kanon-bildend tätig zu werden? Gibt es denn angesichts 

des unaufhaltsamen Wandels der Stile und Schreibweisen, angesichts der 

stetigen Änderung der literarischen Urteilskriterien heute nichts anderes 

als die Idiosynkrasien kanonisierender Lese-Pädagogen, was als Funda-

ment eines Kanons gelten dürfte? Zumal die Globalisierung alle nationa-

len Kanones überholt und entlegitimiert hat? Welche Instanz könnte da 

noch kanonisierend wirken? 

Natürlich die Autoren selbst. Der Kanon ist das, was die Schriftstel-

ler selbst am Leben erhalten – das, was die Schriftsteller „nicht willentlich 

sterben lassen“. Diese Definition des literarischen Kanons liefert John 

Milton ganz nebenbei in seinem Traktat Areopagitica von 1644, seiner Re-

de für die Freiheit der Presse an das Parlament von England. 

Der Kanon sind also jene literarischen Werke, mit denen sich die 

Schriftsteller selbst auseinandersetzen – ein von Dichtern gemachter Ka-

talog exemplarischer Werke. Wenn sich Orhan Pamuk mit seinem Famili-

enroman Cevdet und seine Söhne auf Buddenbrooks beruft; wenn Felicitas 

Hoppe den Iwein des Hartmann von Aue nachdichtet; wenn J. M. 

Coetzee im Kafka-Ton schreibt und Samuel Beckett huldigt; wenn Sibylle 

Lewitscharoff den Philosophen Blumenberg wieder auferstehen lässt und 

Günter Grass die Brüder Grimm; wenn Javier Marías sich auf Shakespeare 

beruft, Peter Handke auf Thukydides und Cervantes, Josef Winkler auf 

Jean Genet und Elfriede Jelinek auf Hans Lebert oder wenn sie Wagners 

Ring des Nibelungen umschreibt; wenn Botho Strauß sich den Sommer-

nachtstraum anverwandelt, Ilija Trojanow den Weltensammler Sir Richard 

Francis Burton, James Joyce die Odyssee und Martin Walser den alten 

Goethe der Marienbader Elegie; wenn Péter Esterházy Handkes Mutter-

buch Wunschloses Unglück variiert und Ingo Schulze und Judith Hermann 

in ihren Erzählungen Raymond Carver huldigen – dann zeichnen sich in 

diesem direkten und indirekten Zitier-Betrieb der Autoren selbst die Um-

risse eines lebendigen literarischen Kanons ab. Indem die Autoren selbst 

Vorgänger-Gestalten und deren Werke ins Gedächtnis heben, erhalten sie 

sie am Leben, sodass deren literarischer Wert für spätere Generationen 

präsent bleibt. 

Der literarische Kanon lässt sich im Übrigen von jedem einzelnen 

Leser durch einen ganz einfachen pragmatischen Test ermitteln. Durch 

die Frage nämlich: Was von dem, das ich gelesen habe, lohnt das Wieder-

lesen? Was das Wiederlesen lohnt, ist kanonisch. 

Je weniger die Germanistik als die traditionelle Hüterin des Kanons 

zu dieser Überprüfungsarbeit bereit scheint, desto mehr ist die Literatur-

kritik gefordert, gerade in Zeiten chaotischer Buch-Überproduktion – 



35 

nicht, indem sie nun ihrerseits willkürliche Listen aufstellt und irgendwel-

che kurzlebigen Bücher tollkühn als kanonisch ausruft, sondern indem sie 

etwas viel Bescheideneres tut. Die Literaturkritik hat die Aufgabe, be-

stimmte Bücher so ins Gedächtnis zu heben, dass ihr literarischer Wert 

von späteren Generationen entdeckt oder bestätigt werden kann. Ob die-

se Bücher dann im Hyperkanon, im Schattenkanon oder im Gegenkanon 

landen, bleibt der Zukunft überlassen. 

 





Kanontheorie und  

Kanongeschichte(n) 





39 

Orientierung und Kontingenz. 

Variablen des Diskurses über literarische Wertung und 

Kanonbildung 

 

Von Stefan Neuhaus (Koblenz-Landau) 

 

 

Well, where are we now? –  

and who are we, anyway?
1
 

 

Einführung
2

 

 

Die Auswahl und Bewertung von Literatur ist immer auch ein Versuch 

der Bewältigung von Kontingenz. Die unüberschaubare und ständig 

wachsende Zahl der Titel lässt nur eine mehr als selektive Wahrnehmung 

zu. Um überhaupt einen Diskurs über Literatur führen zu können, ist ein 

Kernbestand von Texten notwendig, die zumindest bei Teilen der Dis-

kursteilnehmer bekannt und geschätzt sind.
3

 

Es gibt eine Reihe von Krisenerfahrungen, die das Pendel in unter-

schiedliche Richtungen haben ausschlagen lassen. Der Nationalsozialis-

mus ist den Kontingenzerfahrungen der Moderne mit Gewalt begegnet. 

Das Durchsetzen naturalisierter, aber eigentlich hochgradig hybrider 

Konzepte
4

 führte auch zu einer Hochschätzung von Titeln, die nur in ei-

                                                           

1

  Barbara Herrnstein Smith: Contingencies of Value. Alternative Perspectives for 

Critical Theory. Cambridge (Mass.), London: Harvard University Press 1991. 

2

  Der Beitrag baut auf zwei Lexikonartikeln auf und versucht, sie konzeptionell wei-

terzuentwickeln, vgl. Stefan Neuhaus: Sozialgeschichtliche und systemtheoretische 

Wert(ungs)theorien. In: Gabriele Rippl u. Simone Winko (Hg.): Handbuch Kanon 

und Wertung. Theorien, Instanzen, Geschichte. Stuttgart, Weimar: Metzler 2013, S. 

32-41; ders.: Deutschland. In: Rippl/Winko (Hg.): Handbuch Kanon und Wertung, 

S. 271-280. 

3

  Den Begriff des Diskurses verwende ich, in seiner Prägung durch Foucault, als 

Oberbegriff für Kommunikation bzw. soziale Interaktion in Gesellschaften oder in 

Gruppen, deren Regeln und Konventionen sich historisch herausgebildet haben und 

in denen es stets auch um Machtbeziehungen zwischen den Subjekten bzw. Grup-

pen geht. Butler und Bourdieu, auf die ich noch eingehen werde, greifen hier er-

kennbar ebenfalls auf Foucault zurück. Vgl. einführend Michel Foucault: Die Ord-

nung des Diskurses. Aus dem Französischen von Walter Seitter. Mit einem Essay 

von Ralf Konersmann. Erw. Ausg. Frankfurt/M.: Fischer 1991 (Fischer Wissen-

schaft). 

4

  Zur Hybridität jeder Kultur vgl. Homi K. Bhabha: The Location of Culture. With a 

New Preface by the Author. London, New York: Routledge 2007. Es ist bekannt, 

dass sich der Nationalsozialismus etwa bei heidnischen und christlichen Bräuchen 

bediente (man denke nur an das Symbol des Hakenkreuzes), um aus heterogenen 



40 

nem totalitären Staat – den sie stützen sollten und der sie stützte – Gel-

tung beanspruchen konnten.
5

 Nicht zuletzt aus diesem Grund ist auch die 

Literaturwissenschaft in den 1960er Jahren unter einen zunehmenden Le-

gitimitätsdruck geraten. Die Erfahrung von Nationalsozialismus und Ho-

locaust hat zu dem Schluss geführt, dass die Notwendigkeit zur Kontin-

genzbewältigung, also die Sinnstiftung innerhalb einer scheinbar sinnlosen 

Welt, nur durch die Reflexion über die Grundlagen solcher Sinnstiftungs-

prozesse und das anschließende Aushandeln eines gruppenspezifischen 

Konsenses Sicherheit vor dem Rückfall in den Totalitarismus bietet. In 

der Folge dieser Tradition plädiert beispielsweise Judith Butler in Kritik 

der ethischen Gewalt dafür, Kontingenz als positive Grunderfahrung an-

zunehmen und daraus humanes Handeln abzuleiten: 

Ethisch zu handeln bedeutet für Adorno wie für Foucault einzuge-

stehen, dass der Irrtum konstitutiv für die Frage ist, wer wir sind. 

Das heißt nicht, dass wir nur aus Irrtum bestehen oder dass alles, 

was wir sagen, irrig und falsch ist. Es heißt aber, dass wir von eben 

dem, was unser Handeln bedingt, keine vollständige Rechenschaft 

geben, dass wir keine konstitutive Grenze dafür angeben können, 

und es heißt, dass dieser Zustand paradoxerweise die Grundlage 

unserer Zurechenbarkeit ist.
6
 

Richard Rorty ist sogar der Auffassung, wir sollten die Suche „[…] nach 

einer Theorie, die das Öffentliche und das Private vereint, aufgeben und 

uns damit abfinden, die Forderungen nach Selbsterschaffung und nach So-

lidarität als gleichwertig, aber für alle Zeit inkommensurabel zu betrach-

ten“.
7

 Rorty beruft sich auf eine dreifache Kontingenz: die der Sprache, 

des Selbst und der Gesellschaft.
8

 Er schließt an Freud und zugleich an ein 

kanonisiertes literarisches Werk mit folgender Feststellung an: 

Nabokov konstruierte sein bestes Buch, Pale Fire (Fahles Feuer), 

um das Wort „Menschenleben als Kommentar zu abstruser, unvoll-

endeter Dichtung“. Dieses Wort dient als Zusammenfassung von 

Freuds Behauptung, daß jedes Leben die Ausarbeitung einer kom-

plexen idiosynkratischen Phantasievorstellung ist, und als Erinne-

rung daran, daß keine solche Ausarbeitung abgeschlossen ist, wenn 

der Tod ihr ein Ende setzt. Sie kann nicht vollendet werden, weil es 

nichts zu vollenden gibt, es gibt nur ein Beziehungsnetz, das neu 

                                                                                                                             

Bestandteilen eine Ideologie zu schaffen, die als ‚natürlich‘ oder ‚ursprünglich‘ aus-

gegeben wurde. 

5

  Vgl. Christian Adam (Hg.): Lesen unter Hitler. Autoren, Bestseller, Leser im Drit-

ten Reich. Frankfurt/M.: Fischer 2013. 

6

  Judith Butler: Kritik der ethischen Gewalt. Erw. Ausg. 4. Aufl. Frankfurt/M.: Suhr-

kamp 2014 (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1792), S. 148. 

7

  Richard Rorty: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Übersetzt von Christa Krüger. 

10. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2012 (stw 981), S. 14. 

8

  Vgl. ebd., S. 21-123. 



41 

gewoben werden muß, ein Netzwerk, das die Zeit jeden Tag ver-

größert.
9
 

Ein Blick in die Massenmedien an einem beliebigen Tag zeigt, dass Butlers 

oder Rortys Akzeptanz von Kontingenz nicht als Konsens gelten kann. 

Vielmehr wird die entstandene Pluralität vielfach, wohl auch zunehmend, 

aufgrund der differenten Lebensverhältnisse als Zwang zu einer ungewoll-

ten Freiheit begriffen: 

Es tut sich ein immer größerer Abgrund auf zwischen Individuali-

tät als Schicksal und der praktischen und realen Individualität als 

Form der Selbstbehauptung. […] Die Selbstbehauptungsfähigkei-

ten individualisierter Menschen reichen in aller Regel nicht hin, um 

das zu erreichen, was man gemeinhin als Selbstkonstitution be-

zeichnet. […] Die Freiheit kommt, wenn sie irrelevant geworden 

ist.
10

 

Kritisiert wird außerdem zunehmend eine Ökonomisierung und damit 

Uniformierung in der Gesellschaft,
11

 die sich auch auf die Auswahl der Li-

teratur auswirkt.
12

 Dazu kommt die Entwicklung der Massenmedien, ins-

besondere der sogenannten Neuen Medien. Die immer weitere Ausdiffe-

renzierung trifft auf ein notgedrungen statisches Zeitbudget. Literatur, 

verstanden als fiktionale Höhenkammliteratur, spielt in der Medienkon-

kurrenz eine immer geringere Rolle, sie wird zum Gegenstand einer im-

mer größeren Spezialisierung. 

Allerdings gibt es auch Ausnahmen, und zwar Literatur, die sowohl 

das Fachpublikum als auch ein breiteres Lesepublikum zu interessieren 

vermag, etwa Patrick Süskinds Roman Das Parfum von 1985.
13

 Dazu 

kommt der immer größere Einbezug anderer fiktionaler Medien, insbe-

sondere des Films, auch in Fachdiskurse. Filme erzählen Geschichten und 

                                                           

9

  Ebd., S. 82f. 

10

  Zygmunt Bauman: Flüchtige Moderne. Aus dem Englischen von Reinhard Kreissl. 

Frankfurt/M.: Suhrkamp 2003 (es 2447), S. 46. 

11

  Vgl. etwa Richard Sennett: Der flexible Mensch. Die Kultur des neuen Kapitalis-

mus. Aus dem Amerikanischen v. Martin Richter. 8. Aufl. Berlin: Berliner Taschen-

buch-Verlag 2010. 

12

  Vgl. etwa Stefan Neuhaus: Literaturvermittlung. Konstanz: UVK 2009 (UTB 3285: 

Literaturwissenschaft), Einheit 3: Prädikat Wertvoll: Kanon und literarische Wer-

tung, S. 43-60, bes. S. 57ff.; außerdem: Ders.: Was wir lesen sollen. Veränderungen 

des Literaturkanons im Zeitalter der Globalisierung. In: Martin Hellström u. Edgar 

Platen (Hg.): Leitkulturen und Wertediskussionen. Zur Darstellung von Zeitge-

schichte in deutschsprachiger Gegenwartsliteratur VIII. München: iudicium 2014 

(Perspektiven. Nordeuropäische Studien zur deutschsprachigen Literatur und Kul-

tur 13), S. 169-185. 

13

  Vgl. auch Neuhaus: Literaturvermittlung, S. 169-172. 



42 

ihre Qualität ist oft so groß, dass ihnen sogar attestiert wird, ein ‚para-

digmatisches Erzählmedium‘ zu sein.
14

 

Nachgezeichnet werden soll der Diskurs über Kanon und literarische 

Wertung im Spannungsfeld von Orientierung und Kontingenz an Beispie-

len, um so die Entwicklung des Diskurses und den heutigen Stand skizzie-

ren zu können.
15

 Der Diskurs über Kanon und literarische Wertung ist al-

lerdings so komplex und es gibt mittlerweile eine so große Zahl an For-

schungsarbeiten, dass auch der vorliegende Beitrag der Kontingenz unter-

liegt, dass er also nur eine Auswahl präsentieren und für begrenzte Orien-

tierung sorgen kann. 

 

 

Auf der Suche nach einer neuen Orientierung nach 1945: Die Dia-

lektik der Aufklärung 

 

Die Väter der Kritischen Theorie, Theodor W. Adorno und Max Hork-

heimer, haben im Nationalsozialismus das Ergebnis einer pervertierten 

und auf die Spitze getriebenen Aufklärung gesehen.
16

 Der Vernunftbegriff 

der Aufklärung hat ein Denken etabliert, „aus dem alles und jedes folgt“, 

und zur Karriere der formalen Logik als großer „Schule der Vereinheitli-

chung“ geführt. „Sie bot den Aufklärern das Schema der Berechenbarkeit 

der Welt.“ Daraus folgen allerdings totalitäre Denkmuster: „Die bürgerli-

che Gesellschaft ist beherrscht vom Äquivalent.“
17

 Das einzige Gegenmit-

                                                           

14

  Vgl. Nina Heiß: Erzähltheorie des Films. Würzburg: Königshausen & Neumann 

2011 (Film – Medium – Diskurs 38), hier S. 283. – Es gibt mittlerweile eine Vielzahl 

von Arbeiten, die erzählerische Qualitäten von Literatur und Film medienspezifisch 

analog sehen. So hat Knape das Konzept einer „Spielfilmrhetorik“ vorgestellt, vgl. 

Joachim Knape: Zur Theorie der Spielfilmrhetorik mit Blick auf Fritz Langs „M“. 

In: Christoph Bareiter u. Urs Büttner (Hg.): Fritz Lang: „M – Eine Stadt sucht ei-

nen Mörder.“ Texte und Kontexte. In Zusammenarbeit mit Dorothee Kimmich u.a. 

Würzburg: Königshausen & Neumann 2010 (Film – Medium – Diskurs 28), S. 15-

32. Schneid hat das filmische Erzählen am Beispiel neuerer Serien in die Tradition 

epischen Erzählens gestellt, vgl. Bernd Schneid: Die „Sopranos“, „Lost“ und die 

Rückkehr des Epos. Erzähltheoretische Konzepte zu Epizität und Psychobiogra-

phie. Würzburg: Königshausen & Neumann 2012 (Film – Medium – Diskurs 42). 

Zusammenhänge zwischen Literatur und Film erkundet auch der folgende Band: 

Stefan Neuhaus (Hg.): Literatur im Film. Beispiele einer Medienbeziehung. Würz-

burg: Königshausen & Neumann 2008 (Film – Medium – Diskurs 22). 

15

  Für eine erhellende Auswahl vor allem älterer Texte vgl. Norbert Mecklenburg 

(Hg.): Literarische Wertung. Texte zur Entwicklung der Wertungsdiskussion in der 

Literaturwissenschaft. München: dtv u. Tübingen: Niemeyer 1977 (Deutsche Texte 

43). 

16

  Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 

Fragmente. Frankfurt/M.: Fischer 2004 (Fischer Wissenschaft), S. 9. 

17

  Ebd., S. 13. 



43 

tel ist die permanente Reflexion, wie sie in der Dialektik der Aufklärung 

beispielhaft vorgeführt wird: „Ich bin nicht gegen die Vernunft, ich will 

nur die Gestalt erkennen, die sie angenommen hat.“
18

 

Mit dem Ende des NS-Regimes tritt noch eine andere Gefahr zutage, 

die zunehmende Ökonomisierung der westlichen Gesellschaft. Für  

Adorno und Horkheimer ist „der Gedanke zur Ware und die Sprache zu 

deren Anpreisung“ geworden,
19

 somit droht ein weiterer „Rückfall[s] von 

Aufklärung in Mythologie“.
20

 Die modernen Massenmedien sind wichti-

ger Bestandteil des den Kunstbetrieb überlagernden ökonomischen Dis-

kurses: „Die Flut präziser Information und gestriegelten Amüsements 

witzigt und verdummt die Menschen zugleich.“
21

 Die sich an die herr-

schenden Verhältnisse anpassende Kunst oder Literatur ist Unterhal-

tungsware und dient dem „totalen Betrug der Massen“.
22

 Die audiovisuel-

len Massenmedien spielen hierbei eine besondere Rolle: „Lichtspiele und 

Rundfunk brauchen sich nicht mehr als Kunst auszugeben. Die Wahrheit, 

dass sie nichts sind als Geschäft, verwenden sie als Ideologie, die den 

Schund legitimieren soll, den sie vorsätzlich herstellen.“
23

 Die Verbindung 

von Kunst und Ökonomie wird als „Kulturindustrie“ bezeichnet, in ihr 

können selbst „Verstöße gegen die Usancen des Metiers“ bekräftigend 

wirken.
24

 

Zwar gilt: In Kunst und Literatur „herrschen besondere Gesetze“.
25

 

Andererseits wird die Kunst immer mehr von der Ökonomie durchtränkt, 

und das hat einen historischen Grund: „Die reinen Kunstwerke, die den 

Warencharakter der Gesellschaft allein dadurch schon verneinen, daß sie 

ihrem eigenen Gesetz folgen, waren immer zugleich auch Waren […].“
26

 

Die „Totalität der Kulturindustrie“ beruht auf dem Prinzip der „Wieder-

holung“,
27

 der Annäherung an die „Reklame“ durch die „Gebrauchs-

schönheit“
28

 und eine dadurch entstehende „Pseudoindividualität“.
29

 Um 

eine der Reflexion verpflichtete, das Gegebene kritisch hinterfragende 

Kunst oder Literatur zu fördern, wird eine „Parteinahme für die Residuen 

von Freiheit“ und „reale[n] Humanität“ gefordert.
30

 

                                                           

18

  Ebd., S. 254. 

19

  Vgl. ebd., S. 1f. 

20

  Ebd., S. 3. 

21

  Ebd., S. 5. 

22

  Ebd., S. 49. 

23

  Ebd., S. 129. 

24

  Vgl. ebd., S. 137. 

25

  Ebd., S. 25. 

26

  Ebd., S. 166. 

27

  Ebd., S. 144. 

28

  Ebd., S. 165. 

29

  Ebd., S. 163. 

30

  Vgl. ebd., S. IX. 



44 

Die Dialektik der Aufklärung hat nicht nur den politischen, sondern 

auch den literaturwissenschaftlichen Diskurs über literarische Wertung 

und Kanonbildung nachhaltig geprägt, allerdings in einer Art und Weise, 

die sich von ihr auch deutlich abgesetzt und zu anderen Schlüssen geführt 

hat. Eines der bekanntesten Beispiele ist Leslie Fiedlers programmatischer 

Vortrag und Aufsatz mit dem Titel Cross the Border – Close the Gap, in 

dem es heißt: 

Aber sogenannte Hohe Kunst auf Vaudeville- und Burleskeniveau 

herunterzuschrauben zu einem Zeitpunkt, da Massenkunst ohne 

Ehrfurcht die Museen und Bibliotheken erobert, ist ein politischer 

und ästhetischer Akt zugleich, ein Akt, der den Klassen- und Ge-

nerationsunterschied überbrückt. Die Vorstellung von einer Kunst 

für die ‚Gebildeten‘ und einer Subkunst für die ‚Ungebildeten‘ be-

zeugt den letzten Überrest einer ärgerlichen Unterscheidung in-

nerhalb der industrialisierten Massengesellschaft, die nur einer 

Klassengesellschaft zustünde.
31

 

Gegenüber Adorno und Horkheimer verengt Fiedler den Fokus, denn die 

industrialisierte Massengesellschaft ist auch eine Klassengesellschaft und 

funktioniert über soziale Differenzierungen, die ökonomisch grundiert 

sind.
32

 Auf die Frage, wie ökonomische Wahlentscheidungen die Mög-

lichkeit der Teilhabe am gesellschaftlichen Diskurs bestimmen und in 

welchem Verhältnis sie zum künstlerischen Diskurs stehen, wird Pierre 

Bourdieu später eine differenzierte Antwort geben. 

 

 

Die Anfänge literaturwissenschaftlicher Kanonforschung 

 

Wolfgang Kayser hat bereits 1952 in seiner vielfach aufgelegten Einfüh-

rung in die Literaturwissenschaft festgestellt: „Die Wertung liegt in der 

Interpretation beschlossen. Damit müssen wir einer Frage Antwort ste-

hen: wo bleibt die Rücksicht auf die historischen Bindungen, in denen das 

Kunstwerk wie jedes menschliche Erzeugnis steht?“
33

 Walter Müller-

Seidel versucht in seiner Studie von 1965 mit dem Titel Probleme der lite-

rarischen Wertung, mit der Bedeutung des Themas auch den Kontext der 

Wertungspraxis hervorzuheben: „Wo immer außerhalb der Literaturwis-

                                                           

31

  Leslie A. Fiedler [1969]: Überquert die Grenze, schließt den Graben! In: Uwe 

Wittstock (Hg.): Roman oder Leben. Postmoderne in der Literatur. Leipzig: Rec-

lam 1994 (Reclam-Bibliothek 1516), S. 14-39, hier S. 31. 

32

  Vgl. auch Pierre Bourdieu: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen 

Urteilskraft. Übers. von Bernd Schwibs u. Achim Russer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 

1982 (stw). 

33

  Wolfgang Kayser: Literarische Wertung und Interpretation. In: Peter Gebhardt 

(Hg.): Literaturkritik und literarische Wertung. Darmstadt: Wiss. Buchges. 1980 

(Wege der Forschung 334), S. 145-162, hier S. 156. 



45 

senschaft von Literatur die Rede ist, sehen wir uns mit Fragen der Wer-

tung konfrontiert, wir mögen uns in einer Buchhandlung, in einer Dich-

terlesung oder in einem geselligen Kreis befinden.“
34

 Weil offenbar bisher 

vielen Literaturwissenschaftlern gar nicht bekannt ist, dass sie mit ihrer 

Tätigkeit zugleich auch eine Selektion und damit eine Bewertung ausüben, 

spricht Müller-Seidel von ‚indirekter Wertung‘:  

Wir zeichnen als Interpreten ein Werk gegenüber anderen Kunst-

werken aus, die wir für eine solche Interpretation nicht gleicher-

maßen für wert erachten. Art und Umfang der Interpretation be-

zeichnen die indirekte Wertung, die wir vollziehen.
35

  

Durch die ‚indirekte‘ Wertungspraxis würden, was als problematisch an-

gesehen wird, weite Teile der Literaturproduktion nicht beachtet. Solche 

Texte „haben etwas mit Kunst zu tun, und das Etikett Kitsch, das wir 

ihnen umhängen, hilft nicht weiter, weil es als bloße Bezeichnung die 

Probleme eher verstellt“.
36

 Auch für Müller-Seidel steht fest, dass die je-

weilige Wertungspraxis historisch bedingt ist, er fordert daher „das ge-

schichtliche Denken, den Zeitpunkt des Urteils und die Dignität des Ur-

teils“.
37

 Eine reflektierte, argumentativ begründete Auswahl wird als not-

wendig angesehen: „Wo der Schematismus die Oberhand gewinnt, ist das 

Problem schon erledigt, bevor es begriffen worden ist.“
38

 

Einen für den weiteren Diskurs entscheidenden Schritt zur Kontex-

tualisierung geht der Romanist Hans Robert Jauß in seiner, kurz darauf in 

erweitertem Umfang publizierten, Antrittsvorlesung als Professor an der 

Universität Konstanz 1967 mit dem Titel Literaturgeschichte als Provoka-

tion der Literaturwissenschaft. Jauß stellt fest, dass der bisherige Kanon der 

Literatur, verstanden als ein Kanon der Literaturgeschichte als chronolo-

gische Folge von Autorennamen und Werken, keine Gültigkeit beanspru-

chen kann: 

Denn Qualität und Rang eines literarischen Werks ergeben sich 

weder aus seinen biographischen oder historischen Entstehungsbe-

dingungen noch allein aus seiner Stelle im Folgeverhältnis der Gat-

tungsentwicklung, sondern aus den schwer faßbaren Kriterien von 

Wirkung, Rezeption und Nachruhm.
39

 

                                                           

34

  Walter Müller-Seidel: Probleme der literarischen Wertung. Über die Wissenschaft-

lichkeit eines unwissenschaftlichen Themas. Stuttgart: Metzler 1965, S. 1. 

35

  Ebd., S. 20. 

36

  Ebd., S. 22. 

37

  Ebd., S. 33. 

38

  Ebd., S. 36. 

39

  Hans-Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft. 

In: Ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970 (edi-

tion suhrkamp 418), S. 144-207, hier S. 147. 



46 

Jauß‘ Antrittsvorlesung gilt als Geburtsstunde der Rezeptionsästhetik, al-

so der Hinwendung zum Leser als nicht zu vernachlässigender Instanz im 

Diskurs über Literatur. Interessanterweise ist die Vorlesung anders moti-

viert, denn Jauß wendet sich gegen den Versuch, den Kontextbezug von 

Literatur absolut zu setzen. Sein erster Gegner ist die Marxistische Litera-

turtheorie, wie sie durch Georg Lukács verkörpert wird; dieser Ansatz 

würde „anstelle der Idee die materielle Seite“ setzen und den „ökonomi-

sche[n] Faktor zur Substanz“ erklären.
40

 Auch die „formalistische Litera-

turtheorie“ ist für ihn durch „Vereinseitigung“ gekennzeichnet.
41

 Nicht 

nur die „abbildende Funktion“, auch den „bildenden Charakter der Kunst“ 

gelte es stattdessen in den Blick zu nehmen.
42

 Das ist ein durchaus kon-

servatives Element in der, von ihrer bahnbrechenden Wirkung her be-

trachtet, zukunftsweisenden Argumentation, die nach der sozialgeschicht-

lichen Einordnung der literarischen Texte und ihrem Verhältnis zueinan-

der fragt. Das „Kunstwerk“ müsse „in den Interrelationen von Produkti-

on und Rezeption gesehen werden“
43

 und es werde dabei stets „gegen den 

Hintergrund anderer Kunstwerke wahrgenommen“, deshalb gelte „Inno-

vation als entscheidendes Merkmal“ für die Qualität.
44

 Das Neuartige des 

Texts ist dabei untrennbar mit seiner „Vermittlung“ verbunden:
45

 

Das Neue ist also nicht nur eine ästhetische Kategorie. [...] Das 

Neue wird auch zur historischen Kategorie, wenn die diachroni-

sche Analyse der Literatur zu der Frage weitergetrieben wird, wel-

che historischen Momente es eigentlich sind, die das Neue einer li-

terarischen Erscheinung erst zum Neuen machen [...].
46

 

Für diese Differenz prägt Jauß den berühmt gewordenen Begriff des „Er-

wartungshorizonts“.
47

 Die Bewertung eines Texts wird geprägt durch die 

subjektiven oder kollektiven Erwartungen, inwiefern der Text „den be-

grenzten Spielraum des gesellschaftlichen Verhaltens auf neue Wünsche, 

Ansprüche und Ziele erweitert, und damit Wege zukünftiger Erfahrung 

eröffnet“.
48

 Jauß stellt zugleich programmatisch fest, welche Kriterien für 

die Bewertung und Kanonisierung von Literatur zu gelten haben. Es geht 

primär um Innovationen in der Form, also in Sprache und Struktur, die 

dann sekundär inhaltlich oder konzeptionell eine weitergehende Wirkung 

entfalten: „So kann ein literarisches Werk die Erwartungen seiner Leser 

durch eine ungewohnte ästhetische Form durchbrechen und sie zugleich 

                                                           

40

  Vgl. ebd., S. 161. 

41

  Vgl. ebd., S. 155. 

42

  Vgl. ebd., S. 157. 

43

  Ebd., S. 163. 

44

  Vgl. ebd., S. 190. 

45

  Vgl. ebd., S. 191. 

46

  Ebd., S. 193. 

47

  Ebd., S. 200. 

48

  Ebd., S. 202. 



47 

vor Fragen stellen, deren Lösung ihnen die religiös oder staatlich sanktio-

nierte Moral schuldig blieb.“
49

 Damit ist ein Literaturbegriff der Avant-

garden formuliert, also ein Literaturbegriff, der den größten Teil der Lite-

raturproduktion ausschließt. Dass Jauß‘ Beitrag gerade für die von der  

68-er Bewegung beeinflusste, junge Literaturwissenschaft so wichtig wur-

de, lässt sich aus dieser Perspektive auch als Missverständnis begreifen. 

Jurij M. Lotman macht in seiner für die Literaturwissenschaft nicht 

weniger grundlegenden Studie Die Struktur literarischer Texte (dt. 1972) 

auf die Differenz aufmerksam, die durch eine Selektion nach (primär for-

maler) Innovation entsteht: 

Der Leser ist daran interessiert, die notwendige Information mit 

dem geringsten Aufwand an Mühe zu erlangen (der Genuß an der 

Verlängerung der Bemühung ist der typische Autor-Standpunkt). 

Wenn daher der Autor bestrebt ist, die Anzahl der Kodesysteme 

und die Kompliziertheit ihrer Struktur zu erhöhen, so ist der Leser 

geneigt, sie auf das, wie ihm scheint, ausreichende Minimum zu re-

duzieren.
50

 

AutorInnen und LeserInnen zeigen durch die geringere oder größere 

„Kompliziertheit“ der von ihnen geschriebenen oder gelesenen Texte, ob 

sie zu Teilhabern der „Massenkultur“ gehören oder nicht.
51

 Wenn sie der 

Massenkultur frönen, stehen sie, in der Nachfolge und Weiterentwicklung 

von Kritischer Theorie und Rezeptionsästhetik, unter dem Verdacht, 

konservative Tendenzen in der Gesellschaft zu befördern. 

Rudolf Schenda ist 1970 in seiner Habilitationsschrift Volk ohne 

Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populären Lesestoffe 1770-1910 auch 

der Frage nachgegangen, welchen Zusammenhang es zwischen Lektüre 

und gesellschaftlicher Wirkung gibt. Seine umfangreiche Arbeit be-

schreibt erstmals umfassend für einen größeren Zeitraum, welche Litera-

tur tatsächlich gelesen wurde, wie also der Kanon der „Massenkultur“ 

(Lotman) ausgesehen hat: „Deutschland besaß nicht nur tausend ‚Dich-

ter‘, sondern mindestens 100000 Männer und Frauen der Feder. Mindes-

tens 99 % dieser Schriftsteller fallen für die Literaturgeschichtsschreibung 

aus.“
52

 Wie Müller-Seidel und mit dem von ihm zitierten Helmut Kreuzer 

wendet sich Schenda zwar zunächst gegen eine „starre Dichotomie von 

Kunst und Kitsch, Dichtung und Trivialliteratur“, da sie eine produktive 

Auseinandersetzung mit abgewerteten, oft einfach ausgeschlossenen und 

nicht beachteten Texten unmöglich mache.
53

 Dennoch lautet das Ergebnis 

                                                           

49

  Ebd., S. 206. 

50

  Jurij M. Lotman: Die Struktur literarischer Texte. Übersetzt von Rolf-Dietrich Keil. 

4., unveränd. Aufl. München: Fink 1993 (UTB 103), S. 418f. 

51

  Vgl. ebd., S. 419. 

52

  Rudolf Schenda: Volk ohne Buch. Studien zur Sozialgeschichte der populären Lese-

stoffe 1770-1910. München: dtv 1977 (Wissenschaftliche Reihe), S. 35. 

53

  Ebd., S. 24. 



48 

von Schendas voluminöser Untersuchung nicht, dass zahlreiche AutorIn-

nen und Texte unbedingt wieder gedruckt und gelesen werden müssten, 

ganz im Gegenteil. Schenda weist nach, dass gerade die von ihm so ge-

nannten populären Lesestoffe im Untersuchungszeitraum „nationale 

Meinungen, Vorurteile oder Aversionen in bezug auf andere Objekte ge-

schaffen oder gefestigt“ haben, etwa den Antisemitismus. Schenda 

schlussfolgert: Weil die LeserInnen populärer Lesestoffe kaum Erfahrung 

mit literarischen Strategien und Funktionsweisen haben, waren und sind 

sie „auf mannigfaltige Weise manipulierbar“.
54

 

Auch Peter Nusser nimmt später eine kritische Perspektive ein, wenn 

er feststellt, dass es trivialen Texten mit ihren Identifikationsangeboten, 

der eingängigen Sprache und Form vor allem um die „Bestätigung“ der 

Erwartungen der LeserInnen gehe.
55

 Die durch Handlungsspannung er-

zeugte „Angst“ werde „mit Lust genossen […], weil man gewiß sein darf, 

die Gefahr durchzustehen und die sichere Geborgenheit bald wieder zu 

erreichen“.
56

 Für „schnelle Orientierung“ sorge das „Mittel der bipolaren 

Anordnung von Figuren“ etwa nach dem Gut-Böse-Schema. „Polarisie-

rung und Typisierung sind wichtige Mittel, um den Prozeß der Identifika-

tion einzuleiten.“
57

 Die „Anpassung an den Erwartungshorizont des Le-

sers“
58

 bewertet Nusser als „Regression ins Unkomplizierte“.
59

 Sie befreit 

die LeserInnen von der Notwendigkeit, aus dem Gelesenen Konsequen-

zen für ihre Lebenswirklichkeit zu ziehen. Außerdem helfe die „von den 

trivialen Texten angebotene Bestätigung der Werturteile und Verhaltens-

normen“ dabei, das Bedürfnis nach Zugehörigkeit zu einer Gesellschaft 

oder Gruppe zu befriedigen.
60

 Wie Schenda warnt auch Nusser vor der 

Gefahr der „Manipulation“,
61

 die sich, hier klingt die Kritik der Kritischen 

Theorie an der „Kulturindustrie“ (Horkheimer/Adorno) durch, schon im 

„enge[n] Zusammenspiel von Massenbildpresse, Anzeigenwerbung und 

Heftromanliteratur“ zeige.
62

 

In etwa zeitgleich mit Müller-Seidel vertritt Roland Barthes in seiner 

Streitschrift Kritik und Wahrheit von 1966 eine dem Romanisten Ray-

mond Picard gegenteilige Position. Für Barthes ist jede Interpretation 

schon aufgrund ihrer sprachlichen Verfasstheit nur eine Möglichkeit ne-

ben andern. Indem er eine eigene Sprache verwendet, ‚verdoppelt‘ ein 

Text über Literatur die Sprache des literarischen Texts. Einen literarischen 

                                                           

54

  Vgl. ebd., S. 493. 

55

  Peter Nusser: Trivialliteratur. Stuttgart, Weimar: Metzler 1991 (Sammlung Metzler 

262), S. 120. 

56

  Ebd., S. 119. 

57

  Ebd., S. 127. 

58

  Ebd., S. 145. 

59

  Ebd., S. 136. 

60

  Ebd., S. 140. 

61

  Ebd., S. 143. 

62

  Vgl. ebd., S. 146. 


