Micﬁééljaeger
FAUSTS KOLONIE

Goethes krmlsche Phanomenologie der Moderne

N\
~ AU
%2
) Konigshausen & Neumann




Jaeger — Fausts Kolonie






Michael Jaeger

Fausts Kolonie

Goethes kritische Phinomenologie der Moderne

Vierte Auflage

Ko6nigshausen & Neumann



Der Umschlag zeigt zwei Photographien dampfgetriebener Schaufelbagger beim Bau
des Panamakanals im Jahre 1913.
Auf der Umschlagriickseite werden die Verse 11342 ff. aus Goethes ,,Faust® zitiert.

Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

iiber <http://dnb.ddb.de> abrufbar.

4. Auflage, Wiirzburg 2022

© Verlag Konigshausen & Neumann GmbH, Wiirzburg 2005

Gedruckt auf siurefreiem, alterungsbestindigem Papier

Umschlag: Hummel / Lang, Wiirzburg

Alle Rechte vorbehalten

Dieses Werk, einschlieflich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt.
Jede Verwertung auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist
ohne Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere
fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Printed in Germany

ISBN 978-3-8260-2716-1

www.koenigshausen-neumann.de

www.buchhandel.de



»Lags umsonst die Knechte lirmten
Hack’ und Schaufel, Schlag um Schlag;
Wo die Flimmchen nichtig schwirmten,
Stand ein Damm den andern Tag.
Menschenopfer mufiten bluten,

Nachts erscholl des Jammers Qual;
Meerab flossen Feuergluten,

Morgens war es ein Kanal.”

Goethe: Faust, V. 11123 ff.

»Bis zur Wurzel glithn die hohlen

Stimme, purpurrot im Gliihn. -
Lange Pause, Gesang.

Was sich sonst dem Blick empfohlen,
Mit Jahrhunderten ist hin.”

Ebd., V. 11334 {f.



INHALTSVERZEICHNIS

VORWORT 5

EINLEITUNG 11

ERSTES KAPITEL:

»AM VORABEND EINER GROSSEN EXPLOSION* 37

Zeitungsobsession und Zeitungsverbot 37 — ,Alles veloziferisch“ — Krisenphinomene
in ,Wilbelm Meisters Lebr-“ und ,Wanderjahren 39 — ,Welthindel*, ,Staatsrevo-
lution und  Maschinenwesen 45 — Paideia — krisenresistente Bildung 50 — Die
Kulturreligion der Ebrfurcht und der Synkretismus der europdischen Zivilisation 51
— yDas alte Wahre“ 56 — Zeitzeichen: Geschwindigkeit, Beschleunigung, Ungeduld,
Ultra 59 — UnzeitgemdfSe Positionen der Aufklirung 63 — Dilettanten, Romantiker
und moderne Narren 70 — Moderne Pathos- und Katastrophenfaszination 82 — Ver-
zweiflungstaten 84 — ,Literatur der Verzweiflung“ 88 — Asthetischer und politischer
Dilettantismus 92 — ,Pfuscherei in Staatsangelegenbeiten®: Radikalismus, Saint-
Simonismus und modernes Sektenwesen 96 — Toleranzgedanke und Dogmenkri-
tik 99 — Das falsche Prinzip“ der Religion Simonienne 100 — Aussichten auf
barbarische Zeiten 104 — Erdbeben, Tumult und Strudel: ,Die Reprise der Tragodie
von 1790“ 108

ZWEITES KAPITEL: ,AUCH ICH IN DER CHAMPAGNE" .......ccccecvuue. 121

»Campagne in Frankreich® und ,Belagerung von Mainz* (1822)

Heiliges Recht 121 — ,Eine Umkebrung, verwiinscht anzuseben 125 — Napoleons
ephemere Moderation 126 — ,Kanonenfieber” 128 — ,Ein Balken im Schiff-
bruch* 133 — ,Nachtstiicke 134 — Grundlose Wege 136 — , Parteiwut“ 141 — Unbeil
in Paris 144 — ,Willkiirliche Schlachtopfer 148 — ,Greuelbilder und Intervalle
humaner Normalitit 154 — Stille, hiusliche Kreise und italienische Idyllen 159 —
Der klassische Leuchtturm des Schiffbriichigen 170 — Die pathetische Negation des

klassischen Humanitdtsideals 180 — Klassische Todesreflexion wund moderne
Todesphobie 185
DRITTES KAPITEL: ,AUCH ICH IN ARKADIEN!* 195

»ltalienische Reise (1816/17 und 1829)

Memento mori und Memento vivere in Arkadien 195 — ,In der Welt zu Hause 204
— Die italienische Anagnorisis 207 — Exerzitien der Selbst- und Welterkenninis 209
— Wiedergeburt in Rom: Schawen und Staunen 214 — In der rémischen Schule des
Sehens 219 — Am Ende des ,groffen Umwegs“ 230 — Klassisches Curriculum 238 —
Resignation 244 — Literarische Folgen der ,Wiedergeburt® 250 — Die romische
Bearbeitung des Faustfragments 253 — Krisenzeichen auch in Italien: Cagliostro 262
— Das Menetekel der europdischen Krise 265 — Italienische Vorarbeiten zu einer
Cagliostro-Oper 271

Exkurs:
1. Die dramatische Phinomenologie des modernen Sektenwesens:

wDEr Groff-COPhEa .....c.cooovviiiieieisisieiteeeeeeee e 274



1. Faust — ,ein Cagliostro seiner Zeiten®. Staatsbankrott und Massen-
wahbnszenen am Vorabend der Revolution: ,Faust II€, 1. Akt ................ 289

Die sizilianische Ermittlung des Herrn Wilton: In Palermo auf den Spuren von
Joseph Balsamo 309 — ,Das Rémische Karneval — eine Studie iiber Massenwahbn
und Chaosfaszination 318 — ,Dem Taumel weih’ ich mich“ — Fausts modernes
Sacrificium intellectus 331 — , Eigentlich zur Dichtkunst geboren“ — Reflexionsmacht
der Kunst und Kunstreflexion 333 — Klassische Lebenskunst und rémische Eudimo-
nie 336 — Der europdische Symphronismus in Rom 340 — Don Juans Mondschein-
promenade 347 — Tristissima noctis imago — Ovid als Identifikationsfigur 357

VIERTES KAPITEL:
,DAS HAUPTGESCHAFT ZU STANDE GEBRACHT ....ouereereeereeenne 371

I.  Die Vollendung der Fausttragodie 1831

wInkommensurabel“ 371 — Die ,Liicke“ im zweiten Teil der Tragodie 372 —
Ovakelspriiche 374 — Das versiegelte Manuskript 378 — Altersreflexionen im
Garten und Tagesiibel 380 — ,Das Weibnachtsfest unsrer neneren Zeit“ 383 —
Philemon und Baucis — altertiimliches Paar in neuerer Zeit 385

II. ,Faust II%, 5. Akt: Glockentonphobie und Gewimmelphantasie

1. These: ,Offene Gegend®: ,Des Wobltuns Gliick® 388 — 2. Antithese:
yPalast“:  ,Das wverfluchte Hier” 392 — 3. Destruktion: ,Tiefe Nacht®:
Terror 406 — 4. ,Mitternacht: Gespenster 423 — 5. Grofler Vorhof des Palasts:
Gewimmel 434

III. ,Faust IT%, 4. Akt: Meeres- und Wellenphobie
SMatth. 4 441 — Depression im Hochgebirge 443 — Blasphemisches Rate-
spiel 444 — Fausts Wunsch und Fausts Angst 447

IV. Die Verbindung mit der ,Hauptparthie“: Verzweiflung

1. Ontophobie im gotischen Zimmer 453 — 2. ,Und Fluch vor allen der
Geduld*: Fausts LebenshafS 459 — 3. Der teuflische Pakt: Reflexionsverdikt und
Bewegungszwang 463

FUNFTES KAPITEL: EUDAMONISTISCHE EXERZITIEN ........ccoovee.... 471
Goethes Rezeption der antiken Lebenskunstlehren

Kairos oder ,Das Wundersamste des Altertums“ 471 — Klassische Exerzitien der
Lebenskunst — die antike Philosophie des Kairos 472 — Die didtetischen Lebensre-
geln Goethes 477 — ,Edle Einfalt und stille Grifie” — dsthetische und literarische

Reprisentationen des Kairos 482 — Fausts moderne Verschworung gegen den
Kairos 487
IDEENGESCHICHTLICHER EPILOG 501

I.  Oswald Spengler: ,,Faustisches“ Pathos und klassische Ataraxie

Historische Morphologie 501 — ,Faustische® Philosophie: Alles Vergingliche ist
ein Gleichnis fiir den tragischen Sinn der Geschichte 503 — ,Unantik vom



IL.

ITI.

IV.

Scheitel bis zur Soble“ — Fausts Negation der klassischen Euddmonie 505 —
Klassizismuskritik: Die Pseudomorphose 507 — Der heroische Wille zum
Untergang 511 — Das Pathos der gerichteten Existenz: Arbeit 512

Karl Léwith in Sendai: ,Der revolutionire Bruch im Denken des 19. Jahr-
hunderts“

Goethe und Hegel 516 — Die Vermittlung von Voriibergehen und Bestindig-
sein 519 — Der revolutiondre Bruch: Profaner Geschichtsglaube 521 — Goethes
KrisenbewufStsein 523 — Revolutiondre Leidenschaft: Unbedingte Negation 525
— Radikale Protestation: Der Weg in die Verstiegenheit 529 — Politische
Religionen 531 — Heilsgeschichtlicher Aktionismus 533 — Mimesis des indivi-
duellen Seins: Goethes Realismus 535 — Die alltigliche Misere: Goethes
Geschichtsskepsis 537 — Theorein und Historein 540 — Ideengeschichte und
Philologie 543

Faustspekulation

1. Hegels perfektibilistische Faustdeutung 546 — 2. Faustspekulation und
Goethekritik (1932) 550

Georg Lukics in Moskau: ,,Fauststudien im Schatten der Lubjanka

Das perfektibilistische Drama der Menschengattung — Hegel, Goethe und
Marx 553 — Die geschichtliche Aufbebung des Tragischen 557 — Opferfaszina-
tion: Blut und Erfrischung 558 — Goethe und die moderne Revolution 562 —
Dramatische und historische Dialektik 565 — ,Auf Robespierres Seite —
Lukdcs’ Apologie des revolutiondren Terrors der Moderne 570

Das Ende der perfektibilistischen Illusion der Moderne

Perfektibilismus und Willenskult 575 — Fausts revolutiondre Statur 578 —
Fausts jakobinische Protestation 581 — Die profane Geschichtsreligion der
Moderne — Lukdcs’ politischer Fideismus 584 — Fausts Aktivismus und die
revolutiondre Moral 588 — Die Angst des modernen Revolutiondrs 590

POSITIONEN DER FORSCHUNG (EINE AUSWAHL) ....ccoceuvuvueuevecnnes 595

Gottlieb C. L. Schuchard: Faust, ein moderner Revolutiondr im Geiste Saint-
Simons 595 — Wilbelm Béhm: Antiperfektibilistischer Radikalismus 605 — Heinz
Schlaffer: Das allegorische Bild der Moderne 608 — Gerbard Kaiser: Kritik der
Moderne und Fundamentalanthropologie 616 — Karl Eibl: Moderne Identitdts-
suche 617 — Werner Keller: Klassische Eudimonie und moderne Subjektivitit 620 —
Hans-Jiirgen Schings: Faust und Winckelmann 621 — Thomas Zabka: ,Klassisch-
romantische Intertextualitit 623 — Jochen Schmidt: Sikularisierung und Umschlag
ins Nichts 631

LITERATURVERZEICHNIS, SIGLEN, VERZEICHNIS DER
BILDZITATE 643




FAUSTS MODERNITAT - GOETHES AKTUALITAT

Vorwort zur 2. Auflage

Betrachtet man die Geschichte der Faustauslegungen seit den frithen Reaktionen
auf Goethes Publikation eines ersten Fragments des Dramas 1790, so wird man
zusammenfassend feststellen — die wenigen Ausnahmen bestitigen die Regel —,
daf bis in die 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts die meisten Leser und Interpreten,
sofern sie inspiriert sind von der modernen Geschichtsphilosophie, iiberein-
stimmen in einer weitgehend ,perfektibilistischen Lektiire des Textes: Faust
erscheint hier als eine Vorbildfigur, sicherlich mit einigen bedenklichen Ziigen.
Sein pausenloses ,,Streben® gilt als Tugend und seine Lebensgeschichte stellt sich
in dieser Perspektive als eine exemplarisch gelungene Personlichkeitsentwick-
lung, als produktive Weltaneignung, kurzum als Fortschritt und Glick dar,
mogen auch bedauerlicherweise einige Opfer seinen (Lebens-) Weg siumen und
betrichtliche Kosten zu Buche schlagen. Diese Verluste indessen konnten den
vorherrschenden perfektibilistischen Deutungsoptimismus nicht erschiittern, da
nun einmal Spine fallen durften, wo der tiichtige Faust die Welt, die ihm nicht
stumm sein sollte, bearbeitete.

In neuerer Zeit und immer offensichtlicher deutet sich allerdings ein Para-
digmenwechsel der Faustlektiire an: Man nimmt nun den Untertitel des Goethe-
schen Textes beim Wort und liest Fausts Drama als ,eine Tragddie®, als
Katastrophe (der Zivilisation), ohne (irdische) Verséhnung, mit einem ritsel-
haften (himmlischen) Schlufibild. Als Vorbild- und Identifikationsfigur ist Faust
also schon ziemlich blaff geworden, und ich glaube, man kann heute noch einen
Schritt weitergehen und den vermeintlichen Heroen des Dramas ansehen als eine
veritable Ungliicksfigur, die die Negation der gesamten Philosophie Goethes und
aller seiner Zivilisationsideale personifiziert. Bedenkt man auflerdem, dafl Goethe
von seiner Frankfurter Jugendzeit bis ins hochste Alter an der Tragodie gearbei-
tet hat (eine Publikation des vollendeten Manuskriptes hat er zu Lebzeiten ver-
mieden, weil er fest davon iiberzeugt war, dafy das Publikum den Text falsch
verstehen werde), dann stellt sich eben die Frage, die mein Faust- und Goethe-
studium motiviert hat: Aus welchem Grund arbeitet sich der klassische Goethe
an seinem ungeliebten, nicht-klassischen Tragédienhelden iiber 60 Jahre lang ab,
warum kann er ein Leben lang nicht lassen von der Ausarbeitung des dramati-
schen Geschehens, das angetrieben wird von einem teuflischen Pakt? Riickt man,
so die Konzeption der vorliegenden Studie, die Fausttragddie in den ideenge-
schichtlichen und politisch-historischen Kontext der Zeit Goethes sowie in den
Zusammenhang seines literarischen Werkes, seiner Biographie und seiner auto-
biographischen Zeugnisse, dann wird man den stets virulenten Anlaf} fiir diese
Sisyphosarbeit des Dichters erkennen: Goethe gab seinem Unbehagen an der
Moderne, das sich im Alter bis zur Bestiirzung steigern konnte, in der Fausttra-
godie eine literarische Form. Seit der fiir Goethe traumatischen Erfahrung der
Franzésischen Revolution geht dieses Unbehagen ein in die Arbeit an der
Fausttragddie, man spiirt es bereits im erwihnten ersten Faustfragment von



1790. Von hier an gewinnt Faust sukzessive unter den Hinden Goethes die Phy-
siognomie eines Archetypus der Moderne, der radikal bricht mit der kulturellen
(religidsen, philosophischen ...) und politischen Tradition, um eine ganz neue
Welt aufzubauen. Sein charakteristisches ungeduldiges Streben steht im Dienst
des spezifisch modernen ,Projektes” einer ,2. Schopfung®. Fausts Wille repri-
sentiert eben jene Leidenschaft der radikalen Utopie, die Goethe, dem Verehrer
und Schiiler der Resignationsphilosophie Spinozas, so suspekt sein mufite: den
unbedingten Willen des modernen ,,prometheischen® Menschen, in Kenntnis der
vermeintlichen Gesetze der Geschichte, als Arbeiter, Ingenieur und Erfinder eine
ganz neue Welt zu konstruieren, woméglich auch einen neuen (stirkeren,
geslinderen ...) Menschen zu erschaffen, wie Dr. Wagner, Fausts Schiiler im
Laboratorium, und zu diesem Zwecke alle tiberlieferten Tabus zu brechen. Das
moderne Projekt der 2. Schépfung erfordert also eine komplette Kolonisation
der 1.Schoépfung, eine totale Destruktion der natiirlichen und iiberlieferten
(»alten®) Lebensverhiltnisse. ,,Fausts Kolonie® ist ein literarisches Bild fiir das
Projekt der Moderne, fiir ihre Utopie — daher also der Titel meines Buches und,
im Sinne des hier Gesagten, sein Untertitel: Goethes kritische Phinomenologie
der Moderne.

Die letzten (irdischen) Bilder der Tragddie zeigen eine Riesenbaustelle —
Palastbauten, gigantische Damm- und Kanalkonstruktionen. Das Meer soll
trockengelegt werden, um Ackerland zu gewinnen. Dem Kolonialherren Faust
legt Goethe (1831) wortliche Zitate des Frithsozialisten Saint-Simon in den
Mund als Ausdruck des Konstruktivismus- und Technizismusglaubens der
Moderne und ihres Willens, das Gesetz des Fortschritts durch industriell organi-
sierte Arbeit zu vollstrecken. In Fausts Kolonie tritt an die Stelle der
1. Schépfung (der Natur, der historischen, regionalen, individuellen Uberliefe-
rung) die 2.Schopfung des konstruktivistischen Willens des modernen
Menschen.

So sehr wir auch heute allen Anlafl haben, die enormen (Aufbau-) Leistungen
der Moderne und die emanzipatorischen Errungenschaften ihrer konstruktivisti-
schen Utopie zu bewundern, so sensibel sind wir unter dem Eindruck der Voll-
endung der 2. Schopfung und der universellen Totalkolonisation fiir die Kosten
und fiir die Verluste des ,,Projektes der Moderne“ geworden. (Es sind die Verlu-
ste einer Weltkolonisation, die manche heute auch Globalisierung nennen, in der
alle historisch gewachsenen Differenzen hinter einer weltweiten neuen Wirklich-
keitskonstruktion verschwinden.) Und wer von uns kénnte heute im Riickblick
auf das 20. Jahrhundert noch den geschichtsphilosophischen Optimismus der
Moderne teilen, die Geschichte als Fortschrittsbewegung zu begreifen (der eine
politische und zugleich kiinstlerische Avantgarde voraneilt), und die historischen
Krisen, Katastrophen und Tragddien ansehen als Instrumente einer geschichts-
immanenten Vernunft? Wer also wollte heute die Geschichte des modernen
Menschen, die Goethe im ,Faust® in ein literarisches Bild iibersetzt, noch
perfektibilistisch lesen? Die brillantesten perfektibilistischen Leser der



Geschichte — und des Goetheschen ,Faust“! — finden wir unter den Anhingern
der kommunistischen Idee, und das ist nur konsequent. Hiitet doch der
Sozialismus, gleichsam als sein profanes Heiligtum, die Utopie des historischen
Perfektibilismus und bekennt sich zu dem sikularen Glauben an eine universelle
Fortschrittsbewegung, die angetrieben wird durch menschliche Arbeit, vor allem
durch den industrialisierten Arbeitsprozefy. Aber mit der epochalen Krise des
kommunistischen Systems, dessen Niedergang das ausgehende ,kurze“ 20.
Jahrhundert geprigt hat, mufite auch jener perfektibilistische Glaube der
Moderne, dessen reinster, radikalster Ausdruck eben die kommunistische Idee
ist, der Skepsis anheimfallen. Heute nun, zu Beginn des 21. Jahrhunderts,
erkennen wir, dafl der Krise des Sozialismus die Krise des Kapitalismus (die wir
ja wohl gerade erleben) zuzuordnen ist. Die Turbulenzen zunichst des
,Ostlichen® und jetzt des ,westlichen® Systems zeigen uns — sofern wir nicht
zwanghaft flichen vor der Desillusion — die zwei Seiten ein und derselben
Medaille: Sie zeigen die Krise der Moderne insgesamt, sie zeigen die
krisentrichtigen Konsequenzen des modernen Willens zur Macht (iiber die
Natur, iiber die Uberlieferung, tiber die Differenzen ...), sie offenbaren die
intellektuellen und spirituellen Defizite des Heilsversprechens einer sikularen
Erldsung durch (Industrie-) Arbeit und Konsum, sie bringen neben den
Errungenschaften auch die Zerstérungen des megalomanen Konstruktivismus
der Moderne vor unseren Blick sowie die fragwiirdigen Resultate der modernen
Begeisterung fiir industrielle Grofproduktion, Grofibaustellen und Weltkoloni-
sation, die im Kapitalismus dhnlich fatale Bilder der Natur- und Kulturunter-
werfung hervorbringen kénnen wie im Sozialismus.'

In Goethes kritischer Phinomenologie der Moderne, die im ,,Faust® literari-
sche Gestalt angenommen hat, kénnen wir noch einmal zuriickblicken — gleich-
sam mit den Augen des Zeitzeugen Goethe — auf den Beginn jener modernen
Zwillingsgeschichte westlicher und 6stlicher, kapitalistischer und sozialistischer
Weltkolonisationsutopien und auf jene epochale Krise des 19. Jahrhunderts
schauen, aus der die beiden Antagonisten und dennoch sehr #hnlichen
Geschopfe des Maschinen- und Industrialisierungsglaubens sowie der Perfek-

' Nicht zuletzt die gegenwirtige (als konsequente Kapitalisierung vonstatten gehende) Kolo-

nisierung der urspriinglich freien Universititen illustriert in exemplarischer Deutlichkeit die
destruktiven Energien der modernen Perfektibilismusideologie und das ihr eigene Ressentiment
gegen die Autonomie der kritischen Reflexion. Wie Faust vor dem ,Spiel“ der Meereswellen
rufen die ,Bildungs- und Zukunftsplaner® angesichts einer nicht den Idolen des Marktes, sondern
ithren eigenen autonomen Kriterien folgenden Wissenschaft aus: ,,(...) und es ist nichts gelei-
stet,/Was zur Verzweiflung uns beingstigen konnte!/Zwecklose Kraft unbindiger Elemente!
Fausts Wunsch, ,hier mécht’ ich kimpfen, dies mécht” ich besiegen®, ist auch ihr Wille. Und so
fassen sie gleichermafien ,,im Geiste Plan auf Plan®, auf daff endlich der unumschrinkte Raum der
Wissenschaft in genau abgezirkelten Produktionsstitten (der neuen ,Dienstleistungsuniversitit)
verengt werde (V. 10216 ff.). Auch fiir dieses Kolonisationsprojekt wird wohl, trotz oder gerade
wegen der lirmenden Ankiindigungen der Leistungs- und Effizienzsteigerung, das lakonische
Resiimee Mephistos gelten: ,,(...) auf Vernichtung liuft’s hinaus“ (V. 11550).



tibilismusutopie der Moderne hervorgingen. Weil sich in der (globalen) Krise
von heute die Geschichte der Moderne gleichsam schliefit und jene krisenhaften
Urspriinge wieder sichtbar werden, die Goethe thematisiert hat, vermag uns die
Tragddie Fausts so unmittelbar anzusprechen.

Am Beginn dieser Geschichte steht ein von der Verzweiflung diktierter Pakt.
Goethes geniale literarische Erfindung besteht in der sikularisierenden Ergin-
zung des alten Fauststoffes um jenen Vertrag zwischen Faust und Mephistophe-
les, der die Signatur der Moderne kritisch in den Blick nimmt
Geschichtsglauben, teleologisches Prozefidenken, Bewegungsfaszination. Eben
dieses moderne Fortschritts- und Bewegungsideal gestaltet Goethe in Fausts
Pakt mit dem Teufel als Karikatur. Faust verurteilt sich selbst in der Wette mit
Mephistopheles dazu, keinen Augenblick mehr stillzustehen, keinen Moment
mehr zur Ruhe und zur Reflexion kommen zu kénnen, er zwingt sich zur per-
manenten, rasenden, immer schnelleren Bewegung und zur dauernden Flucht vor
dem gegenwirtigen Sein in die Zukunft. Den ersten Augenblick des Innehaltens
in der rasenden Bewegung, so der teuflische Kontrakt, muf§ er mit seinem Leben
bezahlen.

Die eine grofle Ausnahme des ruhigen und infolgedessen gliicklichen Augen-
blicks bei Helena — in einer anderen Welt, in einer anderen Epoche, in einem
»Zwischenspiel zur Tragddie — bestitigt die Regel des modernen Bewegungs-
zwanges, eine Regel, die doch wohl auch unser aller Leben heute so dominant
und scheinbar ausweglos bestimmt. Nicht genug staunen liflt sich also iiber die
seismographische Genauigkeit und iiber die prognostischen Qualititen des
Goetheschen Textes. Dankbar gewahren wir die intellektuelle Kraft der kriti-
schen Reflexion, die wir bei jeder Lektiire wahrhaft grofler Literatur gewinnen
und die uns — zuerst im Bewufltsein und in der Phantasie — in Freiheit setzt
gegeniiber einer scheinbar diktatorischen Realitit. Wer von uns Heutigen kénnte
schliellich leugnen, dafl unsere Wirklichkeit im Banne des fatalen Ausrufs Fausts
steht: ,,Und Fluch vor allen der Geduld!* (V. 1606).

Fausts spezifisch moderne Konstitution, die Ungeduld, die Ruhelosigkeit
und die permanente, heute industriell betriebene Ablenkung von jeglicher
konzentrierten Reflexion, sie ist identisch mit unserer eigenen Konstitution. Es
gibt auf dem Globus keinen Bezirk mehr, der verschont wiirde von der groflen
Kolonisation im Zeichen der Ungeduld. Gerade die prophetische Ahnung jenes
allgemeinen, das zeitaufwendige, klassische Bildungsideal verschlingenden
Rausches der Ablenkung, der sensationellen Bilder und Begierden — Faust ist
siichtig danach — inspirierte Goethes Kritik. Seine Bestiirzung tiber die Zersto-
rung der Kultur der Reflexion gestaltet er im 5. Akt des Dramas: Fausts Kolonie
verschlingt den Bezirk von Philemon und Baucis, den letzten Bereich der iiber-
lieferten europiischen, klassischen Zivilisation, der nicht nur Goethes Werk,
sondern seine gesamte Existenz verpflichtet ist.

Wer wiirde nicht bemerken, daff auch noch unsere Konstitution und unsere
»Bildung“ heute im Zeichen des von der Moderne institutionalisierten und



permanent gemachten Uberlieferungsbruchs stehen, der uns immer weiter und
unwiderruflich entfernt von Goethes Bildungswelt. — Und dennoch sorgt eine
List der Geschichte dafiir, daf§ wir durch unsere Erfahrung der Krise der moder-
nen Welt heute besonders sensibilisiert sind fiir die Krisenerfahrung Goethes, die
in die Darstellung Fausts, jenes Archetypus der modernen Ungeduld, einging.
Das tragische Universum dieses grandiosen Textes ist uns wohlvertraut und
mithin ganz aktuell: das Leiden, die Brutalitit, der Spleen, der groteske Witz, das
Ungliick, das rare Gliick und die uniiberbietbare Einsamkeit jener exemplarisch
modernen Existenz Fausts.

Eine Identifikationsfigur prisentiert uns der Tragédiendichter freilich auch in
dieser Perspektive nicht. Der strebende Held Faust agiert in Goethes literari-
scher Phinomenologie der Moderne als Geschopf der Krise, als Archetypus des
modernen Willens zur permanenten Bewegung, die keinen Augenblick Ruhe
geben und die keinen Lebensbereich verschonen darf und die zuletzt das
Bewufltsein des von Gott und der Welt verlassenen Subjekts der Moderne im
Dunkeln der ultimativen Angst verschwinden lifit.

Einer verstaubten Antimoderne soll im folgenden freilich nicht das Wort
geredet werden. Es geht vielmehr um das Zivilisations- und Heilungspotential
der grofiten Errungenschaft der Moderne, um Kritik und kritische Selbstrefle-
xion, die man im Sinne einer spezifisch emanzipatorischen Kultur der Aufkli-
rung und ihrer analytischen Kraft sicherlich auch anwenden darf auf eben die
Angste und Phobien, die hervorgehen aus der bewufltseinskolonisierenden
Betiubungsmaschinerie eines unterdessen ziellos gewordenen (aber deshalb
nicht weniger autoritiren) allgegenwirtigen Bewegungszwangs. Goethe wird
denn auch die Statur eines authentischen Reprisentanten der Aufklirung gewin-
nen, der allerdings im Sinne des klassischen Emanzipationsgedankens stets fest-
hilt an der Autonomie des analytischen Kriteriums. In der Anschauung der
Natur und ihrer (Ur-) Phinomene hatte er es gefunden. Wann immer er aber das
Verschwinden des autonomen Kriteriums dieser urspriinglich philosophischen
Theoria diagnostizierte, sah er einen subjektivistischen Willen zur Macht am
Werk, der — wie Faust — die vermittelnde Erkenntnis der realen Bedingungen des
Seins durch ,Vernunft und Wissenschaft“ verachtet und der sich versteigt in die
Scheinwelt des ,,Unbedingten“ (V. 1851 ff.).

Einen Kommentar erfordern zuletzt noch die zahlreichen Illustrationen in
den folgenden Kapiteln, zum groéfleren Teil Goethezeichnungen. Inspiriert wur-
den diese Bildseiten von dem Versuch, Goethes Zeichnungen auch zu betrachten
als Ausdruck des in den Dichtungen prisenten Krisenbewufitseins. Denn vor
dem Krisenhorizont fillt ein melancholisches, resignatives Licht auf die Blitter
des Zeichners, ganz augenfillig in den Zeichnungen des Goetheschen ,Trost-
biichleins“ und im Hinblick auf Goethes gezeichnete (Lebens-) Motive ,,Wande-
rer”, ,Hiitte* und ,heiliger Hain“ (hier nun im Kontrast zu ihrer Kolonisation
bzw. Destruktion im 5. Akt des ,Faust®). Das gleiche gilt in meinen Augen
gerade auch fiir die arielhaft leichten Passagen der Goetheschen Klassik. In der



Perspektive seines Krisenbewufltseins ist sie abgriindig getrennt von der
geschichtsfernen, polierten Marmorwelt des Klassikklischees. Das immer schon
bedrohte, fragile Lebensideal der Klassik (so verwackelt, zitternd wie auf Tisch-
beins spiten Skizzen zu dem ,,Wanderer in der Campagna®, hier S. 190, Abb. 34)
und Goethe selbst als Krisenphinomenologe (auch als Krisentherapeut?) sind
uns heute woméglich dann doch wieder ganz nah.?

M. J., Februar 2005

Vorbemerkung zur 1. Auflage

Die vorliegende Studie entstand als Habilitationsschrift an der Freien Universitit Berlin. Hans-
Jirgen Schings danke ich fir die inspirierende wund kritische Begleitung meines
Forschungsvorhabens. Mein Dank gilt auch Werner Keller fiir ermutigenden Zuspruch — in einer
Habilitanden entmutigenden Zeit. Weiterhin danke ich Ursula Eckertz-Popp fiir photographische
Arbeiten, Marco Torini fiir graphische und technische Unterstiitzung, Karin Griinewald fiir die
Herstellung der Druckvorlage sowie Ursula Enderle und Wolfgang Schréter fir die kritische
Lektiire des Manuskripts. Geférdert wurde meine Arbeit durch ein Stipendium der Deutschen For-
schungsgemeinschaft.

M.].

2 Das Vorwort zur 2. Auflage bietet schliefflich, wenn auch auf kleinstem Raum, die Gelegenheit,

wenigstens zwei der grobsten Liicken im Literaturverzeichnis des vorliegenden Bandes zu schlie-
Ben. — ,Spiegelbilder unserer eigenen Erfahrungswelt“ nennt Friedrich Dieckmann Fausts Auto-
suggestionen, in denen Goethe die ,Erd- und Menschenbemichtigungsvision® vorgezeichnet
habe, die auf den ,Experimentierfeldern des Wahns* der ultimativen Utopie der Moderne und
ithrer gigantomanen Konstruktionspline im 20. Jahrhundert Gestalt angenommen hitte und
deren neurotische und phobische Inspirationsquellen nach dem Ende der Illusion zum Vorschein
kimen (F. Dieckmann: Recht zu triumen. In: Ders.: Glockenliuten und andere Fragen. Berichte
und Diagnosen aus dem anderen Deutschland. Frankfurt 1991, S. 9-25, hier S. 20 u. 24). Goethes
Krisenbewufitsein — im Widerspruch zum pathetischen Glauben der Moderne an den
perfektibilistischen Geschichtsprozefl — und dem von allen Zeitstromen abgelegenen politischen
Ort des Dichters gilt dann auch Dieckmanns héchst originelle Studie tiber den ,West-6stlichen
Divan® (Goethe in der Zeitenwende. In: F. Dieckmann: Temperatursprung. Deutsche Verhilt-
nisse. Frankfurt 1995, S. 219-245). Wie ein roter Faden zieht sich schliefflich die Beobachtung,
dafl der Krise des Sozialismus die Krise des Kapitalismus zuzuordnen ist, durch die Essays
Dieckmanns. Darin diagnostiziert er (im Blick auf die ,deutschen Verhiltnisse* als pars pro toto)
die ,fundamentale Ahnlichkeit des westlichen (polyzentrischen) Projekts der Moderne und des
ostlichen (monozentrischen) Projekts des Sozialismus einerseits sowie andererseits der
entsprechenden Analogien der westlichen und &stlichen Desillusion der schénen, neuen Welt-
und Stadtkonstruktionen (zu den Krisensymptomen der modernen Konsumtionsformen sowie
zu den Verdringungsmechanismen einer ,insgesamt falsch bilanzierenden Gesellschaft* bes. ,Das
lecke Traumschriff. Notizen von der Ruhr®, ebd., S. 140-150, hier S. 141, und ,Die thermische
Differenz. Aggregatzustinde der Gesellschaft, ebd. S. 193-207, hier S. 194). — Als Widersacher
der modernen Ideologie des Perfektibilismus und der sie begleitenden Phinomene der Ungeduld,
der (Flucht-) Bewegung und der Geschwindigkeit ist Goethe auch prisent in dem essayistischen
Band Manfred Ostens, dessen Deutung der Goetheschen Dichtung als Entschleunigungstherapie
zu Recht Furore gemacht hat (M. Osten: ,Alles veloziferisch® oder Goethes Entdeckung der
Langsamkeit. Zur Modernitit eines Klassikers im 21. Jahrhundert. Frankfurt 2003). Paradox
kénnte man freilich gerade in diesem Zusammenhang den Untertitel ,,Zur Modernitit eines
Klassikers empfinden, womdglich aber auch als Hinweis auf das von Goethe reprisentierte
»Andere“ der Moderne, das dann einer anderen Moderne im 21. Jahrhundert als Aufforderung
zur  kritischen  (Selbst-) Reflexion des sich stets erneuernden Fortschritts- und
Bewegungsdogmas gegenwirtig wire.

10



EINLEITUNG

,Und jetzt noch ein Wort {iber Frankreich. Der Eindruck, den diese blitzschnelle
Revolution auch hier gemacht, ist unbeschreiblich. Keine grofiere Krisis haben
wir gehabt. Goethe spricht, er kénne sich nur dadurch dariiber beruhigen, dafl er
sie fir die grofite Denkiibung ansehe, die thm am Schlusse seines Lebens habe
werden kénnen® (F. v. Miiller an Rochlitz, 4. 9. 1830, BH III/2, S. 664). In der
Tat ,unbeschreiblich® scheint Goethes Erschrecken iiber die ,blitzschnelle®
Revolution gewesen zu sein, die Ende Juli 1830 in Paris den Sturz des Bourbo-
nenkénigs Karl X. herbeifithrte. Taumel, Tumult, Erdbeben, Fieberanstof,
Paroxysmus, Explosion, Abgrund, Schlund —, so lauten in Gesprichen, Tage-
buchnotizen und Briefen Goethes eigene Chiffren fiir die Pariser Julirevolution.'
Goethe befiirchtet sogleich, ausgelst vom ,iiberspringenden Funken® der Pariser
Ereignisse, eine revolutionire Kettenreaktion in Europa. In diesem Sinne heifit es
dann auch in Goethes Brief vom 9. September 1830 an den weimarischen Staats-
minister von Gersdorff, der den Dichter regelmiflig iiber die politische Lage und
iiber die ,Novissima“ des Revolutionsgeschehens in Kenntnis setzt: ,,Jemehr sich
diese wundersamen Ereignisse verwickeln und das in Frankreich entziindete
Feuer sich, nicht sowohl verbreitet als verderblich tiberspringt; erwehr ich mich
nicht der Erinnerung an jene, wie es damals schien, frevelhafte Auferung
Cannings, welche doch dahin deutete: es komme nur auf eine Anregung an, so
wire der ganze Norden in Revolution gesetzt* (WA IV 47, S.212).> Argwdh-
nisch und zugleich gierig stiirzt sich Goethe auf die franzésischen Journale, die
von dem Aufstand in Paris berichten. Systematisch wertet er die entsprechenden

' Vgl. Goethe an Zelter, 5.10. 1830, HA Briefe 4, S.400 und Goethe an Humbolds,
19. 10. 1830, ebd., S. 403. — Die ,erste Nachricht von dem Aufstand in Paris“ verzeichnet
Goethe im Tagebuch am 3. 8. 1830 (WA IIT 12, S. 283).

George Canning (1770-1827), berithmter Redner im englischen Parlament und Auflenmini-
ster in den Jahren 1822-1827, hatte in der Parlamentsdebatte vom 12. Dezember 1826 vor
der unmittelbar drohenden Revolutionsgefahr gewarnt, um auf diese Weise innerhalb der
Tory-Regierung die Zustimmung fiir seine Reformpolitik zu gewinnen. — Zu den ,Mitthei-
lungen des Herrn Staatsministers von Gersdorff iiber die Novissima“ vgl. Goethes Tage-
buchnotate vom September 1830 (WA III 12, S. 298 ff.) und Goethes Briefe an den Staats-
minister, in denen er dringlich um Mitteilung der neuesten Nachrichten bittet (Goethe an
Gersdorff, 3. u. 7.9. 1830, WA IV 47, S. 204 u. 208 f.). Dazu Gersdorffs Bericht an seine
Stieftochter Jenny v. Pappenheim: ,Seinem Wunsche folgend, machte ich ihm von nun an
regelmifiig Mitteilung von den mir zugehenden Nachrichten, und da es meist solche gehei-
mer Natur waren, schrieb ich sie selbst, wobei selbstverstindlich eigene Auffassung und
Beurteilung mit unterlief (BH III/2, S. 664). Zu Goethes beinahe obsessivem Interesse an
den neuesten Nachrichten vom Revolutionsgeschehen vgl. die Erinnerungen Jenny v.
Pappenheims, als Freundin Ottilie v. Goethes hiufig im Haus am Frauenplan zu Gast: ,Am
interessantesten war mir, mit welcher Lebhaftigkeit Goethe die Dinge verfolgte. Mein Stief-
vater (Gersdorff) schrieb lange politische Berichte fiir ihn, so sehr er sonst mit Geschiften
tiberlastet war, und unser Diener sagte uns, der alte Herr sei ihm oft ganz aufgeregt entge-
gengekommen, um die Briefe selbst in Empfang zu nehmen® (ebd., S. 664 f.).

11



Artikel insbesondere in Le Globe und Le Temps aus, um den ,,Vorabend®, den
»Beginn“ und den Verlauf der ,groflen Umwendung® zu rekonstruieren.’ Mit
seismographischer Genauigkeit registriert Goethe im August und September
1830 die ,Erschiitterungen®, die das ,,Erdbeben® in Paris ,durch Europa lebhaft
verzweigt” (Goethe an Zelter, 5. 10. 1830, HA Briefe 4, S. 400).

In den Briefen an den Sohn August, der auf den Spuren des Vaters nach Rom
aufgebrochen war, schildert Goethe, sichtlich deprimiert, ,Rottierungen, wilde
Hindel, Brennereien®, die ein ,alberner Nachahmungstrieb“ zunichst in Leipzig,
Dresden und Braunschweig hervorgebracht habe, ehe das ,Ubel® iiber Gera,
Altenburg und Jena ,immer niher geriickt” sei und zuletzt gar in Weimar selbst
,die wildesten Drohungen ausgestreut® habe (Goethe an August v. Goethe,
17./30.9. 1830, HA Briefe 4, S. 395 ff.).* Frédéric Soret, in jenen Monaten mit
der franzésischen Ubersetzung der ,Metamorphose der Pflanzen® befaflt und
beinahe tiglich bei Goethe zu Gast, wundert sich tiber die armselige Verfassung
des Dichters: ,,Die kleinen Unruhen in Jena und die Erregung, die nach Weimar
iiberzugreifen schien, haben Goethe sehr erschreckt und ihn krank gemacht; er
hatte heute Herzkrimpfe; (...) Ich fand ihn sehr besorgt tiber diese Wendung der
Dinge, und er klagte iiber den Lirm und die Unordnung, die sich daraus ergeben
miifiten; er nahm die Sache héchst tragisch. Goethe ist liberal in der Theorie; in
der Praxis huldigt er entgegengesetzten Anschauungen® (19.9.1830; HS,
S.465f. / BHIII/2, S. 666). Der authentische Gehalt jenes Berichts iiber die
»Herzkrimpfe“ des Dichters steht aufler Frage, auch wenn Soret — unter den
Hausfreunden der witzig-selbstbewuflte, in politischen Konversationen stets
zum Widerspruch neigende Gesprichspartner — nicht darauf verzichten will, den
ridikiilen Charakter der Revolutionsangst hervorzuheben, die nun ausgerechnet
sles petits troubles d’Iéna“ in Goethes Bewufitsein getragen haben sollen (,[...]
ont porté la crainte dans I'esprit de Goethe et 'ont rendu malade* [BH III/2,
S. 666]).

* Das Diarium Goethes verzeichnet seit der ersten Revolutionsnachricht tiglich das genaue

und ausfiihrliche Studium der Zeitschriften. Ebenso penibel vermerkt Goethe das revolu-
tionsbedingte Ausbleiben der franzdsischen Tagesblitter (WA III 12, S.283 ff.). Schon
wenig spiter gilt Goethes Interesse dann auch den revolutionstypischen Publikationen und
den ersten ,Scenes historiques®, die vom Barrikadenkampf und von der Flucht des Kénigs
berichten. Bereits das Tagesprotokoll vom 16.9. 1830 vermeldet die Lektiire von ,Les
Barricades immortelles du peuple de Paris: rélation historique, militaire et annecdotique des
journées 3 jamais mémorables des 26, 27, 28, et 29 juillet 1830 et de tous les détails du
voyage forcé de Charles X. jusqu’a son embarquement. Par P. C... sin. Paris 1830“ (ebd.,
S. 303, 309, 406).

Bereits am 6. 8. 1830 hatte Goethe seinen Sohn zur Vorsicht auch in Italien gemahnt, da er
infolge der Julirevolution allerorten in Europa eine Radikalisierung des politischen Parteien-
streits fiirchtete: ,Das in diesen Tagen eingetretene Unheil kann zwar auf Deine Reise
keinen weiteren Einfluff haben, da sich aber dadurch die Geister aller Parteien wieder hefti-
ger aufregen, hat man freilich Ursache auf jede Weise vorsichtiger zu sein“ (HA Briefe 4,
S. 389).

12



»Hochst tragisch® empfand Goethe die Nachrichten iiber die verzweigten
europiischen Nachwirkungen der Pariser Ereignisse, weil er die Julirevolution als
»Reprise der Tragddie von 1790 deutete (Goethe an Knebel, 12.9. 1830, HA
Briefe 4, S.394). Im Sinne dieser historischen Perspektive sind dann auch die
zunichst idiosynkratisch anmutenden Klagen ,iiber den Lirm und die Unord-
nung®, die das epochentypische ,,Ubel“ neuerlich androht, zu verstehen. ,Keine
groflere Krisis“ schien in den Augen Goethes vorstellbar als die Reprise der
Franzésischen Revolution, die im geschichtlichen und politischen Horizont des
Dichters das ,schrecklichste aller Ereignisse® schlechthin ist (Bedeutende For-
dernis durch ein einziges geistreiches Wort [1823], HA 13, S. 39). Man mége es
einem ,,productiven Geiste (...) zu Gute halten®, so schreibt Goethe 1819/23 im
autobiographischen Riickblick der ,Tag- und Jahreshefte* auf das Jahr 1794,
owenn ihn der Umsturz alles Vorhandenen schreckt, ohne dafl die mindeste
Ahnung zu thm spriche was denn Besseres, ja nur anderes daraus erfolgen sollte.
Man wird ihm beistimmen wenn es ihn verdriefit, daf} dergleichen Influenzen
sich nach Deutschland erstrecken, und verriickte, je unwiirdige Personen das
Heft ergreifen (WA I 35, S. 24).

Die pathologische Deutung dominiert uniiberhérbar Goethes Wahrnehmung
des Revolutionsgeschehens seit 1789. Er diagnostiziert ein Stadium der ,Ver-
riicktheit* und registriert die ausstrahlenden Folgen des Ubels. Im Hintergrund
dieser Beschreibung des politischen Geschehens steht die medizinische Krisen-
lehre, die den Verlauf des Fieberanfalls strukturiert und die Symptome benennt,
die — wihrend der kritischen Tage — die entscheidende Wendung der Krankheit
anzeigen.” Nicht zuletzt die Depression, die der Diagnostiker selbst auf dem
Schauplatz der Revolution erleidet, so die charakteristische Eigentiimlichkeit der
Goetheschen Argumentation, illustriert die pathologische Natur des epochalen
Umschwungs: ,Denn personlicher Zeuge hochst bedeutender und die Welt
bedrohender Umwendungen gewesen zu sein, das grofite Ungliick was Biirgern,
Bauern und Soldaten begegnen kann mit Augen gesehen, ja solche Zustinde
getheilt zu haben, gab die traurigste Stimmung. Doch wie sollte man sich erho-
len, da uns die ungeheuern Bewegungen innerhalb Frankreichs jeden Tag
beingstigten und bedrohten. Im vorigen Jahre hatten wir den Tod des Konigs
und der Kénigin bedauert, in diesem das gleiche Schicksal der Prinzefl Elisabeth.
Robespierre’s Greuelthaten hatten die Welt erschreckt, und der Sinn fiir Freude
war so verloren, dafl niemand iiber dessen Untergang zu jauchzen sich getraute,
am wenigsten da die duflern Kriegsthaten der im innersten aufgeregten Nation
unaufhaltsam vorwirts dringten, rings umher die Welt erschiitterten und alles
Bestehende mit Umschwung, wo nicht mit Untergang bedrohten* (ebd.,
S.251.).

> Zum Krisenbegriff im medizinischen Sinne und zu den antiken bzw. hippokratischen
Urspriingen dieses Begriffsverstindnisses vgl. Nelly Tsouyopoulos: Art. ,Krise* (II). In:
HWP, Bd. 4, Sp. 1240-1242.

13



Diese Wahrnehmung der Revolution und ihrer politischen Folgen in Europa
als Katastrophen- und Chaosgeschehen, das Angst und Schrecken verbreitet,
gleicht den herkémmlichen Krisentableaus seiner Zeitgenossen, insofern auch
Goethe die dramatische — kritische —, auf eine Entscheidung dringende Zuspit-
zung der Biirgerkriegssituation ins Auge fafit und die Ereignisse als fundamen-
talen Epochenbruch bewertet.® Signifikant fiir die dezidiert unzeitgemifle
Position Goethes ist indessen seine kategorische Abwehr jener fiir das 18.
Jahrhundert so charakteristischen historischen Gedankenoperation, die die Krise
einbezieht in den als Prozef} konzipierten Verlauf der Geschichte. Bestitigt
bereits der Blick in die zeitgendssischen Lexika den von Goethe systematisch
ausgesparten Bedeutungszuwachs des urspriinglich politischen und medizini-
schen Krisenbegriffs im forensischen und theologisch-eschatologischen Ver-
stindnis, so dokumentieren die geschichtsphilosophischen und in diesem Sinne
modernen Kommentatoren des 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts dann
noch deutlicher die neue prozessuale Interpretation der Krisenphinomene.

,Die Weltgeschichte ist das Weltgericht®, so lautet Schillers beriihmte Glei-
chung, die den geschichtsphilosophisch bestimmten Paradigmenwechsel der
Krisendeutung zusammenfafit und prignant die quasireligiose Wertschitzung,
die die Moderne der Geschichte entgegenbringt, ausdriickt.” Das neuzeitliche

¢ Dazu das umfangreiche Quellenmaterial, das erfafit ist bei Reinhart Koselleck: Art. ,Krise“.

In: GGB, Bd. 3, S. 617-650. Hier z. B. Wielands Diagnose, der im Jahre 1791 den ,Augen-
blick der entscheidenden Krisis“ kommen sieht und ebenso wie Goethe die revolutionstypi-
sche Verkniipfung der ,iuflern Kriegsthaten® mit dem drohenden Biirgerkrieg der ,im
innersten aufgeregten Nation“ beobachtet: ,Es geht um Leben oder Tod; noch nie ist die
Gefahr von innen und von auflen grofler gewesen als jetzt“ (ebd., S. 625). Im Jahre 1793 ist
dann auch in den Augen Herders der Augenblick ,unsrer Zeit-Krise“ erreicht, in dem die
Entscheidung fillt zwischen dem revolutioniren und dem evolutioniren Fortgang der
Ereignisse (ebd., S. 632). Und im Riickblick auf ,die Krisis, in welcher das 19. Jahrhundert
seinen Einzug hilt“, heifit es im Jahre 1800 bei Friedrich von Gentz: ,Wir glauben uns dem
Ende der gréfiten und fiirchterlichsten Krisis zu nihern, welche die gesellschaftliche Verfas-
sung von Europa seit mehreren Jahrhunderten erfuhr® (ebd., S. 633). — Eine zusammenfas-
sende Ubersicht iiber die Geschichte und iiber die entsprechenden Bedeutungsvarianten des
Krisenbegriffs gibt ebenfalls Reinhart Koselleck: Art. ,Krise (I). In: HWP, Bd. 4, Sp. 1235-
1240. Weiterhin zur Begriffsgeschichte und zur modernen Krisendeutung: Giinther
Schnurr: Art. ,Krise“. In: TRE, Bd. 20, S. 61-65.

Friedrich Schiller: Resignation. Eine Phantasie. In: Simtliche Werke. Hgg. v. Gerhard
Fricke und Herbert G. Gépfert. Bd. I. (8. Aufl.) Miinchen 1987, S. 130-133; hier S. 133.
Das Theater konzipiert Schiller in Analogie zur teleologischen Geschichtsdeutung als
»moralische Anstalt*, das auf der Bithne die Urteilsspriiche des Weltgerichts antizipiert und
solchermafien das Prozefigeschehen befliigelt. Uber die dualistische Struktur dieses heilsge-
schichtlichen Prozefidenkens bemerkt Koselleck: ,Schiller zieht eine begriffliche Linie, die
die beiden Gebiete (der Moral der Bithne und der Unmoral der Politik, V{.) sorgsam und in
einer Weise trennt, dafl das Ende der weltlichen Gesetze dem Beginn der neuen Rechtspre-
chung gleichkommt: ,Tausend Laster, die jene (die weltliche Gerichtsbarkeit) ungestraft
duldet, straft sie; tausend Tugenden, wovon jene schweigt, werden von der Bithne empfoh-
len.” (...) Und zugleich fordert der augenblickliche Gegensatz den verheiffungsvollen Schluf}

14



Prozeffmodell sikularisiert den biblischen Gedanken des Gottesgerichts: Die
Geschichte selbst vollzieht nun als permanente Krise — und das heiflt als ein
ununterbrochen vonstatten gehender profaner Prozefy — die Urteilsspriiche, die
die Weltentwicklung im Sinne des Fortschritts vorantreiben und solchermafien
die sikulare Eschatologie verwirklichen.® In diesem profanen eschatologischen
und insofern pseudotheologischen Verstindnis ist, so Reinhart Kosellecks
Befund, der Krisenbegriff als ,strukturelle Signatur der Neuzeit“ anzusehen, der
die ,prozessuale Grundbestimmung der geschichtlichen Zeit“ und die entspre-
chende teleologische Deutung des politischen Geschehens festlegt.’

Koselleck hat dann freilich auch jene ,Dialektik der Aufklirung® beschrieben,
die im 18. Jahrhundert angetrieben wird durch den paradoxen, gleichsam
kryptotheologisch inspirierten Bedeutungswandel des Krisenbegriffs, den man
vor allem im Auge behalten muf}, will man den Revolutionshorror des ,Stabili-
titsnarren‘ Goethe und seine Pathologie der Krise angemessen verstehen.'® Erst
die ideengeschichtliche Chronologie dieses Bedeutungswandels 6ffnet den Blick
fir die widerspriichliche, quasireligiése Inspiration der modernen Geschichts-
philosophie, insofern nun gerade die Sikularisierung des ehedem theologischen
Krisen- und Gerichtsverstindnisses systematisch und gleichwohl unter der Hand

heraus, dafl das gegenwirtig und riumlich Gemeinte — die Grenze zwischen Bithne und
Staat — auch zeitlich gedacht werden soll: als Ablésung der alten Gerichtsbarkeit durch eine
neue, gerechtere Rechtsprechung® (Kritik und Krise [Anm. 10], S. 82). Schillers Schaubiih-
nenkonzeption zihlt Koselleck zu den Symptomen der dualistischen ,,geistigen Struktur des
achtzehnten Jahrhunderts, die die ganze Welt zur Bithne polarer Krifte machte* (ebd.,
S. 83). — Eben jene geschichtsphilosophische Operation der Moderne, die die Geschichte
selbst nicht nur als Schauplatz des Dualismus, sondern auch als Gerichtsprozef§ ansieht, in
dem sich der Streit zwischen den Michten des Lichts und der Finsternis entscheidet, ist
Goethe fremd, wie es dem Dichter Goethe dann auch vollkommen fern lige, das Theater als
»moralische Anstalt“ zu denken, auf dem im Vorgriff auf den Weltprozef} ,die Wahrheit
unbestechlich wie Rhadamanthus Gericht hilt“ (Friedrich Schiller: Was kann eine gute
stehende Schaubithne eigentlich bewirken. In: Simtliche Werke, Bd. V, S. 822). — Es ist
gerade der Faustautor, der die perfektibilistische Utopie der Moderne ad absurdum fiihrt,
der den weltsprengenden und opferheischenden Dualismus verséhnt und schliefSlich den
tragischen Konflikt — ohne Gerichtsprozef}! — 16st. — Zur ,geschichtsphilosophischen Aus-
weitung® des Krisenbegriffs im Sinne einer teleologischen Deutung des historischen
Geschehens im 18. Jahrhundert zunichst insbesondere in Frankreich und seit Isaac Iselins
»Philosophischen Mutmaflungen iiber die Geschichte der Menschheit“ (1764/70) auch in
der deutschen Philosophie und Geschichtsschreibung vgl. Koselleck (Anm. 6, GGB),
S. 626-634.

Zur juristisch-forensischen Bedeutung des antiken Krisis-Begriffs, zur theologischen Wort-
bedeutung in den Bibeliibersetzungen der Septuaginta und Vulgata (Krisis = iudicium =
Jiingstes Gericht) und zur neuerlichen charakteristisch ,theologischen Einfirbung® des Kri-
senbegriffs in der Geschichtsphilosophie des 18. Jahrhunderts vgl. Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 617-619 u. 626 {f.

* Koselleck (Anm. 6, GGB), S. 627.

Reinhart Koselleck: Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der biirgerlichen Welt
(Urspr. 1959). 8. Aufl. Frankfurt 1997.

15



die chiliastisch-apokalyptischen Deutungsmuster zunichst in geschichtsphiloso-
phische und dann auch in politische Kategorien iibersetzt und auf diese Weise
den urspriinglich religiés bestimmten Dualismus zwischen Guten und Bésen,
Seligen und Verdammten, Rechtgliubigen und Ketzern in die Beurteilung des
profanen historischen Geschehens wieder einfiihrt. Als ein besonders prignantes
Beispiel fiir den neuen, nicht minder polemischen Dualismus des profanen heils-
geschichtlichen Bewufitseins der anbrechenden Moderne wird man mit Koselleck
etwa jene Aufsitze ansehen kénnen, in denen Thomas Paine in seiner Zeitschrift
»The Crisis“ die Unabhingigkeit der amerikanischen Kolonien als Sieg des
moralischen Fortschritts tiber die lasterhaften Hoéllenkrifte der alten Welt
feierte."

Die Wiederkehr solcher Szenarien eines apokalyptischen Endkampfes zwi-
schen den Michten des Lichts und der Finsternis, die allenthalben auf seiten der
Fortschritts- bzw. Revolutionspartei die geschichtsphilosophischen und politi-
schen Programmschriften des ausgehenden 18. Jahrhunderts kennzeichnen,
illustriert die epochentypische Revision des absolutistischen Pragmatismus, der
nun gerade den politischen Bereich freihalten wollte von den unbedingten
Urteilsspriichen eines religiosen bzw. theologisch inspirierten Dualismus. Ist es
doch bei den Theoretikern der absolutistischen Regierung, sowohl monarchisti-

""" Zu Paines heilsgeschichtlichem Krisen- und Revolutionsverstindnis vgl. Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 630: ,Der Abfall der Kolonien war fiir ihn kein blof politisch-militirisches Ereig-
nis — er war der Vollzug eines weltgeschichtlichen Gerichts, der Sturz der Tyrannei, ein Sieg
tiber die Holle: ,the greatest and completest revolution the world ever knew, gloriously and
happily accomplished.” (...) In diesem Sinne verteidigte Paine 1791 die Franzésische Revo-
lution gegen Burkes vehemente Kritik: Jahrhunderte zuriick ligen die Wurzeln einer Kor-
ruption, die nur noch durch ,a complete and universal Revolution® zu beseitigen sei. ,When
it becomes necessary to do a thing, the whole heart and soul should go into a measure, or
not attempt it. The crisis was then arrived, and there remained no choice but to act with
determined vigor, or not to act at all.““ Edmund Burke fiihlte sich freilich gerade durch das
messianische Selbstverstindnis der Revolutionire und durch ihre quasitheologische politi-
sche Dogmatik dazu inspiriert, in den ,Reflections on the Revolution in France“ (1790)
und in den ,Thoughts on French Affairs (1791) die Wiederkehr des europiischen
Religionskrieges unter profanen Vorzeichen vorauszusagen: ,,This declaration of a new
species of government, on new principles (such it professes itself to be), is a real crisis in
the politics of Europe.® Sie lasse sich allenthalben mit der Reformation vergleichen. Die
Grenzlinie zwischen Auflen- und Innenpolitik werde unterspiilt, alle europiischen Staaten
wiirden durch neue Freund- und Feindschaftslinien zersetzt, kurz, Burke entwirft das Bild
eines europiischen Biirgerkrieges, der in quasi religidsen Formen alle iiberkommenen
sozialen Bindungen und politischen Regeln sprengt® (ebd.). — Zur originir- und
pseudoreligiosen Sinngebung des politischen und militirischen Handelns auch in der
Moderne und zur modernen Rezeption der iiberlieferten theologischen Begriffe und
Argumentationsmuster vgl. Carsten Colpe: Der ,Heilige Krieg“. Hanstein 1994. Vgl. hier
(S. 14 ff.) auch Colpes Bemerkungen iiber das Pathos der Dichter der antinapoleonischen
Freiheitskriege, das dann im 19. Jahrhundert den Ordnungs- und Stabilititsdenker Goethe
wiederum in Schrecken versetzt und seine Kritik des heroischen Politikbegriffs der
Moderne abermals inspiriert.

16



scher als auch republikanischer Provenienz, stets die Erfahrung des konfessio-
nellen Biirgerkriegs und die Angst vor dessen Wiederkehr, die die Konstruktion
einer souverinen Autoritit jenseits der Gewissensfragen und der Glaubens-
kimpfe motiviert, die Schutz gewihren soll vor dem Riickfall der Gesellschaft in
den Naturzustand, in dem der Krieg aller gegen alle unter religiésen Vorzeichen
stattfindet. Dieser historische und pragmatische Grundgedanke der politischen
Philosophie des 17. Jahrhunderts ist dem Spinozaadepten Goethe stets gegen-
wirtig, sein Verstindnis der Staatsordnung und sein Ordnungsbegriff im allge-
meinen — der durchaus obsessive Ziige annehmen kann — bleiben immer bezogen
auf den zunichst von Hobbes und dann von Spinoza definierten Hauptzweck
der Staatsrison, den Schrecken vor dem archaischen Kriegschaos und mithin den
Uraffekt schlechthin zu beruhigen.

Folgt man Kosellecks politischer Ideenhistorie, dann erméglicht die vom
absoluten Souverin garantierte Rechtsordnung des hypothetischen Gesell-
schaftskontraktes freilich nicht nur die Herrschaft der Vernunft tiber die unver-
niinftigen Leidenschaften (des Biirgerkriegs) und die Entfaltung der Freiheit des
Individuums im Sinne der Affektkritik Spinozas, sondern eine Ironie der
Geschichte sorgt nun auch dafiir, daf§ sich auf demselben Terrain des befriedeten
Konfessionshaders und unter denselben Bedingungen des Absolutismus aufs
neue ein rigoroser Moralismus mit unbedingtem Geltungsanspruch herausbildet,
der nun gerade inspiriert wird durch das dezidiert formale, programmatisch un-
bzw. itibermoralische Selbstverstindnis des absolutistischen Souverins, das
urspriinglich auf das Desaster des Religionskrieges reagierte.'” Der Kreis der
paradoxen Entwicklung schliefit sich in dem Augenblick, da die Revolution im
Namen nicht mehr der religidsen, sondern einer profanen und gleichwohl
kompromifilosen Moral den Prozef} gegen den Kénig anstrengt und in diesem
Gerichtsverfahren die definitive Revision des politischen Pragmatismus des
Absolutismus statuiert. ,Der moralische Neuansatz ist so grundsitzlich dem

»Durch die politische Ordnung, die der Staat (des absolutistisch regierenden Souverins,
V1.) herstellte, indem er den durch die religiésen Biirgerkriege verwiisteten Raum pazifi-
zierte, schuf er die Voraussetzungen fiir die Entfaltung der moralischen Welt. Aber im
Mafle als die politisch machtlosen Individuen der religiésen Bindung entwachsen, geraten
sie in Widerspruch zu dem Staat, der sie zwar moralisch freisetzt, aber gleichwohl ihnen die
Verantwortung vorenthilt, indem er sie auf einen Privatraum reduziert. Die Biirger geraten
zwangsliufig in Gegensatz zu einem Staat, der durch die Unterordnung der Moral unter die
Politik das Politische auf formale Art versteht und so die Rechnung ohne das Eigengefille
der Emanzipation seiner Untertanen macht. Thr Ziel wird es nimlich sein, sich moralisch so
weit zu vervollkommnen, dafl sie tatsichlich selber wissen, und zwar jeder fiir sich, was gut
ist und was bose. Auf diese Weise wird jeder zum Richter, der sich auf Grund seiner Aufge-
klirtheit autorisiert weifl, allem den Prozef zu machen, was an heteronomen Bestimmun-
gen seiner moralischen Autonomie widerstreitet. Die einmal vom Staat vollzogene Tren-
nung von Moral und Politik wendet sich damit gegen ihn selbst, indem er sich den
moralischen Prozefl machen lassen muf fiir die Leistung, die darin bestand, einen Raum zu
konstituieren, in dem sich iiberleben lief}“ (Koselleck [Anm. 10, Kritik und Krise], S. 7 {.).

17



absolutistischen System entgegengesetzt, dafl gerade die politische Legitimation
des Staates, nimlich die ,Moral® der souverinen Entscheidung unterzuordnen,
zur Legitimation der Revolution wird.“"> Der Monarch, der im absolutistischen
System souverin, d.h. jenseits der theologischen Moral agierte, um das ,,Primat
des Religiésen“ zu iiberwinden und die konfessionellen Parteien zu entmach-
ten'!, mufl sich vor dem Tribunal der Revolution als der Verbrecher verantwor-
ten, der eben jenen verwerflichen Gegensatz von Moral und Politik reprisentiert,
an dessen Stelle die definitive Einheit des Moralischen und Politischen treten
soll: ,Nicht als Kénig mehr, sondern als Mensch sollte Ludwig XVI. vor dem
Revolutionstribunal verteidigt werden, und was er als Mensch war, daran lief§ St.
Just keinen Zweifel: ein Feind der Menschheit.“”® Das Gewissen und die
Vernunft erlauben nach Mafigabe der strikt dualistischen Kategorien des revolu-
tioniren Prozesses keine andere Entscheidung als das Todesurteil. Erst die
Liquidierung des Monarchen als Verbrecher, der die Tugend korrumpiert,
rechtfertigt definitiv die Revolution und bestitigt thre Moral.'®

Mit namenlosem Entsetzen reagierte Goethe auf die Franzésische Revolu-
tion, weil ,Robespierre’s Greuelthaten® verkniipft waren mit einem beispiellosen
moralischen Rigorismus, eine Verbindung, in der Goethe die Konstellationen des
religidsen Biirgerkriegs wiedererkennen muflte. Goethe liefle sich infolgedessen
auch als Zeitzeuge aufrufen, dessen Revolutionshorror den historischen Befund
Kosellecks bestitigt, demnach der moralische Dualismus der radikalen Aufklirer
und Revolutionire den Biirgerkrieg, der das Ende des Absolutismus besiegelt, in
die Wege leitet als sikularisierte Reprise des Religionskrieges, den das System des
absolutistischen Souverins erstickt hatte."” Handelt doch Goethe selbst noch auf
dem Schauplatz des Revolutionskriegs im Sinne der herkémmlichen Souverini-
titslehre, die den extremen Affekt der Todfeindschaft aus dem politischen und
gesellschaftlichen Bereich fernzuhalten sucht, wenn er ,eine Ungerechtigkeit” —
zugunsten der jakobinischen Partei! — begeht, um ,eine Unordnung® zu vermei-
den (HA 10, S. 391). In diesem Fall, nach der Eroberung von Mainz durch die

© Ebd., S. 131.

* Ebd., S. 13.

5 Ebd., S. 100.

Zur Negation einer geschichtlich bedingten spezifisch politischen Rolle des Monarchen und
zur rigorosen moralischen Reduktion bzw. Abstraktion des Politikbegriffs durch das
Gericht der ,Tugendbolde‘ bemerkt Koselleck: ,Die Aufklirer entlarven den Kénig als
Menschen, und als Mensch kann er gar nichts anderes sein als ein Usurpator. Die Kritik
listet der geschichtlichen Figur ihre Bedeutung ab. So wird der seinem Element, nimlich
dem Politischen, entfremdete Kénig zu einem Menschen, und als solcher ist er ein Gewalt-
titer, ein Tyrann. Ist er aber ein Tyrann, dann haben die Aufklirer mit ihrer Kritik recht.
Der rechte Kritiker ist der Richter, nicht der Tyrann der Menschheit. ,Tel seroit 'emploi
d’un critique supérieur: étre enfin le juge, non le tyran de '’humanité.c Die Kritik iibersteigt
bei weitem ihren Anlaf}, sie wird zum Motor der Selbstgerechtigkeit. Sie produziert ihre
eigene Verblendung® (ebd., S. 99).

7 Ebd., S. 11-17 u. 129 {.

18



Truppen der Koalition, war es nun in der Tat der Urschrecken des Bellum
omnium contra omnes, der aus der ,Unordnung“ hervorzubrechen drohte.
Gleichsam nach den Regeln des Lehrbuchs der Staatslehre Spinozas bzw.
Hobbes® reagiert Goethe streng pragmatisch und ordnet, der Devise ,non
partium sed pacis studio® folgend, das Moralprinzip der Gerechtigkeit dem for-
malen - iberparteilichen — Souverinititsprinzip unter, um die extremen
Leidenschaften des Biirgerkriegs zu beruhigen.

Der unbedingte moralische Anspruch der radikalen Aufklirer und der thnen
nachfolgenden Revolutionire negierte indessen gerade diesen Formalismus des
absolutistischen Systems, ja er verteufelt nun gerade die souverine Herrschaft als
Schandfleck der Unmoral und rechtfertigt den Biirgerkrieg als Aufstand der
Tugend und als Rebellion gegen das Laster. Der theologische Dualismus des
Konfessionskriegs hat sich in das dualistische Weltbild der revolutioniren Moral
gewandelt, abermals beherrscht ein unvermittelbarer Gegensatz zwischen Schuld
und Unschuld den politischen Raum und zerreifit die Gesellschaft in unverséhn-
liche Parteien. Gerade der Aufklirer Goethe, der den Toleranzgedanken im
Riickblick auf die radikalen Leidenschaften der Heidenmission und Ketzerver-
folgung als Indifferenz — ,,in Gottes Namen® — ausgelegt hatte'®, muflte die Legi-
timation des Biirgerkriegs als moralisches Gericht und die Vollstreckung seiner
kompromifllosen Urteile durch eine Partei der Tugend als Revision der Tole-
ranzprinzipien der Aufklirung verstehen. Und als dann die radikale Partei
Robespierres mit dem Selbstbewufitsein, Organ der Wahrheit und der Moral zu
sein, wihrend der Terreur den Schrecken in den Dienst der revolutioniren
Tugend stellt, schien in den Augen Goethes — gemessen am spinozistischen Zivi-
lisationsideal der Affektfreiheit — die Vernunft abermals der absoluten Herr-
schaft der extremen Leidenschaften unterworfen zu sein und jene Urangst des
elementaren Kriegschaos wiederzukehren, die das Individuum seiner Freiheit
definitiv beraubt.

Den 20. September 1792, als die Revolutionsarmee auf dem Schlachtfeld von
Valmy den Riickzug des Koalitionsheeres erzwang, nahm Goethe sogleich als
Wendepunkt der europiischen Geschichte wahr, als ein Ereignis, das das Ende
von ,Alteuropa‘ besiegelte und zugleich die ,neue Epoche® der Moderne einlei-
tete. Aber er weigerte sich, die neue Zeit, die der Konvent am folgenden Tag in
Paris proklamierte, als er das Kénigtum liquidierte und das Jahr I der Republik
ausrief, im Sinne der neuzeitlichen und modernen Geschichtsphilosophie zu
deuten. Denn den Triumph der radikalen Partei und die Niederlage der biirger-
lich-liberalen Revolution, die mit dem Aufscheinen der ,neuen Epoche der Welt-
geschichte® desgleichen besiegelt werden, nahm Goethe als endgiiltigen Bruch
mit den urspriinglichen Toleranzprinzipien der Aufklirung wahr. Goethes Deu-

181772 im ,Brief des Pastors zu *** an den neuen Pastor zu ***< (HA 12, S.239). Die
reflektierte Indifferenz fithrt Goethes duldsamer Pastor gegen das aus dem Konfessionshaf§
hervorgehende ,Hauptelend der Intoleranz* ins Feld (ebd., S. 232).

19



tung des Epochenbruchs widerspricht also gerade jener ,die Neuzeit inaugurie-
renden‘ Gedankenoperation, insofern dieselbe die Geschichte in einen Prozefl
verwandelt und solchermaflen das optimistische oder gar enthusiastische Selbst-
bewufltsein der Moderne stiftet, die Urteile jenes Gerichts der Geschichte voll-
strecken und den Fortschritt der Gattung im Namen der Vernunft und der
Moral vollziehen zu kénnen."”

Der Anspruch, in Kenntnis der Gesetze der Weltgeschichte das Reich der
Gerechtigkeit, der Versshnung und der Freiheit zu verwirklichen, erschien
Goethe nun gerade im Blick auf die extreme Radikalisierung der ,zweiten Revo-
lution® als schiere Hybris, in der sich der millenaristisch-messianische Sektengeist
der neuen Epoche und die Riickkehr des fanatischen Glaubenskrieges unter
profanen Vorzeichen ankiindigte, eine Einschitzung, die er durch ,Robespierre’s
Greuelthaten®, durch die Diktatur der Ausschiisse und die Verfolgung nicht nur
der ,Verriter® und ,Volksfeinde®, sondern dann auch der ,Gleichgiiltigen® (Indif-
ferenten!) und ,Passiven® bestitigt sehen muf3te.”

' Koselleck (Anm. 6, Kritik und Krise), S. 6. Hier auch der fiir Kosellecks Argumentation
typische Hinweis auf den dialektischen Charakter der rigorosen Prozefifithrung und mithin
auf die ,Pathogenese“ der Moderne: ,,Der hohe Gerichtshof der Vernunft, zu dessen natiir-
lichen Beisitzern sich die aufsteigende Elite selbstbewufit zihlte, verwickelte in verschiede-
nen Etappen alle Bereiche des Lebens in seine Prozef}fiihrung. Die Theologie, die Kunst, die
Geschichte, das Recht, der Staat und die Politik, schliefllich die Vernunft selber, werden
frither oder spiter vor seine Schranken zitiert und haben sich zu verantworten. Die biirger-
liche Geistigkeit fungierte in diesem Rechtshandel als Ankliger, als oberste Urteilsinstanz
und — was fiir die Geschichtsphilosophie von entscheidender Bedeutung sein sollte — als
Partei zugleich. Der Fortschritt war immer schon auf seiten der biirgerlichen Richter. Nie-
mand und nichts konnte der neuen Gerichtsbarkeit entrinnen, und was jeweils dem Urteil
der biirgerlichen Kritiker nicht standhielt, wurde der moralischen Zensur iiberantwortet, die
das ihrige tat, den Verurteilten zu diskriminieren und so den Urteilsspruch zu vollstrecken.
,Wer dieses nicht erkennen kann/ den seh’ man mit Verachtung an‘ (ebd.). — Zu Goethes
sunzeitgemiflem“ Geschichtsbild und zu seiner Methode, sich den ,Zumutungen® der
modernen Geschichtsphilosophie und ihres Fortschrittsmodells zu entziehen, vgl. den Auf-
satz von Reinhart Koselleck: Goethes unzeitgemifle Geschichte. In: Goethe-Jahrbuch 110
(1993), S.27-29; hier S. 29. — Zum entsprechend unzeitgemiflen Revolutionsbegriff
Goethes vgl. Thomas P. Saine: Revolution und Reform in Goethes politisch-geschichtli-
chem Denken und in seiner amtlichen Titigkeit zwischen 1790 und 1800; ebd., S. 147-162.

Insbesondere die Auseinandersetzung um Kirchenverfassung und Priestereid gaben dem
Streit zwischen Revolution und Konterrevolution die fanatischen Ziige des Konfessionsha-
ders und forcierten den Antiklerikalismus der radikalen Revolutionspartei, und es waren
dann vor allem die den Zivileid verweigernden katholischen Priester, die 1792 den, wie es
bei Goethe heiflt, ,grenzenlosen Mordtaten® wihrend der ,griflichen ersten September-
tage“ (HA 10, S. 238 u. 244) in solchen Biirgerkriegsszenen zum Opfer fielen, in denen die
Revolution den Religionskrieg unter umgekehrten, profanen Vorzeichen zu wiederholen
schien. — Im Blick auf die Volonté générale im Rousseauschen ,Contrat social“ analysiert
Koselleck die Genese eines krypto- bzw. pseudotheologischen Gesinnungsterrors der poli-
tischen Religion der Moderne. Nachdem einmal die absolutismustypische Trennung von
individuellem Innenraum und politischer Auflenwelt aufgehoben ist, tritt die absolute
Moralitit des Gemeinwillens an die Stelle der formalen Souverinitit: ,Es ist die Diktatur,

20

20



Jene Angst, die die Revolution seit den Ereignissen in Paris im September
1792 verbreitet und in deren Sphire Goethe als Begleiter der Koalitionsarmee
gerit, ist als das Urmotiv seiner Krisenphinomenologie zu begreifen. ,Herz-
krimpfe® stellen sich bei dem Verehrer des Ordnungsprinzips stets ein, wenn er
einer vermeintlichen Reprise der revolutioniren Ereignisse auch die wiederkeh-
rende Drohung des Urschreckens ansiceht.

Wenngleich Goethe den revolutioniren Bruch in Europa nun gerade nicht im
Sinne des geschichtsphilosophisch inspirierten prozessualen Krisenverstindnis-
ses deutet, so stimmt seine Krisenphinomenologie — freilich in einem aus-
schliefllich diagnostisch-pathologischen Sinn — gleichwohl auf verbliffende
Weise iiberein mit den Analysen der modernen Krisentheoretiker des 19. Jahr-
hunderts. Dieses Jahrhundert, so Goethes spiterer Befund, ,.kénne nicht einfach
die Fortsetzung der fritheren® sein, jenes Sikulum, das aus dem fundamentalen
Epochenbruch der Franzgsischen Revolution und der nachfolgenden Revolutio-
nen in Europa hervorgeht, schien ihm vielmehr ,zum Anfange einer neuen Ara
bestimmt* (Goethes Gespriche, 25.9. 1829 [A. E. Odyniec], BH I11/2, S. 471),
als deren Charakteristikum er wiederum die Verzweigung der Krise in alle
Lebensbereiche ansieht. ,Die Menschheit®, so konstatiert er 1830, ,steckt jetzt
in einer religidsen Krisis“ (Goethes Gespriche, 8.6.1830 [F. v. Miiller],
BH II1/2, S. 640). Im Blick auf die Romanliteratur der Moderne diagnostiziert
Goethe den ,Zustande eines heftigen Fiebers®, der in diesem besonderen Fall
dann allerdings fiir einmal auch ,eine bessere Gesundheit als heitere Folge®
haben kann (Goethe an Zelter, 28. 6. 1831, HA Briefe 4, S. 434). Hinsichtlich
der Kunst im allgemeinen sieht er indessen dann gar ,eine barbarische Zeit
kommen®, in der die romantische, in seinen Augen pseudotheologisch inspirierte
Moderne ,das Vortreffliche nicht anerkennt“ und die Negation der tiberlieferten
Kultur der ,Alten” statuiert (EckermannGespr., 22. 3. 1831, S. 487).

die sich so sehr vom Absolutismus unterscheidet, als der private Innenraum, den Hobbes
aus dem Staat ausgespart hatte, erfafit werden soll. Der absolutistische Staat geht zugrunde
an dem unbewiltigten Rest, der aus dem religiésen Biirgerkrieg in ihn hineinragte und der
jetzt — in der verinderten Situation — die Revolution wieder in Bewegung setzen wird. (...)
Ist einmal die Herrschaft des fiirstlichen Willens durch die Herrschaft des Allgemeinwillens
ersetzt, so mufl konsequenterweise die Einheit von Innen und Auflen erzwungen werden.
,C’est sur les volontés encore plus que sur les actions, qu’il (le véritable homme d’état)
étend son respectable empire.” Das anfingliche Postulat des Kollektivs — und gerade hier
erweist sich sein fiktiver Charakter — muf§ durch Gleichschaltung der Individuen verwirk-
licht werden. Thr Weg ist der Terror und ithre Weise die Ideologie. (...) Die so lange ersehnte
Herrschaft der Gesinnung, der 6ffentlichen Meinung, verwirklicht sich nur, indem jeweils
festgesetzt wird, was an Gesinnung als gut zu gelten hat. Nachdem die Aufklirung jeden
Unterschied zwischen Innen und Auflen beseitigt hat, alle arcana entlarvt hat, wird die
Offentlichkeit zur Ideologie. Die Gesinnung herrscht, indem sie hergestellt wird. Die
moralische Zensur hat sich bei Rousseau verstaatlicht, der 6ffentliche Zensor wird zum
Chefideologen.“ Koselleck (Anm. 10, Kritik und Krise), S. 137 .

21



Neben der Diagnose einer allgemeinen Bewufitseinskrise gehdrt dann weiter-
hin die Aussicht auf die 6konomischen Turbulenzen, die die industrielle Revolu-
tion begleiten, zu den Perspektiven des Krisenphinomenologen Goethe, der
Papiergeld und Notenpresse, Inflation und Spekulation, Geld- und Handelskri-
sen in der Folge des neuen Maschinenwesens zu den bestimmenden Merkmalen
des 19. Jahrhunderts zihlt. Jene Schilderung des Mifiverhiltnisses zwischen Pro-
duktionskriften und Produktionsverhiltnissen als Konsequenz der Maschi-
neninstallation, die Goethe in die ,,Wanderjahre® integriert, unterscheidet sich
kaum von der Analyse der 6konomischen Krise, die 15 Jahre spiter Marx und
Engels in den Begriffen ihrer Kritik der Nationalokonomie darstellen werden.
Auch Goethe zeigt das Schicksal der ,iberzihligen Produktionskrifte® im
Maschinenzeitalter und zeichnet das Bild von der Krise, ,in der die Leute vor
lauter Uberflufl verhungern.“*! Dieser Vergleich lifit dann wiederum die charak-
teristische pathologische Intention der Goetheschen Krisenphinomenologie
hervortreten, die die spezifisch moderne Deutung der Krise im Sinne des
gesetzmifligen Geschichtsprozesses — der dann im Konzept von Marx und
Engels notwendigerweise die Revolution vorbereitet — strikt ausschlief3t.”?

Das profane chiliastische Bewufltsein, das die Krisenerfahrung heilsge-
schichtlich auflidt und mithin positiv auslegt, zihlte der Pathologe Goethe viel-
mehr zu den besonders irritierenden Phinomenen des 19. Jahrhunderts. Die
geschichtsphilosophische Transformation der historischen Wirklichkeit, der
Realititsverlust — so das nun schon verzweiflungsvolle Urteil des Naturwissen-
schaftlers Goethe — der ebenso abstrakten modernen Naturwissenschaft sowie
die ungeheure Dynamik der neuen Okonomie des Maschinenwesens stimulieren
als verhingnisvoll gleichsinnige Krisenphinomene in Goethes Augen eine veri-
table Zukunftshysterie. ,Alles* in diesem Jahrhundert sei ,veloziferisch® und
yultra®, ,alles transzendiert unaufhaltsam®, die Bewegungs- und Fortschritts-,
Abstraktions- bzw. Konstruktivismusutopie der Moderne droht die Realitit des
gegenwirtigen Seins zu verschlingen: ,Dafl man im nichsten Augenblick den
vorhergehenden verspeist®, so stellt Goethe fassungslos fest, sei ,das grofite
Unheil“ der neuen Epoche (HA 8, S. 289, Nr. 29 u. HA Briefe 4, S. 146 {.). Die
horrenden Beschleunigungseffekte der dynamisierten Wirklichkeitserfahrung
erzeugen in Goethes Augen veritable ,Zeitstrudel* (ebd.), die das Individuum
aus dem Selbstsein wie iiberhaupt aus jedem konzentrierten Dasein herausreiflen.

Jacob Burckhardt, als Pathologe der Weltgeschichte Goethes Spuren folgend,
wird eine Generation spiter die Beschleunigung des Weltgeschehens zur
»furchtbaren Schnelligkeit sowie die ,elektrische Schnelle“ eines nervésen Zeit-
geistes als typische Krisensymptome analysieren und die ,allgemeine Unruhe®

! Friedrich Engels: Umrisse zu einer Kritik der Nationalskonomie (1844). MEW, Bd. 1
(1956), S. 516.

2 Vgl. die teleologische Krisendeutung im ,Manifest der Kommunistischen Partei“ (1848).
MEW, Bd. 4 (1959), S. 467. Dazu Koselleck (Anm. 6, GGB), S. 645-647.

22



des auf die ,Hauptkrisis“ zusteuernden 19. Jahrhunderts beschreiben, das, ange-
trieben durch die ,auflerordentliche Steigerung des Erwerbssinnes, alles — auch
Wissenschaft, Kunst und Dichtung — ,,zum blofien business“ transformiere.”

Gerade die moderne Idee, jene Beschleunigung des Daseins- und Zeiterleb-
nisses als Konsequenz eines geregelten Geschichtsprozesses zu deuten und das
,Veloziferische® des Jahrhunderts als Ausdruck einer heilsgeschichtlichen Bewe-
gung anzusehen, nimmt sich in der pathologischen Perspektive Goethes als
Symptom eines profanen Sektenwesens aus, das die irrationale Atmosphire der
Krisenepoche prigt. Den ,Hansnarren®, die, im unerschiitterlichen Glauben an
das utopische Versprechen der Geschichte, der Vergangenheit und der Gegen-
wart in kompromiflloser Radikalitit den Prozefl machen und im messianischen
Bewuf3tsein, die Erlésung der Menschheit ins Werk zu setzen, ,alle von vornen
anfangen“ und ,dem Unerreichbaren, der Utopie also, ,genugtun“ wollen,
schaut Goethe, wie er im Januar 1829 an Zelter schreibt, ,seit 1789 zu“
(2. 1. 1829, HA Briefe 4, S. 309 {.).

1830, wihrend der ,Reprise der Tragddie von 1790%, als sich ,nach vierzig
Jahren der alte tumultuarische Taumel wieder erneuert, blickt Goethe dann
insbesondere auf die ,Narren“ der saint-simonistischen ,Sekte®, die sich einbil-
deten, ,die Vorsehung verstindig spielen zu konnen (Goethe an Zelter,
28. 6. 1831, HA Briefe 4, S. 434). In den Pariser Journalen Le Temps und Le
Globe studierte Goethe das Programm der ,Religion Simonienne®, deren
Anhinger erklirten, das der Krise immanente Bewegungsgesetz durchschaut zu
haben und in Kenntnis der vermeintlichen Teleologie das ohnehin feststehende
Urteil der Heilsgeschichte in der Praxis eines radikalen industriellen und gesell-
schaftspolitischen Konstruktivismus vorwegnehmen zu kénnen. Die Krise des
19. Jahrhunderts, so heifit es im sikularisierten heilsgeschichtlichen Konzept der
politischen Theologie Saint-Simons, erfordere eine bis an die Wurzel der religis-
sen und moralischen, philosophischen und wissenschaftlichen Uberlieferung
reichende, die politischen und 6konomischen Fundamente ausléschende Revo-
lution, ein ,changement total du systéme social“, aus dem dann das neue
»systeéme industriel“ hervorgehe.*

» Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen (4. Kapitel: Die geschichtlichen Kri-
sen, 1870/73). Leipzig 1935 (Kréners Taschenausgabe, Bd. 55), S. 164, 168 f. u. 202 f. Vgl.
hier auch Burckhardts Bewertung der Julirevolution von 1830, deren ,,allgemeine Bedeutung
als europiische Erschiitterung viel grofler als die speziell politische® gewesen sei, insofern
mit ihr in Westeuropa ,,die Ausbildung eines allgemeinen politischen Radikalismus“ begon-
nen habe (ebd., S. 194 f.).

Claude Henri de Saint-Simon: Du systéme industriel (1824); zit. nach Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 631. Uber Saint-Simons Verwendung des Krisenbegriffs im Sinne des modernen
prozessualen Geschichtsdenkens und mithin in der Bedeutung des charakteristischen
LStrukturbegriffs der Neuzeit“ vgl. auch Koselleck (Anm. 6, HWP), S. 1237: ,,St. Simon hat
diese Bedeutung zentral verwendet: ,L’espéce humaine‘, schreibt er 1813, ,se trouve engagée
dans une des plus fortes crises qu’elle ait essuyée depuis I'origine de son existence’. Das
ganze soziale System werde von Grund aus umgestiirzt, und es komme darauf an, mit der

24

23



Auf bestechende Weise gelang es Gottlieb C. L. Schuchard nachzuweisen,
dafl Goethe, als er 1831 an der Vollendung des ,Faust arbeitete, dem Helden
der Tragddie in wortlichen Zitaten und paraphrasierend die technizistisch-
konstruktivistische Utopie Saint-Simons und dessen modernen Plan einer kom-
pletten Unterwerfung der Natur in den Mund legt.”” Die Monologe des 4. und 5.
Aktes spricht also, anders wird man diesen literaturgeschichtlichen Befund nicht
verstehen kodnnen, einer der von Goethe so gefiirchteten modernen ,,Hansnar-
ren®, die sich einbilden, die ,,Vorsehung® spielen zu kénnen. ,Es ist nichts trau-
riger anzusehen®, so heifit es in einem Aphorismus des Krisenphinomenologen
Goethe iiber die Utopie der Moderne, ,als das unvermittelte Streben ins Unbe-
dingte in dieser durchaus bedingten Welt; es erscheint im Jahre 1830 vielleicht
ungehoriger als je“ (HA 12, S. 399, Nr. 252). Die Fausttragddie zeigt jenes trau-
rigste Bild des ungeduldig ,ins Unbedingte“ Strebenden, der die realen, histo-
risch bedingten Modi des menschlichen Daseins negiert, um dem ,, Unerreichba-
ren genugzutun.

An dieser Stelle schliefit sich in der einleitenden Exposition der Kreis der
Argumentation, denn die Vollendung der Faustdramas wird man nun als jene
»grofite Denkiibung® erkennen kénnen, in der Goethe auf die ,Reprise der Tra-
gddie von 1790, die thm 1830 als grofite ,Krisis“ erschienen war, reagierte.
Seinem Dramenhelden Faust, so lautet die These der vorliegenden Studie,
verletht Goethe die Physiognomie eines Reprisentanten und dariiber hinaus
eines archetypischen Agenten der Krise. Als solcher betritt er indessen nicht erst
in jenen Szenen die Bithne, die Goethe unter dem Eindruck der Revolutionsre-
prise des Jahres 1830 schreibt. In der Rolle des modernen Krisenagenten, so legt
es dieselbe Hypothese dann weiterhin fest, agiert der Ungeduldige schon im
Faustfragment von 1790. Bereits die Verse, die Goethe nach der Riickkehr aus
Italien in das Drama eingetragen hatte, spiegeln das Erschrecken des Dichters
tiber die ,Tragodie von 1790 wider. Die bruchstiickhaft vorliegende Jugend-
dichtung schien freilich pridestiniert zu sein fiir jene Umarbeitung im Sinne der
Krisenphinomenologie, die dann tiber vierzig Jahre andauern sollte. Denn schon
in den iltesten Nachtszenen hatte der Autor, wohl auch mit dem Interesse des
Pathologen, den Helden in einer fundamentalen Lebens- und Identititskrise
gezeigt. Todesangst, Todessehnsucht und Katastrophenfaszination, Vernich-
tungs- und Betiubungsphantasien, Wiedergeburts- und Erldsungsimaginationen
erschiittern und bestimmen von Anfang an Fausts Bewufitsein, das dann zum
Abbild der irrationalen Obsessionen einer Krisenepoche werden konnte.

Soziologie jenes Gegenmittel zu entwickeln, ,de terminer d’une maniere douce I'effroyable
crise dans laquelle toute la société européenne se trouve engagée ... .«

Dazu ausfiihrlich im Abschnitt ,,Positionen der Forschung®, s. unten, S. 595-605.

Albrecht Schéne spricht im Blick auf die ,euphorischen Aufschwiinge und tiefen Abstiirze*
des Protagonisten der ersten Nachtszenen von einer ,geradezu manisch-depressiv anmu-
tenden Figur“ (Schéne, S. 207). Und schon in der , Frithen Fassung® des Dramas (zwischen
1768 und 1775 entstanden), so weiterhin Schénes Kommentar, deutet die kritische

26

24



Das Drama des ungeduldigen Strebens Fausts soll im folgenden, insbesondere
im Blick auf die 1831 fertiggestellten Partien der Tragddie, als literarischer Aus-
druck der Goetheschen Krisenphinomenologie gelesen werden. Es wird sich
zeigen, dafl ,unbedingte Titigkeit“ gerade in Fausts Fall ,zuletzt bankerott®
macht und dafl die ,allgemeinen Begriffe und der ,grofle Diinkel“ auch in der
Tragddie der Ungeduld ,immer auf dem Weg*“ sind, ,entsetzliches Ungliick
anzurichten® (HA 8, S. 286 f., Nr. 21 u. 31). Zur grotesken Karikatur verzerrt
der einundachtzigjihrige Dichter die aus der europiischen Krise hervorgehende
utopische Mission der Menschheitserlésung in den Monologen und Taten seines
ungeduldigen Protagonisten. Die Bilder einer paradiesischen Zukunft vor Augen
und unter Berufung auf die ,,ganze Menschheit negiert der radikale Aktivist die
Uberlieferung sowie das historisch bedingte Sein der Gegenwart und léscht die
Realitit aus zugunsten der technizistischen Unterwerfung der Natur und zum
Zwecke der voluntaristischen Neukonstruktion der Menschenwelt, um solcher-
maflen das megalomane Projekt, ,die Erde mit sich selbst zu verséhnen®, vollen-
den zu konnen. Schliefflich 138t Goethe seinen Helden sogar das total profane
und zugleich quasireligiése Erlosungsversprechen der Moderne deklamieren, das
jene Identitit von Arbeit und Sein verheifit, in der sich die Selbstbefreiung des
Menschen verwirklichen soll. Die ursichliche Verkniipfung dieser Verheiflung
mit dem in der Tragddie vorangehenden Gewaltexzefy wird man in der histori-
schen Perspektive der Untersuchung als charakteristische Gedankenfigur des
Krisenphinomenologen Goethe erkennen kénnen: Das Drama, das Goethe als
Reaktion auf die vermeintliche Wiederholung der , Tragddie von 1790“ vollendet,
zeigt die Reprise des ,schrecklichsten Ereignisses“ als Zivilisationsbruch: Ent-
seelt von der schieren Angst unter den Verhiltnissen des Terrors, sinken
Philemon und Baucis dahin.”

Gemiitsverfassung des Knittelvers-Faust auf die Identitits- und Bewufitseinskrise einer
ganzen Epoche hin: ,Fausts Eingangsverse bezeichnen die Voraussetzung fiir alles Fol-
gende. Jedes Schulwissen (...) erscheint ihm sinnlos, und vor der Angabe ,leider auch Theo-
logie gewinnen seine spiteren Leugnungen fundamentaler christlicher Glaubenssitze (...)
die Schirfe des wissentlich vollzogenen Abfalls. Das ,verlorene Ich® einer glaubenslosen, tief
skeptischen Neuzeit betritt die Bithne“ (ebd., S. 833).

7 Zum Gewaltbegriff in Goethes ,,Faust“ und dariiber hinaus in Goethes Oeuvre vgl. Ernst
Osterkamp: Gewalt in Goethes Faust. In: Roswitha Schieb (Hg.): Peter Stein inszeniert
Faust von Johann Wolfgang Goethe. Das Programmbuch Faust I und II. Kéln 2000, S. 297-
302. Osterkamp erliutert die fiir Goethes Ordnungsdenken charakteristische Unterschei-
dung zwischen einer kreativen Gewalt, die im Einklang mit der Ordnung der Natur sowie in
Riicksicht auf die historisch bedingten Modi der Menschenwelt wirkt (im Sinne von
potestas und vis), und den destruktiven Energien einer ganz anderen Gewalt, die als Chaos-
und Willkiirorgan (im Sinne von violentia) die natiirlichen und tiberlieferten Ordnungsge-
fiige zerstort (ebd., S.297f.). Gerade im Hinblick auf das in Goethes Ordnungsdenken
aufgeficherte Bedeutungsspektrum des Gewaltbegriffs ist dann freilich, wie Osterkamp
eindrucksvoll belegt, der singulir destruktive Gehalt jenes Gewaltexzesses zu erkennen, den
Goethe — ,mit einer Radikalitit ohnegleichen® (ebd., S.300) — in der Nachtszene des 5.
Aktes des zweiten Tragddienteils inszeniert. Im Sinne der Faustdeutung der vorliegenden

25



Im folgenden wird der pathologische Befund des Krisendiagnostikers zu
erliutern sein, demnach der revolutioniren Destruktion der tiberlieferten Zivili-
sation nicht nur die ontologische Negation des Gottesgedankens und der religio-
sen Kultur, der Geschichte und der natiirlichen Lebens- und Weltverhiltnisse,
sondern eine veritable Ontophobie zugrunde liegt. Die Textanalyse wird jenen
ursichlichen Zusammenhang vor den Blick bringen, der zwischen Fausts revolu-
tionirem Aktivismus, seinem Plan zur Totalkolonisation der {iiberlieferten
Lebensverhiltnisse und seinem Lebenshafl besteht. Es wird sich dann zeigen, dafl
der moderne Radikalismus der Destruktion und der Neukonstruktion der Welt
unmittelbar hervorgeht aus Fausts Verfluchung des gegenwiirtigen, augenblickli-
chen Seins. Die antimetaphysische Revolte des Prometheus, des Urheroen der
Moderne, transformiert Goethe im Drama des unbedingten Strebens in eine
paranoide Protestation gegen das Dasein schlechthin. Er demonstriert, daf}
Fausts Angriff gegen die konkrete Ordnung der Natur und der historisch
bedingten menschlichen Kultur motiviert wird durch die radikale — ,ontologi-
sche — Negation der Existenz.”® Weil Faust das Unbedingte begehrt und die
fundamentalste Bedingung der Ordnung des Seins, das Da- und Hiersein, nicht
ertrigt, zerstort er das Leben und die Objekte der individuell bestimmten
Lebensrealitit: Baum, Haus und Garten. Der heilige Hain von Philemon und
Baucis, den das Projekt der Weltkolonisation ausléscht, erinnert indessen nicht
nur an den Weinberg Naboths, sondern zugleich an einen griechischen Tempel-
und einen christlichen Kirchenbezirk. Es ist der ,alte Gott“ Europas, auf den
Philemon und Baucis ,vertraun®, und es ist, so wird es sich im ideengeschichtli-

Studie wire dann allerdings Osterkamps Befund, Goethe verabschiede ,mit der Vernich-
tung der Idylle im Schluflakt seines letzten Werks die Vorstellung, es sei unter den Bedin-
gungen der Moderne eine gewaltfreie Kunst noch méglich® (ebd.), hinsichtlich der dramati-
schen Krisenphinomenologie Goethes auszuweiten: Der Krisenphinomenologe inszeniert
im ,Faust“ die spezifische Gewalt des utopischen Projekts der Moderne, die Natur zu
unterwerfen und die Menschenwelt komplett neu zu konstruieren, und der ungeduldig
strebende Faust selbst ist in der kritischen Perspektive des Goetheschen Ordnungsdenkens
der Agent dieser voluntaristischen Utopie.

In der Tradition der Forschungen Eric Voegelins zu den politischen Religionen der
Moderne stehend, analysiert Gerhart Niemeyer den fiir das radikale Denken der Moderne
charakteristischen Zusammenhang zwischen der ontologischen Negation der iiberlieferten
Ordnungsprinzipien — sei es der Gottes- und Schépfungsgedanke oder der Begriff eines
natiirlichen Logos des Kosmos oder der Regelkanon der tradierten Moral — und dem Akti-
vismusideal der totalen Revolution, die Gesellschaft auf den Triimmern der alten Welt
komplett neu zu konstruieren und dann auch die Natur vollstindig dem Konstruktivismus
des revolutiondren Willens zu unterwerfen. Gerhart Niemeyer: Between Nothingness and
Paradise (Urspr. 1971). South Bend 1998. Zur Verkniipfung der ontologischen Negation
mit der konstruktivistischen Utopie bei den radikalen Aufklirern und Frithsozialisten (bei
Meslier, Morelly, Mably, Babeuf, Turgot, Condorcet, Fourier, bei Saint-Simon und bei den
Saint-Simonisten) vgl. insbesondere die Kapitel ,Natura ex Machina“ und ,The ,Laws of
History* (ebd., S. 6-75). Zur Radikalisierung der ontologischen Negation, zum ,Ontopho-
bos‘ und zur irrationalen Inspiration der totalen Revolution ebd., S. 205 ff.

28

26



chen Zugriff auf die Thematik erweisen, die synkretistische europiische Zivilisa-
tion, die Faust ,,bis zur Wurzel® zerstort.

In dieser Perspektive wird man dann auch die prognostischen Qualititen der
Diagnose des Krisenphinomenologen Goethe erkennen kénnen. Sein Blick greift
weit ins 19. Jahrhundert und in die Moderne aus. Bereits im Pakt diktiert Faust
das moderne Gesetz der permanenten Revolution, die in keinem Augenblick zur
Ruhe kommen, nie ans Ziel gelangen darf und keine Grenze kennt, die sich in
der Bewegung selbst, ,,im Weiterschreiten“ — ,,unbefriedigt jeden Augenblick® —
erfiillt. Wie spiter Marx, so proklamiert bereits der saint-simonistisch inspirierte
Faust den neuen total profanen Adam, den Menschen als Arbeiter, der das
Nachdenken iiber die Ordnung des Seins abbricht und die Uberlieferung der
Weltinterpretation negiert, der sich selbst, die Welt und die Geschichte allein
durch Arbeit erschafft und dessen revolutionire ,Tat“ angetrieben wird durch
die quasireligiose Hoffnung auf den ganz anderen Gesellschaftszustand der am
Ende der Zeiten durch Arbeit erlésten Menschheit.

Den Vorschein des Willensevangeliums, das Nietzsche, der andere grofle
Krisenprophet des 19. Jahrhunderts, verkiindet, wird man desgleichen in der
Tragddie des unbedingten Strebens wahrnehmen kénnen. , Allein ich will“ lautet
Fausts Parole jener modernen Protestation gegen die bedingende Ordnung der
Existenz, die aufs ,,Ganze“ und auf das Unbedingte zielt. Wie die Arbeitsobses-
sion, so negiert auch ,,des allgewaltigen Willens Kiir“ Fausts an der ,,Wurzel“ der
europiischen — jiidische, antike und christliche Tradition verbindenden — Kultur-
synthese das iiberlieferte Zivilisationsprinzip, das jede Handlung vermittelnd
bezog auf die konkrete, gegebene Lebensrealitit und auf den Kosmos einer
,Schopfung”.

Die Negation einer solchen Seinsordnung und des entsprechenden Schop-
fungsgedankens — ob religidser, philosophischer oder welcher Provenienz inner-
halb des europiischen Synkretismus auch immer — geht der Destruktion der
Realitit durch die modernen Revolutionire stets voraus, verfolgen sie doch das
Projekt, den neuen Menschen und die neue Welt nach ihren ganz eigenen Plinen
zu konstruieren.” Quasitheologisch wird man den Extremismus dieser Revolte
nennen kénnen — und gerade jene Qualitit motiviert das Erschrecken des Auf-

? Dazu Niemeyer (Anm. 28), S. 201: ,,,Radical‘ for Marx meant going ,to the root of things,
and the root of political order is found in the truths men hold in common concerning God,
man, nature, and history. Marx aimed straight at the heart of the Greco-Judaean-Christian
foundation of political order when he asserted that more than anything else, man s labor,
that he alone creates his own life, and that the coming-to-be of man goes on in history
through a succession of revolutions culminating in the socialist revolution. As much as
Nietzsche, Marx sought to destroy the common acceptance of a divine creation and a
created human nature, in view of which assumption political order in the West had been
conceived as the order of acting within a cosmos of natures, rather than as a project of
making both man and the world. The ,radicalness of Marx’s revolution thus consisted not
merely in his attack on private property but even more in his assault on the myth that has
instructed public order in the West.“

27



klirers Goethe iiber die Revolution —, weil sie den spirituellen Radikalismus der
Konversionstheologie, die das Leben in den Tod und den Tod ins Leben, das
Sein ins Nichts und das Nichts ins Sein verkehrt, sikularisiert. Der alte Adam, so
verlangt es auch das sikularisierte Konversionsprinzip der Revolte der Moderne,
mufl sterben, auf dafl der neue Mensch leben kann; nur aus den Triimmern der
alten Welt wird sich der Ubermensch der neuen Welt erheben kénnen. Eine
solche Weltwende und Umwertung des Seins prophezeien Marx und Nietzsche.
Die Krise gewinnt bei den beiden prominentesten Krisenphinomenologen der
Moderne den apokalyptischen Charakter eines Gerichtstages am Ende der Zei-
ten, sie ist das Purgatorium, das den historischen Progrefl beférdert.

Im Sinne dieses Konversionsgedankens einer profanen Eschatologie kiindigt
Nietzsche am Ausgang des 19. Jahrhunderts den Beginn der neuen Ara an: ,Ich
kenne mein Loos. Es wird sich einmal an meinen Namen die Erinnerung an
etwas Ungeheures ankniipfen, — an eine Krisis, wie es keine auf Erden gab, an die
tiefste Gewissens-Collision, an eine Entscheidung heraufbeschworen gegen
Alles, was bis dahin geglaubt, gefordert, geheiligt worden war. Ich bin kein
Mensch, ich bin Dynamit.“* Die Krise, so verheifit es Nietzsches apokalyptische
Predigt, vollendet in einem letzten ungeheuren Weltgefecht die Konversion des
falschen ins wahre Sein: ,Ich widerspreche, wie nie widersprochen worden ist
und bin trotzdem der Gegensatz eines neinsagenden Geistes. Ich bin ein froher
Botschafter, wie es keinen gab, ich kenne Aufgaben von einer Héhe, dass der
Begriff dafiir bisher gefehlt hat; erst von mir an giebt es wieder Hoffnungen. Mit
Alledem bin ich nothwendig auch der Mensch des Verhingnisses. Denn wenn
die Wahrheit mit der Liige von Jahrtausenden in Kampf tritt, werden wir
Erschiitterungen haben, einen Krampf von Erdbeben, eine Versetzung von Berg
und Thal, wie dergleichen nie getriumt worden ist. Der Begriff Politik ist dann
ginzlich in einen Geisterkrieg aufgegangen, alle Machtgebilde der alten Gesell-
schaft sind in die Luft gesprengt — sie ruhen allesamt auf der Liige: es wird Kriege
geben, wie es noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von mir an giebt es auf
Erden grosse Politik. -

* Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Warum ich ein Schicksal bin (1888). KSA, Bd. 6. Miin-
chen/Berlin 1980, S. 365.

' Ebd., S.366. — Drastisch illustriert Nietzsches moderne Variation des Konversionsgedan-
kens den ideengeschichtlichen Befund, dafl der totalen Revolution und ihrem ultimativen
Krieg gegen die alte Welt die radikale Negation des iiberlieferten Schépfungsgedankens und
der entsprechenden Ordnung des Seins ebenso wie die Proklamation eines neuen, absolut
profanen Schépfungsprinzips notwendigerweise vorausgehen: ,Will man eine Formel fiir
ein solches Schicksal, das Mensch wird? — Sie steht in meinem Zarathustra. ,- und wer ein
Schopfer sein will im Guten und Bésen, der muss ein Vernichter erst sein und Werthe zer-
brechen. Also gehért das héchste Bose zur hdchsten Giite: diese aber ist die schépferische.
Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben hat (im Horizont des
tiberlieferten Ordnungsdenkens, V1.); dies schliefit nicht aus, dass ich (nach Mafigabe der
modernen Umwertung der Werte und in der heilsgeschichtlichen Perspektive der modernen
Utopie, V1.) der wohlthitigste sein werde® (ebd., S. 366).

28



Abgriindig getrennt ist die ,frohe Botschaft® des chiliastischen Krisenver-
stindnisses Nietzsches von der Krisenphinomenologie Goethes, die im ,,Faust®
ihren literarischen Ausdruck gewinnt. Faust vollstreckt in eben der Radikalitit,
die thm Nietzsche spiter nicht zutrauen wollte, das vernichtende Urteil gegen
die reale Seinsordnung und nimmt in seinem voluntaristisch-konstruktivistischen
Kolonisationsprojekt die ,Versetzung von Berg und Thal“ resp. Land und Meer
in Angriff. Auch fiir Fausts unbedingten Willen zur Totalkonversion scheint die
Regel zu gelten, ,der muss ein Vernichter sein“, der, im Dienste des neuen
Heilsversprechens, ,ein Schépfer sein will“, so dafy der Beobachter des Dramas,
das Geschehen auf der Riesenbaustelle des Kolonisationswerks vor Augen und
eingedenk der herkémmlichen Kultur und ihrer Geschichte, lakonisch feststellt:
»Was sich sonst dem Blick empfohlen,/ Mit Jahrhunderten ist hin.“ (V. 11336 {.)
Die Vorstellung, daff sich diese radikale Negation des ,alten Gottes* und die
Destruktion seiner synkretistischen Kulturreligion noch innerhalb der europii-
schen Zivilisation vollziehe, daff gar im Aufstand eines neuen ,Dionysos gegen
den Gekreuzigten“ die Antike zuriickzugewinnen wire”, ist dem klassischen
Humanismus Goethes und seinem charakteristischen Konzilianzdenken voll-
kommen fremd. Wohl gerit die europiische Kultur auch in Goethes kritischer
Wahrnehmung des 19. Jahrhunderts in einen , Krampf von Erdbeben®, aber der
Krisenphinomenologe vermag diesem ,,Verhingnis“ iiberhaupt keine ,Hoffnun-
gen® abzugewinnen. Fausts totale Negation, die den Radikalismus der modernen
Revolution abbildet, konzipiert Goethe als reine Destruktion, aus der mitnichten
das wahre Sein, sondern allein eine nichtige Leere hervorgeht.

Der Gewimmelphantasie des sterbenden Faust, die den Bewegungszwang und
die Arbeitsdisziplin einer unzweideutig modernen Masse imaginiert, fiigt der
Pathologe der Krise einen beklemmenden Befund hinzu: Die charakteristische
Grundbestimmung der modernen Existenz auf der Tabula rasa der Uberlieferung
wird nicht die Freiheit, sondern die Angst sein, und zwar eine Angst, die glei-
chermaflen das Bewufitsein der Herren des Kolonisationsprojektes und ihrer
Knechte beherrschen und ubiquitir in der neuen Welt regieren wird. Dafl die
konkreten historischen und zeitkritischen Diagnosen nicht im Gegensatz stehen
zu den himmlischen Bildern des Tragddienepilogs, in dem die Ordnung des Seins
des ,Ewig-Weiblichen® iiber das ,,Ewig-Leere“ triumphiert, und dafl diese Szenen
die Krisenphinomenologie Goethes nicht aufheben, das werden die folgenden
Textanalysen belegen miissen.

L Wir werden®, heiflit es 1825 in einem Brief Goethes an Zelter, ,,mit vielleicht
noch wenigen, die Letzten sein einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt®
(6.5.1825, HA Briefe 4, S. 146 f.). In diesem Selbstverstindnis, so die Hypo-

2 Ecce homo (Anm. 30), S. 374. — Der moderne Prophet des Dionysischen agiert zugleich als
radikaler Aufklirer und schleudert seinen indolenten Zeitgenossen, die von der Kultur- und
Bewufitseinskrise Europas nichts wissen wollen, Voltaires Kampfparole ,Ecrasez I'infame*
entgegen (ebd.).

29



these, zu den ,Letzten® zu gehdren, die die Zivilisation des alten Europas repri-
sentieren, vollendet Goethe 1831 den ,,Faust®.

Auf die in dieser Tragddie dramatisierte Diagnose des revolutioniren Bruchs
der europiischen Uberlieferung wird man dann auch Goethes Ankiindigung
beziehen kénnen, daf§ sich das ,spezifische Gewicht“ seiner anderen Dichtungen
nach der Publikation des zum Opus posthumum bestimmten ,,Faust“ vermehren
werde (Goethe an Zelter, 4.9. 1831, HA Briefe 4, S.443.), macht doch die
pathologische Erkenntnis, die er in der Tragddie dramatisiert, sein Werk insge-
samt zum Dokument ,.einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt.“*

Im Sinne einer solchen Gewichtsvermehrung der historischen Bedeutung soll
in der vorliegenden Untersuchung insbesondere das philosophische Fundament
der Goetheschen Klassikdoktrin analysiert werden. Denn die ultimative
Denkiibung, in der Goethe in der Fausttragddie auf den Epochenbruch reagiert,
wird man angemessen nur verstehen koénnen, wenn man Goethes philosophische
Auslegung der Querelle des Anciens et des Modernes in den Blick nimmt. In der
literarischen Aktualisierung dieses Streits im ,,Faust® stellt Goethe dem progres-
siven Zeit- und Geschichtsverstindnis der eschatologischen Utopie der Moderne
die Zeiterfahrung der ,Alten‘ gegeniiber. Ex negativo ist das klassische Ideal des
Kairos immer auch in Fausts Fliichen auf das reale Sein gegenwirtig, der Gegen-
satz zwischen dem philosophischen Exerzitium der antiken Theoria und der
futuristischen Gedankenoperation der Moderne motiviert die Verschwérung des
ungeduldig Strebenden gegen den Augenblick.

Es liegt dann auf der Hand, jene beiden Kapitel der Goetheschen Lebensbe-
schreibung in die Darstellung seiner Krisenphinomenologie mit einzubeziehen,

» Goethes Zeitkritik, die sich in den drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts bis zur ,,Verdriefi-
lichkeit und Misanthropie®, zur ,chronischen Verdrossenheit und dann gar zu einem
yhabituell gewordenen Taedium vitae“ steigere, schildert Wolfgang Rothe: Der politische
Goethe. Dichter und Staatsdiener im deutschen Spitabsolutismus. Géttingen 1998. Insbes.
das Kapitel ,,Zeitkritik®, S. 39-61; hier S. 51. Rothe fithrt freilich die obsessiven Ziige des
Goetheschen Ordnungsdenkens — seinen ,Radikalpazifismus® (S. 39) — vor allem auf die
Idiosynkrasien eines hoffnungslos Unzeitgemiflen, ,um ein halbes Jahrhundert oder wenig-
stens vierzig Jahre zu spit“ Geborenen zuriick (S. 51). ,Die Zeit wird schwarz in schwarz
gemalt, die Welt erscheint so chaotisch und zerfallen, als stehe ihr Desaster unmittelbar
bevor® (S. 57). ,Endzeitgefithle“ und ,Katastrophenstimmung® bringen Goethe in Rothes
Perspektive als starrsinnigen und sichtlich neurotischen Greis in die Gesellschaft der Ultra-
konservativen: ,Sie sahen nur Zerfall und Niedergang, wo andere Zeitgenossen positive
politische Tendenzen ausmachten, die auf eine Republik, einen demokratischen Verfas-
sungsstaat hinzielten und sich nur anderthalb Dekaden spiter — 1848 in der Frankfurter
Paulskirche — manifestierten, mochten sie dort auch an der politischen Reaktion und sich
selber scheitern® (S. 61). Goethes Abwehrreaktionen gegen seine Zeit sind in Rothes
Zugriff indessen nur in einem vordergriindigen Verstindnis beschrieben; der ,revolutionire
Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts®, der Goethes Krisenbewufitsein in einem prinzi-
piellen ideen- und kulturgeschichtlichen Sinn motiviert, kommt in Rothes Studie nicht zur
Sprache, infolgedessen bleibt dann auch das philosophische Fundament der Goetheschen
Kritik der Moderne und ihrer konstruktivistischen Ideen verborgen.

30



in denen er den Widerspruch zwischen der iberlieferten und der modernen
Seinserfahrung schildert und mithin den revolutioniren Bruch autobiographisch
illustriert. Ist es doch gerade die Wahrnehmung der eigenen Unzeitgemiflheit,
die Goethe im 19. Jahrhundert, insbesondere in der Auseinandersetzung mit der
romantischen Moderne, dazu inspiriert, dreiffig Jahre nach den Revolutions-
bzw. Kriegsereignissen in Frankreich sowie dreiflig und dann gar vierzig Jahre
nach der Italienreise die entsprechenden Erinnerungen in der ,Campagne in
Frankreich® und in der ,Belagerung von Mainz“ sowie in der ,ltalienischen
Reise“ umzuarbeiten und zu publizieren. Unmiflverstindlich hat der Autobio-
graph die Schilderung der revolutioniren und kriegerischen Ereignisse in Frank-
reich, in denen sich in seinen Augen die ,neue Epoche der Weltgeschichte®
ankiindigte, bezogen auf die Darstellung der arkadischen Gliickserlebnisse in
Italien. Solchermaflen wiederholt die autobiographische Komposition die ideen-
geschichtliche Konstellation, die das Faustdrama zeigt. Inszeniert der Trago-
diendichter die Negation des Kairos und die Destruktion der klassischen Uber-
lieferung durch den Protagonisten der modernen zukunftshungrigen Ungeduld,
so zeigt der Autobiograph das therapeutische Potential des gleichen klassischen
Humanismus. Die Lektiire der entsprechenden Kapitel der Lebensbeschreibung
wird dann in der Tat das neue ,spezifische Gewicht“ des Goetheschen Klassizis-
mus bemessen kénnen, das dieser als Krisenprivention oder auch als Krisenreak-
tion gewinnt. Man wird dann erkennen, dafl Goethe, spitestens seit der , Trago-
die von 1790% den klassischen Humanismus als Antwort auf die spezifisch
moderne Angst konzipiert.™*

3 Diese Konzeption der klassischen Humanitit entspricht der Uberlieferung des Humanis-
musgedankens in einem ganz urspriinglichen Sinn, denn gerade als Krisen- und Angstthera-
peutikum entwickelt Cicero in den Biirgerkriegswirren der rémischen Republik das Zivili-
sationsideal der Humanitit. Der konkrete praktische Gehalt des Humanititsbegriffs
Ciceros lenkt den Blick dann weiterhin auf die diitetisch-therapeutische Intention jener
antiken Philosophie, in der die Theorie von der Ethik sowie vom Leiden und von der
Eudimonie des alltiglichen Lebens nicht zu trennen ist. In diesem praktischen Verstindnis
hat zuletzt Pierre Hadot die antike Philosophie im allgemeinen als intellektuelles Exerzi-
tium der Krisen- und Angstprivention beschrieben. Hadot ist infolgedessen dann auch im
5. Kapitel der vorliegenden Studie der Stichwortgeber fiir die Darstellung der klassischen
und in diesem Sinne dann auch krisentypischen Lebenskunstlehre Goethes und ihrer anti-
ken Quellen. Pierre Hadot: Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike
(Urspr. Paris 1981/87: Exercises spirituels et philosophie antique). Berlin 1991. — Ders.:
Wege zur Weisheit oder: Was lehrt uns die antike Philosophie? (Urspr. Paris 1995: Qu’est-
ce que la philosophie antique?) Frankfurt 1999. — ,Angst“ lautet das Schliisselwort in der
berithmten ,Gedenkrede®, die Albert Schweitzer anlifilich des 100. Todestages Goethes am
22.3.1932 in Frankfurt hilt. Albert Schweitzer: Goethe. Vier Reden. Miinchen 1950; hier
S. 49 f. In der fiir die religionsgeschichtliche Schule der liberalen Theologie charakteristi-
schen Perspektive gewinnt Goethe die Konturen eines idealtypischen Reprisentanten der
Aufklirung, dessen Humanismus Schweitzer im Sinne seines kulturreligiés bestimmten
Zivilisationsideals der ,Ehrfurcht vor dem Leben® deutet und dann als Antidot gegen die
chiliastisch inspirierte Krisenfaszination des Jahres 1932 aktualisiert. Der gleiche aktualisie-

31



Der historischen Fragestellung entspricht schliefflich auch die Gliederung der
vorliegenden Untersuchung: Das erste Kapitel gibt einen Uberblick iiber die
Themen der Goetheschen Krisenphinomenologie im 19. Jahrhundert. Im zwei-
ten Kapitel folgt die Analyse der ,Campagne“ und der ,Belagerung®. Die beiden
autobiographischen Schriften werden in Riicksicht auf die Intentionen des
Krisenphinomenologen gelesen, die dieser im 19. Jahrhundert mit der Publika-
tion seiner Kriegserinnerungen verband. Das gleiche gilt fiir die kritische Lektiire
der ,Italienischen Reise®, die sich im dritten Kapitel anschliefit. Auch in diesem
Fall steht das zeitkritische Interesse im Mittelpunkt der Textanalyse, das 1816/17
bzw. 1829 den Erinnerungen an Italien eine aktuelle Bedeutung gibt. Wie
Goethes Wahrnehmung des revolutioniren Epochenbruchs die autobiographi-
sche Komposition im ganzen prigt und Kriegs- und Italienerinnerungen aufein-
ander bezieht, so strukturiert der Widerspruch zwischen dem Seins- bzw.
Zeitverstindnis der klassischen Uberlieferung und der Moderne die einzelnen
Biicher der Lebensbeschreibung auch im besonderen. Arkadische Szenen evozie-
ren in den Kriegserinnerungen ebenso den charakteristischen Kontrast, wie dann
auch die Krisenphinomenologie in die italienischen Gliicksbiicher eindringt. Ein
Exkurs verfolgt die Spur, die von diesem vom Autobiographen wohlkalkulierten
Gegensatz zur dramatischen Krisenphinomenologie des Faustautors fiihrt.

Im vierten Kapitel schlieffit sich, der Chronologie der Vollendung des
Faustmanuskriptes folgend, die Textanalyse des 5. und 4. Aktes des zweiten
Tragodienteils an, ehe dann jene Textpassagen, die 1831 die ,,Liicke” des zweiten
Tragodienteils fiillen, in Beziehung gesetzt werden zu den Studierzimmerszenen,
die Goethe im ersten Teil der Tragddie in die ,Liicke seines alten Faustfrag-
ments eingeriickt hatte.

rende Zugriff kennzeichnet Schweitzers Analyse der ,,Angst“ des Aufklirers Goethe, der
den verhingnisvollen Irrationalismus eines modernen Sektenwesens und dessen ,magische
Attraktion im ,Faust“ vorausgeahnt habe. Auf die 1932 ganz gegenwirtige ,Magie“ der kri-
sentypischen Demagogen, die den entwurzelten Individuen ,in dem restlosen Aufgehen in
der organisierten Gesellschaft* die Erlésung von einer isolierten, sinnlosen und entfremde-
ten Existenz verheiflen und auf die entsprechende Faszination des ,Massenwillens“ bezieht
Schweitzer die katastrophischen Bilder der Tragodie: ,,Aber was ist das anderes, als daf} wir,
wie Faust, uns in furchtbarer Verirrung von der Natur loslésen und der Unnatur iiberant-
worten? Uberhaupt, was ist das, was in dieser grausigen Zeit vor sich geht, anderes als eine
gigantische Wiederholung des Faustdramas auf der Biithne der Welt? In tausend Flammen
brennt die Hiitte von Philemon und Baucis! In tausendfacher Gewalttitigkeit und tausend-
fachem Morden treibt entmenschte Gesinnung ihr frevelhaftes Spiel! In tausend Fratzen
grinst uns Mephistopheles an! In tausendfacher Weise hat sich die Menschheit dazu bringen
lassen, das natiirliche Verhiltnis zur Wirklichkeit aufzugeben und ihr Heil in den Zauber-
formeln irgendeiner Wirtschafts- und Sozialmagie zu suchen, die die Moglichkeit aus dem
wirtschaftlichen und sozialen Elend herauszukommen nur immer in weitere Ferne riickt!
Und der grausige Sinn dieser Zauberformeln, welcher Art von Wirtschafts- und Sozialmagie
sie auch angehéren, ist immer eben dieser, dafl der einzelne sein materielles und geistiges
Eigendasein aufzugeben und nur noch als Angehériger einer materiell und geistig restlos
tiber ihn verfiigenden Vielheit zu existieren habe® (ebd., S. 48).

32



Schliefllich folgt im 5. Kapitel die Darstellung der antiken Eudimonie- und
Kairoslehre, die man als das philosophische Fundament des klassischen Huma-
nismus Goethes ansehen darf und deren Negation durch das utopische Fort-
schrittsdenken der Moderne Goethe als Faustautor in Szene setzt.

Der Unterscheidung der vorliegenden Darstellung der Goetheschen Krisen-
phinomenologie von Oswald Spenglers pessimistisch-geschichtsphilosophischer
Faustdeutung, vor allem aber der Berufung Karl Léwiths, des im 20. Jahrhundert
wohl bedeutendsten Kritikers der modernen Geschichtsphilosophie, auf Goethe
als Zeitzeugen des ,revolutioniren Bruchs im Denken des 19. Jahrhunderts* gilt
der ideengeschichtliche Epilog, der dann auch Georg Lukics, den im 20. Jahr-
hundert wohl prominentesten Reprisentanten der geschichtsphilosophisch-
perfektibilistischen Faustdeutung, in die Analyse der philosophischen Goethe-
rezeption mit einbezieht. Die Gegeniiberstellung von Léwiths Geschichtsskepsis
und Lukdcs” Geschichtsglauben vermag jene fiir das 20. Jahrhunderts so charak-
teristische  intellektuelle Auseinandersetzung um die perfektibilistische,
geschichtsphilosophisch bestimmte Utopie der Moderne zu reprisentieren, die
der historischen und philologischen Fragestellung der vorliegenden Untersu-
chung Brisanz verleiht.

Da gerade die Faustphilologie im Spannungsfeld jenes geschichtsphilosophi-
schen Disputs des 20. Jahrhunderts steht, erschien es zuletzt angebracht, den
germanistischen Forschungsbericht auf den ideengeschichtlichen Epilog folgen
zu lassen und ans Ende der Studie zu stellen, um solchermaflen noch einmal die
den gesamten Argumentationsgang bestimmende Verbindung von Ideenge-
schichte und Literaturwissenschaft ins Blickfeld zu riicken. Angesichts der
wahrhaft ,faustischen Dimensionen‘, die nun ihrerseits die philologische Litera-
tur zu ,Faust“ — mit ihren unterdessen wohl tiber 10000 Titeln — angenommen
hat, war freilich der Forschungsbericht einzuschrinken auf solche Positionen der
Faustdeutung, deren exemplarische Erliuterung es dem Verfasser erlaubt, die
eigene Arbeit einzuordnen in die literaturwissenschaftliche Topographie.

In Riicksicht auf die geschichtliche Bestimmung der Thematik ist sich der
Verfasser dann allerdings auch bewufit, nur einen Moment im historischen
Bedeutungswandel des Goethebildes und seiner Dichtung festhalten zu kénnen,
wird doch bereits am Ende des 20. Jahrhunderts und vor allem in der Retrospek-
tive auf dieses ,Zeitalter der Extreme® — wie nun gerade ein marxistischer Histo-
riker bekennt — kein kritischer Zeitgenosse mehr auf die Idee kommen kénnen,
die profane Geschichte als Fortschritt zur Freiheit zu begreifen und ihre Krisen,
Katastrophen und Tragddien als Instrument einer geschichtsimmanenten
Vernunft anzusehen.”

% Eric Hobsbawm: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts (Urspr.
London 1994: Age of Extremes. The Short Twentieth Century 1914-1991). Miinchen/Wien
1995, S. 18 u. 25. Mit der Auflésung der Sowjetunion endet das ,kurze 20. Jahrhundert®,
das Hobsbawm auch das ,Jahrhundert der Religionskriege“ nennt, ,,deren Hauptmerkmal

33



ge

Zugleich sind freilich jetzt schon die Konturen der nun nicht mehr
schichtsphilosophisch bestimmten, sondern nur noch technizistisch und

biologistisch motivierten perfektibilistischen Ersatzreligionen des neuen Jahr-
hunderts zu erkennen, an denen sich im offenen hermeneutischen Horizont das
kritische Potential der Resignationsphilosophie Goethes und seiner Faustdich-
tung abermals bewihren wird.*

34

die Intoleranz ist (ebd., S. 19). Auf das Verschwinden der Geschichtsutopie der Oktober-
revolution folgt in der seither andauernden sozialen und moralischen , Weltkrise“ (S. 24 f.),
so Hobsbawms Befund, dann allerdings auch das Verschwinden des Geschichtsbewuf3tseins
tiberhaupt: ,Die Zerstérung der Vergangenheit oder vielmehr die jenes sozialen Mechanis-
mus, der die Gegenwartserfahrung mit derjenigen fritherer Generationen verkniipft, ist
eines der charakteristischsten und unheimlichsten Phinomene des spiten 20. Jahrhunderts.
Die meisten jungen Menschen am Ende dieses Jahrhunderts wachsen in einer Art perma-
nenter Gegenwart auf, der jegliche organische Verbindung zur Vergangenheit ihrer eigenen
Lebenszeit fehlt“ (ebd., S. 17). Auch wenn ,Marx und die anderen Propheten der Zersts-
rung aller alten Werte und sozialen Beziehungen® recht behalten haben, was ihre Einschit-
zung des Kapitalismus als ,Kraft der permanenten, ununterbrochenen Revolution® angeht
(ebd., S. 32), so entzieht sich doch die neue globale Krise, die in Hobsbawms Perspektive
am Ende des ,kurzen® Jahrhunderts die iiberlieferten ,Sozial- und Beziehungsstrukturen®
komplett auflst und das ,Zerbersten der Bindeglieder zwischen den Generationen, zwi-
schen Vergangenheit und Gegenwart also“ bewirkt (ebd., S.31), jener ,revolutioniren
Rolle“, die das ,Kommunistische Manifest“ der Krise im teleologischen Geschichtskonzept
zuwies (ebd.). Auf programmatische Weise verzichtet Hobsbawm dann auch auf die aus
dem dialektischen Prozefldenken hervorgehende Prognostik: ,Am Ende dieses Jahrhun-
derts war es zum erstenmal méglich, sich eine Welt vorzustellen, in der die Vergangenheit
(auch die Vergangenheit der Gegenwart) keine Rolle mehr spielt, weil die alten Karten und
Pline, die Menschen und Gesellschaften durch das Leben geleitet haben, nicht mehr der
Landschaft entsprachen, durch die wir uns bewegten, und nicht mehr dem Meer, iiber das
wir segelten. Eine Welt, in der wir nicht mehr wissen kénnen, wohin uns unsere Reise fithrt,
ja nicht einmal, wohin sie uns fithren sollte“ (ebd., S. 32).

Goethe ist infolgedessen auch der Gewihrsmann und Stichwortgeber jener Kritiker, die
dem energischen Futurismus der neuen Technologien widersprechen und den ,,unbedingten
Drang zur Innovation, das Gefiihl, nichts auf der Welt sei gut genug und miisse kontinuier-
lich verbessert werden® als ,Krankheit“ und die konstruktivistische Utopie des geklonten
Menschen als ,kapitalistischen Kannibalismus“ in solchen Zeiten bezeichnen, in denen auch
die Wissenschaft den Marktgesetzen unterworfen wurde. So Erwin Chargaff: Es ist schon
viel zuviel geschehen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2. 6. 2001. Die konstruktivisti-
sche Idee des ,Menschen-Machens* scheint der Faustautor in Dr. Wagners ,,Laboratorium®
nun in der Tat illustriert zu haben. Das Produkt des perfektibilistischen Konstruktivismus,
so Chargaffs Befund, wird indessen ein ,,Sklave“ sein und die spezifische Freiheit entbehren,
die das Individuum auszeichnet als natiirliches Geschopf, dessen Sein im Horizont der
tiberlieferten Moral eine schlechterdings unhintergehbare autonome Bedeutung besitzt,
unabhingig von der Frage, ,wie® es ist und ,was‘ es tut. Im Widerspruch zur perfektibilisti-
schen Utopie beharrt Chargaff auf der ,Grenzlinie zwischen dem Erforschbaren und
Nichterforschbaren®: ,Ein lebendes Wesen kann nicht das Leben erforschen® — lautet
Chargaffs Variation der erkenntniskritischen Unschirferelation, die jenes Tabu begriindet,
das den Forscher vom unmittelbaren Zugriff auf das Leben ausschliefit. Gerade der Natur-
forscher Goethe, so Chargaffs Gedanke, reprisentiert das Wissen um die Grenze, d.h. um



Im Sinne dieses unendlichen historischen Bedeutungswandels hatte bereits

der ironische Tragodiendichter den kiinftigen Lesern seines Opus posthumum
beschieden, auf endgiiltige Textauslegungen und entsprechend geschichtstran-
szendente Frkenntnisse zu verzichten: ,,Aufschlufl erwarten Sie nicht; der Welt-
und Menschengeschichte gleich, enthiillt das zuletzt aufgeldste Problem immer
wieder ein neues aufzulésendes” (Goethe an Reinhard, 7. 9. 1831, HA Briefe 4,

S.

445).”

die Tabuisierung des Unmittelbaren. Und es ist dann wiederum der Faustautor, so méchte
man hinzufiigen, der den unbedingten Willen Fausts zur unmittelbaren Macht iiber das Sein
der Natur darstellt und solchermaflen die moderne Ungeduld, jenes Tabu zu brechen, als
ein unreflektiertes, nachgerade triebhaftes Verlangen analysiert. — Bereits Werner
Heisenberg, der prominenteste Reprisentant der erkenntniskritischen Selbstreflexion der
modernen Naturwissenschaften, der die Unschirferelation zuerst im Blick auf die Atom-
physik formuliert hatte, bringt das Ordnungsdenken des Naturforschers Goethe in Wider-
spruch zum abstrakten Konstruktivismus der modernen Wissenschaften: ,Der entschei-
dende Einwand Goethes gegen die seit Newton angewandte Methodik der
Naturwissenschaft richtet sich also wohl gegen das Auseinanderfallen der Begriffe ,Richtig-
keit* und ,Wahrheit® in dieser Methodik. Wahrheit war fiir Goethe vom Wertbegriff nicht
zu trennen. Das ,unum, bonum, verum®, das ,Fine, Gute, Wahre¢ war fiir ihn wie fiir die
alten Philosophen der einzig mégliche Kompafl, nach dem die Menschheit sich beim Suchen
thres Weges durch die Jahrhunderte richten konnte. Eine Wissenschaft aber, die nur noch
richtig ist, in der sich die Begriffe ,Richtigkeit* und ,Wahrheit* getrennt haben, in der also
die gottliche Ordnung nicht mehr von selbst die Richtung bestimmt, ist sehr gefihrdet, sie
ist, um wieder an Goethes Faust zu denken, dem Zugriff des Teufels ausgesetzt. Daher
wollte Goethe sie nicht akzeptieren. In einer verdunkelten Welt, die vom Licht dieser Mitte,
des unum, bonum, verum nicht mehr erhellt wird, sind, wie Erich Heller es in diesem
Zusammenhang einmal ausgedriickt hat, die technischen Fortschritte kaum etwas anderes
als verzweifelte Versuche, die Holle zu einem angenehmeren Aufenthaltsraum zu machen.”
Werner Heisenberg: Goethes Naturbild und die technische Welt. In: Goethe-Jahrbuch 84
(1967), S. 27-42; hier S. 34 f.

Gegen die Deutungswut der Faustinterpreten wendet Gerhard Schulz ein, dafl Goethe seine
Tragddie ,keineswegs als das passendste Vehikel betrachtete, auf dem er seine Ansichten zu
Zeit, Wirtschaft, Politik und Weltgeschichte transportieren konnte.“ Der Fauststoff habe
Goethe vielmehr die faszinierende Méglichkeit geboten, ,nun wirklich zuallererst ,Men-
schenzustand® darzustellen.“ Gerhard Schulz: Faust und der Fortschritt. Anmerkungen zum
»Faust“ (Urspr. 1980). In: Ders.: Exotik der Gefithle. Goethe und seine Deutschen. Miin-
chen 1998, S. 155-171; hier S. 162. Dem von Schulz formulierten Einwand vermag der Ver-
fasser — nicht zuletzt unter dem Eindruck der grandiosen Faustinszenierung von Peter Stein
— nur mit dem Bekenntnis zu begegnen, daf§ er sich jederzeit bewufit ist, nur von einem
historischen und insofern woméglich sehr ephemeren Aspekt des inkommensurablen Kos-
mos der Goetheschen Dichtung zu handeln. Im notwendigerweise eingeschrinkten Hori-
zont dieser historischen Fragestellung der Untersuchung wird es sich dann allerdings
erweisen, dafl Goethe, nicht den ,Faust® als solchen, wohl aber einige Partien der Tragodie,
insbesondere jene, die er zuletzt schrieb, nun in der Tat als ,,Vehikel ansah, in dem er seine
unzeitgemiflen Gedanken iiber die Krise der europiischen Uberlieferung ,transportierte.

35






ERSTES KAPITEL: ,AM VORABEND EINER GROSSEN EXPLOSION*

Zeitungsobsession und Zeitungsverbot

Im Frithling 1830 nimmt Goethe die Arbeit an der Fausttragddie, seinem poeti-
schen ,Hauptgeschift*, wieder auf.! Um sich ganz auf die Vollendung des
Manuskriptes konzentrieren zu kdnnen, habe Goethe, so berichtet Eckermann,
die Lektiire der Pariser Zeitschriften Le Globe und Le Temps eingestellt. Die
poetisch produktive Epoche solle durch aufregende Neuigkeiten des Tages nicht
unterbrochen werden: ,,,Ich sehe‘, sagte er, ,es bereiten sich in Paris bedeutende
Dinge vor; wir sind am Vorabend einer groflen Explosion. Da ich aber darauf
keinen Einfluf§ habe, so will ich es ruhig abwarten, ohne mich von dem spannen-
den Gang des Dramas unniitzerweise tiglich aufregen zu lassen. Ich lese jetzt
sowenig den Globe als den Temps, und meine Walpurgisnacht riickt dabei gar
nicht schlecht vorwirts* (EckermannGespr., S. 724).> In den folgenden Wochen
scheint Goethe den Verzicht auf die Lektiire der Journale gleichsam als Befrei-
ung von einem lasterhaften Fehlverhalten zu genieflen. ,Seit ich die Zeitungen
nicht mehr lese, bin ich viel freiern Geistes®, teilt er am 23. Mirz 1830 Friedrich
von Miiller mit (BH 3/11, S. 597). ,,Ordentlich wohler und geistesfreier sei ihm
zumute, da er keine Zeitungen mehr lese, verliere doch derjenige, der die Tages-
blitter studiert, die eigenen Pflichten aus dem Blick: ,Man kiimmert sich doch
nur um das, was andere tun und treiben, und versiumt, was einem zunichst
obliegt“ (ebd., S. 599).

Goethe bleibt allerdings, der selbstauferlegten Askese zum Trotz, den Jour-
nalen weiterhin in einer Art Haflliebe verbunden. Die mitunter wunderlichen
Abwehrreaktionen lenken den Blick auf Goethes obsessives Interesse an Krisen-
nachrichten. Soret spricht unumwunden von den ,Schrullen® des Meisters:
»Monate hindurch hat er mit gréfiter Ausdauer den Globe und den Temps gele-
sen, und plétzlich, seit etwa 14 Tagen, sieht er sie nicht mehr an und stapelt die
Nummern auf, ohne sie zu 6ffnen; er versiegelt sie sogar, um zu zeigen, dafl er
sie nicht liest, versichert aber seinen Freunden, es sei ihm sehr lieb, wenn sie ihm
erzihlten, was in der Welt vorgehe® (5. 3. 1830, HS, S. 391). Goethe verzichtet
also mitnichten auf die Informationen iiber das politische Weltgeschehen; nun
sind die Freunde aufgefordert, ihn auf dem laufenden zu halten, auf dafl er selbst
der beunruhigenden Lektiire enthoben ist. Goethes wiederholten Versicherun-
gen, das selbstauferlegte Zeitungsverbot gewihrleiste den fiir die poetische Pro-
duktion notwendigen Abstand zu den aufregenden Ereignissen des Tages, wird
man dann eher als eine Beschworung der ersehnten Beruhigung des Gemiits
ansehen. Und Goethes eigene Rede gibt Anlaff, nachgerade von einem zwang-

' Vgl. Goethes Tagebuch-Eintrag vom 6. 3. 1830, WA III 12, S. 207.

? Zur Quellenkritik insbesondere des 3. Teils der ,,Gespriche, worin Eckermann die eigenen
Erinnerungen kombiniert mit den diaristischen Notaten aus den von Soret iiberlassenen
Tagebiichern, vgl. ebd., S. 521, und Beutlers Einfithrung, ebd., S. 812 ff.

37



haften, paradoxen Verlangen nach den verwiinschten, fiir die poetische Produk-
tionskraft so gefihrlichen Tagesblittern zu sprechen. Allzu eindringlich versi-
chert Goethe gegeniiber Soret am 5. April 1830: ,Gott sei Dank bin ich diese
Gewohnheit (die Journale zu studieren, V{.) jetzt los, sie wurde geradezu ein
geistiger Zwang; ich war fast der Sklave dieser Lektiire und ganz im Bann des
politischen Meinungskampfes. Mit den Rednern, denen man gerne zuhért, regt
man sich unwillkiirlich selbst auf, und in meinen Jahren mufl ich mich allem
Parteigeist fernhalten, er wiirde nur mein Gleichgewicht storen. Diese Fesseln
abzuwerfen, dazu verhalf mir das erste Blatt des neuen ,Globe; der Ton, den die
Redakteure anschlugen, bewies mir, dafl einstweilen auf einen mit gleichen Waf-
fen gefithrten, mafivollen Kampf nicht zu rechnen war; so bin ich denn kurz
entschlossen ganz beiseite getreten, ehe sich der Streit so oder so entschied; auf
diese Bahn, die mir neu ist, wollte ich den Herren nicht folgen“ (HS, S. 414).°
Die tiglichen Berichte iiber die politische Entwicklung in Paris ziehen
Goethe, den hochst aufmerksamen, stets hellhdrigen Zeitgenossen in Bann.
Gleichsam seismographisch nimmt er die ersten Anzeichen der kommenden
politischen Erschiitterung im Tonfall der Berichterstatter wahr. Gerade die
Goethe erschreckenden Vorboten der Revolution fesseln ihn zugleich als unwill-
kiirlich faszinierten Beobachter an die beklemmende Lektiire. In diesem Sinne
schildert Goethe im Tagebuch bereits am 25. 2. 1830 die von Revolutionsahnun-
gen inspirierte Zeitungsobsession: ,Die Relation des Globe vor Gericht gefor-
dert. Ich las gleich das erste Stiick, worauf dieses geschehn; der Artikel freilich
stark und stellt die Existenz der bourbonischen Familie in Frage. Man hat ithnen
lange nachgesehen, und sie sind immer kithner geworden. Blieb fiir mich und las
Meursii Creta etc” (WA III 12, S. 202). Schon an dieser Stelle, da Goethe den
neuen Tonfall der Journale im Tagebuch vermerkt, erwihnt er zugleich jene
Position, die er in den nichsten zwei Jahren bis zu seinem Tod immer dann ein-
nehmen wird, wenn revolutionire Umbriiche fiir peinigende Beunruhigungen
sorgen. In der naturwissenschaftlichen Forschung und im Studium des klassi-
schen Altertums, in der Konzentration auf Literatur, Kunst und Philosophie der
Antike sucht Goethe den eigenen Standpunkt in kritischer Distanz zur
herandringenden Moderne zu bewahren. Eine Fluchtposition nimmt Goethe
nicht ein, beobachtet er doch stets mit gespannter Aufmerksamkeit das politi-

> Vgl. dazu Sorets Erinnerung vom 5. Mirz 1830: ,Die Umstellung (auf den zeitungsfreien

Tageslauf, V1.) fiel fast genau mit dem Augenblick zusammen, wo der Globe Tageszeitung
wurde und in der ersten Nummer einen boshaften Artikel brachte, um eine gerichtliche
Verfolgung herauszufordern; alles was revolutionir aussieht, ist Goethe zuwider; er will sich
vielleicht nicht den Schein geben, als ob er auch nur indirekt, indem er diese Blitter weiter-
liest, ihre unreifen Ausfille billige. In einem ruhigeren Zeitpunkt wird er wieder darauf
zuriickkommen; wenigstens lieff noch kiirzlich nicht das geringste auf eine so vornehme
Gleichgiiltigkeit schliefen; im Gegenteil, zu mir sagte er, er freue sich sehr, daf§ er
demnichst den Globe tiglich bekomme und daf§ er ihn dann immer abends mit seinem
Freunde, dem Temps, vergleichen kénne“ (HS, S. 391).

38



sche Geschehen seiner Zeit. Soret vermutet denn auch zu Recht, ,,daf} Goethe
ein wenig schwindelt und ab und zu einen verstohlenen Blick wenigstens auf die
rein literarischen Artikel wirft; gewisse Anspielungen, die er in der Unterhaltung
machte, deuten darauf hin“ (5. 4. 1830, HS, S. 414). Goethe verfiigt nimlich stets
tiber solche Informationen, die er eigentlich aufgrund seiner angekiindigten
Zeitungsabstinenz entbehren miifite. Freilich lassen bereits die merkwiirdigen,
aber eben auch sehr ironischen Inszenierungen des Zeitungswesens im Haus am
Frauenplan darauf schlieflen, daff Goethe mitnichten befreit ist von den Fesseln
der Journalobsession. Nach dem gemeinsamen Mittagsmahl 1iflt er die Journale
als verlockenden Nachtisch auftragen: Goethe ,lief§ sich seinen Zeitungskorb
bringen, der voll von Nummern des Globe und des Temps war, alle noch unter
Kreuzband; er wolle mir beweisen, erklirte er, dafl er sie wirklich nicht lese, doch
durfte einer von uns eine Nummer wie ein Los ziehen und er scherzte iiber deren
Inhalt; unter anderem versicherte er, auch (Hugos) ,Hernani¢ wolle er nicht
lesen; es fragt sich nur, ob er der Versuchung nicht doch erliegt* (Soret, 23. 4.
1830, HS, S. 418)."

3

»Alles veloziferisch® — Krisenphinomene in , Wilhelm Meisters Lehr-“ und

»Wanderjahren®

Goethe vermag die Zeitungen nicht pragmatisch und leidenschaftslos als Quelle
der Informationen iiber die politischen Ereignisse vor allem in Frankreich zu
benutzen, weil er die Tagesblitter nicht nur als Boten, sondern als originire Phi-
nomene der Krise ansieht. Er fafit sie gleichsam mit spitzen Fingern an, weil sie

* Goethe war jener Versuchung zu diesem Zeitpunkt lingst erlegen; denn bereits im

Gesprich vom 28. 3. 1830 mit Friedrich von Miiller erklirt Goethe unumwunden, ,Hernani
sei eine absurde Komposition® (BH 3/II, S.599). — Goethes Lektiire der Zeitschrift Le
Globe rekonstruiert Heinz Hamm: Goethe und die franzésische Zeitschrift ,Le Globe®.
Fine Lektiire im Zeichen der ,,Weltliteratur®. Weimar 1998. Hier S. 13-42. Hamms Edition
macht 295 Globe-Artikel, die Goethe nachweislich gelesen hat, in Regestform zuginglich.
Weiterhin dokumentiert Hamm Tagebuch- und Briefnotate, die Goethes Lektiire der ,fran-
z8sischen Blitter” — und mithin auch des Globe als saint-simonistisches Organ — bis zum 3.
11. 1831 belegen (vgl. ebd. Abteilung I, S. 109-117). Zum ,neuen Ton“ des Globe, der seit
Anfang 1830 als Tageszeitung erscheint, und zu den kritischen Artikeln tiber Karl X. vgl.
ebd., S. 461 f., Nr. 292 u. 293. — Goethes Lektiire der franzésischen Journale und sein
beinahe obsessives Interesse an den Revolutionsnachrichten und am Saint-Simonismus
stellte erstmals G. C. L. Schuchard dar (vgl. dazu die ausfiihrliche Wiirdigung seiner
Befunde im Forschungsbericht der vorliegenden Studie, S. 597 ff. — Zu Goethes ,Zeitungs-
haff“ vgl. Wilhelm Mommsen: Die politischen Anschauungen Goethes. Stuttgart 1948; hier
S. 183 ff. Mommsen {iibersieht allerdings den fiir Goethes seismographische politische
Empfindlichkeit ebenso typischen komplementiren Faktor: seine Zeitungssucht! — Goethes
prekires Verhiltnis zum modernen Zeitungswesen und seine Journalidiosynkrasie zur Zeit
der Julirevolution, die freilich gerade als eine Folge der politischen Sensibilitit des Dichters
anzusehen ist, erliutert auch John R. Williams: Die Rache der Kraniche. Goethe, ,Faust®
und die Julirevolution. In: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 103 (1984, Sonderheft),
S. 105-127; hier insbes. S. 112 ff.

39



nicht nur die ,grofle Explosion® ankiindigen, sondern weil sie dariiber hinaus in
seinen Augen Bestandteil des gefihrlichen Stoffes sind, der die Explosion auslo-
sen wird. Denn die Tagesblitter tragen in Goethes Perspektive mafigeblich zu
jenem verhingnisvollen allgemeinen Beschleunigungsprozef des offentlichen
und privaten Lebens bei, den er mit wachsender Beunruhigung seit Beginn der
20er Jahre des 19. Jahrhunderts als Erosion vor allem der Fundamente der tiber-
lieferten Bildung wahrnimmt. Im Zentrum jener bedrohten Bildungstradition
steht die intellektuelle Qualifizierung zur individuellen kritischen Reflexion. Das
unabhingige Erkenntnisvermégen begreift Goethe als kulturelle Errungenschaft,
die der pidagogischen Arbeit bedarf. Zeit, Ruhe und Konzentration sind die
notwendigen Voraussetzungen jener Pidagogik, die Goethe in den ,,Lehrjahren®
und ,Wanderjahren® Wilhelm Meisters entwickelt im Widerspruch gegen die
moderne Bewegungsfaszination und gegen das konzentrations- und reflexions-
feindliche Prinzip des Divertissements.

Noch ehe das individuelle Selbstbewufitsein zur Autarkie gelangt, so Goethes
zeitkritische Diagnose in den ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer®, gerit es
in den gedankenfliichtigen Sog einer heillosen, sich selbst verzehrenden Aktua-
litatssucht: ,Fiir das grofite Unheil unserer Zeit, die nichts reif werden lifit, muf§
ich halten, daf§ man im nichsten Augenblick den vorhergehenden verspeist, den
Tag im Tage vertut und so immer aus der Hand in den Mund lebt, ohne irgend-
etwas vor sich zu bringen. Haben wir doch schon Blitter fiir simtliche Tages-
zeiten! (...) Dadurch wird alles, was ein jeder treibt, dichtet, ja was er vorhat, ins
Offentliche geschleppt. Niemand darf sich freuen oder leiden als zum Zeitver-
treib der iibrigen; und so springt’s von Haus zu Haus, von Stadt zu Stadt, von
Reich zu Reich und zuletzt von Weltteil zu Weltteil, alles veloziferisch® (HA 8,
S. 289, Nr. 39).

Entwirft Goethe in ,,Wilhelm Meisters Lehrjahren® ein zunichst geschichts-
fern anmutendes philanthropisches Erziehungsprogramm, das dem Individuum
zum Bewufitsein seiner selbst und zur autonomen Personlichkeit verhelfen soll,
so gewinnt die schéngeistig-philosophische Pidagogik in den ,,Wanderjahren® in
der pidagogischen Provinz und im Auswandererbund einen erweiterten gesell-
schaftlichen Wirkungskreis. Das Erziehungsprogramm antwortet jetzt auf den
1828 in den ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer” skizzierten ubiquitiren
veloziferischen Ungeist, den Goethe als Agent eines allgemeinen entindividuali-
sierenden Entfremdungsprozesses kennzeichnet, der das individuelle Sein der
Personlichkeit in der iibermichtigen Bewegung einem fremden substanzlosen
Allgemeinen — dem ,Zeitvertreib der tibrigen® — unterordnet. Subjektive Bediirf-
nisse, Freude und Leid, Arbeit und nicht zuletzt Kunst und Dichtung verlieren —
,ins Offentliche geschleppt® — ihre persénlichkeitsstiftende Funktion. Stand in
den ,Lehrjahren® zunichst das Pathos des dilettantischen Theaterwesens der
Entdeckung eines realistischen Selbst- und Weltbildes Wilhelm Meisters im
Wege, so haben sich die Protagonisten der ,,Wanderjahre® mit ungleich moderne-
ren und handfesteren Gefihrdungen der autonomen Personlichkeit auseinander-

40



zusetzen. Die Pathosfaszination spielt freilich auch im entfremdeten Leben des
19. Jahrhunderts, wie sich noch zeigen wird, eine bedeutende Rolle.’

Das fliichtige und gleichwohl autoritire Wesen der Tagesblitter trigt in
Goethes Perspektive auf ebenso verhidngnisvolle Weise dazu bei, daf} alles in
veloziferische Unruhe gerit, wie die Bewegungsenergien der neuen Industrien
und des universellen Kapitalflusses: ,So wenig die Dampfmaschinen zu dimpfen
sind, so wenig ist dies auch im Sittlichen méglich; die Lebhaftigkeit des Handels,
das Durchrauschen des Papiergeldes, das Anschwellen der Schulden, um Schul-
den zu bezahlen, das alles sind die ungeheuern Elemente, auf die gegenwirtig ein
junger Mann gesetzt ist. Wohl ihm, wenn er von der Natur mit mifligem, ruhi-
gem Sinn begabt ist, um weder unverhiltnismiflige Forderungen an die Welt zu
machen noch auch von ihr sich bestimmen zu lassen* (HA 8, S. 289, Nr. 40).

Mafl, Ruhe, Verhiltnismifligkeit heiflen die Schliisselworte der Resigna-
tionsphilosophie, die Goethe in den ,Lehrjahren® und ,Wanderjahren jener
Pidagogik zugrunde legt, die das Individuum auf den Weg zur selbstbestimmten
Existenz innerhalb einer grofleren Gemeinschaft geleiten soll. Wilhelms Curri-
culum vom genialischen Theaterdilettanten zum Wundarzt in der Gruppe der
Auswanderer symbolisiert diese Synthese von Selbstfindung und Sozialisation.
Den Ausgleich zwischen den Wiinschen des Subjekts und den Bediirfnissen der
(biirgerlichen) Welt leistet der idealtypisch verstandene Beruf, den Goethe nach
dem Vorbild des Téchne-Begriffs der griechischen Philosophie die erweiterte
Bedeutung der Selbstverwirklichung im Sinne der praktischen Lebenskunst
verleiht. Bevor es freilich zur sozialisierenden Vermittlung zwischen der Eigenart
des Individuums und den allgemeinen Anspriichen der Gesellschaft im meister-
haft ausgeiibten Beruf kommen kann, bedarf es der ungestdrten, ruhigen Ent-
wicklung der jeweils individuellen Fihigkeiten.®

> Zur Kritik der dilettantismusspezifischen Pathosfaszination in den ,Lehrjahren® vgl.

Monika Fick: Destruktive Imagination. Die Tragddie der Dichterexistenz in ,Wilhelm
Meisters Lehrjahren®. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 29 (1985), S.207-
247. — Zur literarischen Dilettantismuskritik Goethes im ,Werther® und in den
»Lehrjahren“ vgl. auch Dieter Borchmeyer: Goethe der Zeitbiirger. Miinchen/ Wien 1999;
hier S. 74-90, das Kapitel ,Die Tragddie des Dilettanten. — Vor dem Hintergrund der
Goetheschen Zeitkritik wird die Entwicklung der Dilettantismustheorie Goethes (bis 1799)
ausfithrlich dargestellt von Hans Rudolf Vaget: Dilettantismus und Meisterschaft. Zum
Problem des Dilettantismus bei Goethe: Praxis, Theorie, Zeitkritik. Miinchen 1971.

Zum konkreten politischen Gehalt des Bildungsideals und zu den entsprechenden , Tugen-
den eines Biirgers vgl. Gonthier-Louis Fink: Die Bildung des Biirgers zum ,,Biirger®. Indi-
viduum und Gesellschaft in ,Wilhelm Meisters Lehrjahren®. In: Recherches Germaniques 2
(1972), S.3-37. — Zur Bildungsidee im Sinne einer Kritik der Subjektivitit vgl. Claus
Giinzler: Bildung und Erziehung im Denken Goethes. Philosophische Grundlagen und
aktuelle Perspektiven einer Pidagogik der Selbstbeschrinkung. Kéln/ Wien 1981; hier S. 95-
111 (insbes. zu den ,Lehrjahren®) u. S. 141-161 (zu den ,Wanderjahren®). Zur Rezeption
und zur Aktualitit der Goetheschen Bildungsidee vgl. ders.: Goethe und die Pidagogen. In:
Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 191-205.

41



Das veloziferische Unwesen, so Goethes bange Ahnung in den ,,Wanderjah-
ren®, droht freilich gerade den Freiraum dieser Pidagogik zu besetzen. Auch die
aphoristische Diktion der ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer” bringt die fiir
die ,Wanderjahre“ charakteristische soziale Erweiterung des Bildungsgedankens
Goethes deutlich zum Ausdruck, wenngleich schon die ,Lehrjahre mitnichten
ein ,,Adelsdiplom® ausstellten, sondern Wilhelm auf die Laufbahn des Wundarz-
tes brachten, ein durchaus bescheidenes Berufsziel im 18. Jahrhundert, von der
aristokratischen Ebene denkbar weit entfernt, statt dessen aber konkret und ganz
und gar unpathetisch.

»Der geringste Mensch kann komplett sein, wenn er sich innerhalb seiner
Grenzen, seiner Fihigkeiten und Fertigkeiten bewegt; aber selbst schone Vor-
ziige werden verdunkelt, aufgehoben und vernichtet, wenn jenes unerlifilich
geforderte Ebenmaf abgeht. Dieses Unheil wird sich in der neuern Zeit noch
ofter hervortun; denn wer wird wohl den Forderungen einer durchaus gestei-
gerten Gegenwart, und zwar in schnellster Bewegung genugtun kénnen?“ (HA
8,S. 288, Nr. 34) Auch die geringste Existenz, so ist diese Reflexion im Sinne der
Wanderer und mithin im Sinne der Entsagenden und ihrer Resignationsphiloso-
phie zu lesen, hat eine schlechterdings unhintergehbare individuelle Bedeutung,
die zum Bewuf3tsein ihrer selbst gelangt, sofern kritische Selbstwahrnehmung
und Selbstverwirklichung in Ruhe und ungest6rt vonstatten gehen diirfen. Die
Gliickslehre der Resignation fithrt auf allen gesellschaftlichen Ebenen zu dem
gleichen Ziel der freien und autonomen — ,kompletten® — Persénlichkeit. Und
die Ineffabilitit des Individuums garantiert auf prinzipielle Weise jene Autono-
mie auch ,innerhalb seiner Grenzen® und trotz aller realen Beschrinkungen.

In den ,Lehrjahren® sorgte zunichst die Theatromanie fiir die verhingnis-
volle Disproportion des Talents mit dem Leben. In den ,Wanderjahren“ droht
dann eine allgegenwirtige autoritire Weltbewegung auf ungleich beunruhigen-
dere Weise mit entindividualisierender Fremdbestimmung. Das allgegenwirtige
Veloziferische zwingt das Individuum ins unheilstiftende Mifiverhiltnis zur
Welt. Der , Tagesgeist“ (HA 8, S.289, Nr. 41), der sich nicht zuletzt in den
Journalen andringt, entmiindigt ,in einem jeden Kreise“ das kritische Selbst- und
Weltbewufitsein der autonomen Personlichkeit, sofern es den Pidagogen nicht
gelungen ist, dem auf ,,die ungeheuren Elemente® gesetzten ,jungen Mann®, wie
es Goethe in den ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer” energisch fordert,
»Irith genug ithm die Richtung bemerklich zu machen, wohin sein Wille zu steu-
ern hat“ (ebd.). Dieser Wille hat sich zuerst an den ureigenen ,Fihigkeiten und
Fertigkeiten“ zu orientieren, iiber die jede Person verfiigt, sofern sie nur Gele-
genheit bekommt, dieselben ,reif werden® zu lassen. Das veloziferische Weltwe-
sen verdunkelt indessen gerade die ganz eigenen ,;schénen Vorziige des Indivi-
duums und ,vernichtet* auf diese Weise Identitit und Selbstbewufitsein der
autonomen Personlichkeit.

Goethes diistere Ahnung, ,niemand darf sich freuen und leiden als zum Zeit-
vertreib der iibrigen®, deutet jenen Zustand der totalen Entfremdung an, da auch

42



Freude und Leid sowie die privatesten Regungen der Persénlichkeit vom 6ffent-
lichen Divertissement bestimmt werden. Diese Prognose anonymer Fremdbe-
stimmung stimuliert den pidagogischen Eifer Goethes, der in den ,Betrachtun-
gen im Sinne der Wanderer” wie auch in den anderen Aphorismensammlungen
der beiden Romane auf die poetische Einkleidung seines philosophischen Erzie-
hungsideals verzichtet: ,Es begegnet mir von Zeit zu Zeit ein Jiingling, an dem
ich nichts verindert noch gebessert wiinschte; nur macht mir bange, daf} ich
manchen vollkommen geeignet sehe, im Zeitstrom mit fortzuschwimmen, und
hier ist’s, wo ich immerfort aufmerksam machen mochte: dafl dem Menschen in
seinem zerbrechlichen Kahn eben deshalb das Ruder in die Hand gegeben ist,
damit er nicht der Willkiir der Wellen, sondern dem Willen seiner Einsicht Folge
leiste* (HA 8, S. 288, Nr. 37). Nur in der Distanz zum Zeitstrom entfaltet die
kritische Reflexion die Erkenntniskraft, die den eigenen Willen zur folgerichti-
gen Handlung anleitet und vor dem Zwang subjektiver oder fremder Willkiir
bewahrt. Das veloziferische, von Haus zu Haus springende Unheil gestattet
freilich keine konzentrierte, innehaltende Besinnung mehr, sondern zwingt die
Zeitgenossen, ,in schnellster Bewegung® den Forderungen des permanent wech-
selnden Tagesgeistes zu folgen. Goethe fragt fassungslos nach dem Schicksal des
autonomen SelbstbewufStseins im ubiquitiren Bewegungsrausch: ,Wie soll nun
aber ein junger Mann fiir sich selbst dahin gelangen, dasjenige fiir tadelnswert
und schidlich anzusehen, was jedermann treibt, billigt und férdert? Warum soll
er sich nicht und sein Naturell auch dahin gehen lassen?“ (HA 8, S. 288, Nr. 38)

Offensichtlich nimmt das Dilettantismusproblem der ,Lehrjahre® in den
»Wanderjahren“ ganz neue und ungleich bedrohlichere Dimensionen an. ,Fiir
sich selbst, so sollte es die Schilderung von Wilhelms Verirrungen in der thea-
tralischen Scheinwelt der pathetischen Phantasien illustrieren, vermag das uner-
fahrene Individuum die identititsstiftende Ponderation zwischen Selbst und
Welt nicht zu entdecken. Die Selbsterkenntnis der Persénlichkeit, so das pid-
agogische Konzept der ,Lehrjahre®, setzt vielmehr die Ausbildung der spezi-
fischen Fihigkeiten voraus, denen der philosophische Meister und Pidagoge den
notwendigen Freiraum zur Entwicklung gewihrt. Im Hinblick auf eine solche
praktische philosophische Téchne verkniipft Goethe die Idee der individuellen
Identitit mit der Berufsidee. Jedes meisterhaft beherrschte Handwerk ist in
dieser Perspektive der praktischen Philosophie als Einiibung in das identitits-
und erkenntnisstiftende Selbstbewuftsein zu verstehen, das dem Individuum das
»Ruder in die Hand“ gibt, um sich als autonomes Subjekt im Strom der fremden
Meinungen und Forderungen behaupten zu kénnen.

Die Frage, ,warum soll er sich nicht und sein Naturell auch dahin gehen
lassen, riickt das Goethe bedringende Problem der Dilettanten ins Blickfeld, die
es stets versiumen, das eigene Talent auszubilden und ein Handwerk griindlich
zu erlernen, und die mit dieser Bildungserfahrung zuletzt die kritische Wahr-
nehmung der eigenen Fihigkeiten und das kritische Selbstbewuf$tsein einbiiflen.
In den ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer® rekapituliert Goethe noch einmal

43



aphoristisch das dilettantische Unwesen, das die ersten vier Biicher der ,Lehr-
jahre“ in epischer Breite schilderten: ,Die Dilettanten, wenn sie das Moglichste
getan haben, pflegen zu ihrer Entschuldigung zu sagen, die Arbeit sei noch nicht
fertig. Freilich kann sie nie fertig werden, weil sie nie recht angefangen ward. Der
Meister stellt sein Werk mit wenigen Strichen als fertig dar, ausgefithrt oder
nicht, schon ist es vollendet. Der geschickteste Dilettant tastet im Ungewissen,
und wie die Ausfithrung wichst, kommt die Unsicherheit der ersten Anlage
immer mehr zum Vorschein. Ganz zuletzt entdeckt sich erst das Verfehlte, das
nicht auszugleichen ist, und so kann das Werk freilich nicht fertig werden®
(HA 8, S. 284, Nr. 7).

Die fahrige, im Ungewissen tastende Bewegung des nie zu sich selbst kom-
menden Dilettanten ist im veloziferischen Zeitvertreib der ,neueren Zeit“ zu
einem allgemeinen mafllosen Divertissement angeschwollen, das permanent an
das Individuum appelliert, die konzentrierte Selbstbehauptung aufzugeben und
einzutauchen in den ablenkenden Zeitstrom des Tagesgeistes. Apodiktisch stellt
Goethe solchen Verlockungen der berauschenden Differenzlosigkeit das Refle-
xionsgebot in den Weg: ,Jeder Mensch muf§ nach seiner Weise denken, denn er
findet auf seinem Weg immer ein Wahres, oder eine Art von Wahrem, die ithm
durchs Leben hilft; nur darf er sich nicht gehen lassen; er muf$ sich kontrollieren;
der blofle nackte Instinkt geziemt nicht dem Menschen® (HA 8, S. 286, Nr. 20).

Der neue dringliche Tonfall solcher Belehrungen ist nicht zu tiberhoren,
wenngleich Goethe schon in den ,Lehrjahren im ,Lehrbrief* an die Tradition
der philosophischen Kontemplation ankniipft, und den dilettantismusgefihrde-
ten Helden mit dem geballten Reflexionspotential aphoristischer Spruchweis-
heiten konfrontiert. Waren hier die pidagogischen Lebensweisheiten aber noch
eingebunden in die Romankomposition, so verzichtet Goethe in den ,,Wander-
jahren® auf die fiktionale Einkleidung der Maximen im Sinne der Resignation.
Diesseits der diffizilen Fiktion des Herausgebers und Redaktors des heterogenen
Konvoluts aus Tagebiichern, Novellen, Briefen, Archivmaterial und Roman-
erzihlungen spricht in den ,Betrachtungen® uniiberhérbar Goethe selbst. Die
Ironie, charakteristischer Grundton des Erzihlers in den ,Lehrjahren® und
»Wanderjahren®, fehlt den Reflexionen véllig, nicht selten scheint sich in den
knappen Lebensweisheiten fiir Momente ein diisterer Groll des Autors unmittel-
bar Luft zu machen: ,Es ist nichts fiirchterlicher als Einbildungskraft ohne
Geschmack® (HA 8, S. 293, Nr. 68), ruft das vom Kunstbetrieb der dilettanti-
schen Zeitgenossen gepeinigte kritische Bewufitsein aus und mahnt: ,,Allgemeine
Begriffe und grofler Diinkel sind immer auf dem Wege, entsetzliches Unheil
anzurichten® (HA 8, S. 287, Nr. 31).” Angesichts solch diisterer Warnungen vor

7 Ironie kennzeichnet sicherlich auch das Goethesche ,Weisheitsbuch — die Spruchsamm-
lungen in den ,,Wanderjahren“ —, und dennoch wird man den Ernst des Krisenbewuf3tseins
des Romanautors gerade in den Aphorismen nicht iiberhéren kénnen. Vgl. dazu Ehrhard

44



dem ,Entsetzlichen® wird man um so dringlicher nach der Motivation des
Krisenbewufitseins in den ,,Betrachtungen® durch das Romangeschehen fragen.

,» Welthiandel®, ,,Staatsrevolution® und ,,Maschinenwesen®

Bereits in der idealtypischen Bildungsgeschichte der ,Lehrjahre” 6ffnet Goethe
in der weitgehend ortlosen und zeitlosen Erzihlung iiber die Lebenswege und
Umwege des Helden zum authentischen Bewufitsein seiner selbst fiir einen
Augenblick die Perspektive auf den historischen Hintergrund der Romanpoesie.
Jarno verweist zur Begriindung seiner Pline, ,nach Amerika iiberzuschiffen®
(HA 7, S. 564), auf die gegenwirtigen ,Welthindel“ (ebd.), die erkennen lieflen,
»dafl uns grofle Verinderungen bevorstehen und dafy die Besitztiimer beinahe
nirgends mehr recht sicher sind“ (HA 7, S. 563). Wilhelm, der eben erst seine
sentimentalischen Lehrjahre als Schauspieler abgeschlossen hat und infolgedes-
sen keinerlei Kenntnis von den realen Welthindeln hat, steht den Geschiften
und Plinen der Turmgesellschaft wie immer vollkommen verstindnislos gegen-
iiber und bemerkt gar in ironischer Distanz zu seinen neuen 6konomischen
Freunden, dafl sie die Sorge um ihren Besitz ,hypochondrisch® mache (HA 7,
S. 563). Die darauf folgende ernste pidagogische Belehrung tiber den Zweck der
geschiftlichen Vorkehrungen — ,,die Sorge geziemt dem Alter, damit die Jugend
eine Zeitlang sorglos sein kénne“ (HA 7, S. 503) — erwihnt den amerikanischen
Siedlungsplan: ,Es ist gegenwirtig nicht weniger als ritlich, nur an einem Orte
zu besitzen, nur einem Platze sein Geld anzuvertrauen, und es ist wieder schwer,
an vielen Orten Aufsicht dariiber zu fithren; wir haben uns deswegen etwas
anderes ausgedacht: aus unserm alten Turm soll eine Sozietit ausgehen, die sich
in alle Teil der Welt ausbreiten, in die man aus jedem Teile der Welt eintreten
kann. Wir assekurieren uns untereinander unsere Existenz, auf den einzigen Fall,
dafl eine Staatsrevolution den einen oder den anderen von seinen Besitztiimern
vollig vertriebe“ (HA 7, S. 563f.). Hypochondrisch miissen sich in den Augen
Wilhelms die Vorkehrungen der Turmgesellschaft ausnehmen, da das Gesche-
hen, von dem der Roman erzihlt, auf nachgerade auffillige Weise von Welthin-
deln unberiihrt bleibt. Jarnos unvermittelter Hinweis auf die Staatsrevolution ist
dann auch der einzige Ausblick auf die reale Zeitgeschichte, den sich Goethe in
den 1796 abgeschlossenen ,,Lehrjahren® erlaubt.®

Bahr: Die Ironie im Spitwerk Goethes. ,, ... diese sehr ernsten Scherze ...“ Studien zum
»West-ostlichen Divan®, zu den ,Wanderjahren® und zu ,,Faust I1. Berlin 1972; hier S. 105.
Den zeit- und geistesgeschichtlichen Hintergrund der ,Theatralischen Sendung® und der
»Lehrjahre“ erliutert Thomas P. Saine: What Time it is in , Wilhelm Meisters Lehrjahre*?
In: Hannelore Mundt u. a. (Hg.): Horizonte. Fs. H. Lehnert. Tiibingen 1990, S. 52-69. —
Zur ,geistig-unterirdischen® Verkniipfung der ,Lehrjahre” mit dem Zeitgeschehen und zu
Goethes Erfahrung der Franzdsischen Revolution als historisches Motiv fiir die Bildungs-
konzeption des Romans vgl. Terence James Reed: Revolution und Riicknahme. ,,Wilhelm
Meisters Lehrjahre“ im Kontext der Franzdsischen Revolution. In: Goethe-Jahrbuch 107
(1990), S. 27-43; hier S. 42. — Die Positionen der Goetheschen Revolutionskritik zwischen

8

45



Die ,Wanderjahre zeichnen desgleichen kaum ein konkreteres historisches
Bild von den beunruhigenden Zeitliuften, die das aufwendige transatlantische
Assekuranzunternehmen motivieren. Eine Staatsrevolution findet auch hier nicht
statt, die ,,groflen Verinderungen®, die Jarno 33 Jahre zuvor angekiindigt hatte,
gehen weitgehend im Verborgenen vonstatten und geraten nur in wenigen Passa-
gen ins Blickfeld des Erzihlers. ,,Aus den Gebirgen vernehmen die Organisato-
ren des amerikanischen Siedlungsplanes ,Klagen iiber Klagen, wie dort Nah-
rungslosigkeit iiberhandnehme; auch sollen jene Strecken im Ubermaf} bevélkert
sein“ (HA 8, S. 242). Die prosaischsten Passagen in Lenardos anthropologischen
Betrachtungen iiber das Wandern gelten dann auch jenen Mitgliedern des Aus-
wandererbundes, die aus solchen ,iibervolkerten Gegenden“ stammen (ebd.).
Hier formiert sich in Lenardos Augen die ,Herrschaft und Grundbesitz verin-
dernde Bewegung einer modernen Voélkerwanderung: ,wundersam aber ist es,
dafl durch eigene Uberbevolkerung wir uns einander innerlich dringen und,
ohne erst abzuwarten, dafl wir vertrieben werden, uns selbst vertreiben, das
Urteil der Verbannung gegen einander selbst aussprechend” (HA 8, S. 385).

Die 6konomischen Ursachen fiir Uberbevélkerung und Nahrungsmangel
schildert Goethe in den ,,Wanderjahren“ im Blick auf den Strukturwandel in der
handwerklichen Textilindustrie. Nachgerade detailversessen beschreibt der
Roman die verschiedenen Techniken des Spinnens und Webens, diverse Garn-
und Gewebetypen, einzelne Berufsgruppen (Geschirrfasser, Garntriger) inner-
halb des Textilhandwerks, vor allem aber die von diesem Handwerk hervorge-
brachten hiuslichen Lebensformen. Sowohl Wilhelm als auch Lenardo berichten
von ihren Wanderungen durch das Gebirge, ,wo Spinner und Weber in Unzahl
durch Tiler und Schluchten einen groflen Vertrieb gesuchter Waren ins Ausland
vorbereiteten” (HA 8, S. 339). Der gesamte Kosmos der hiuslichen Textilwirt-
schaft in den Gebirgstilern, der Kreislauf von Rohstoffproduktion, Transport-
wesen, Tuchfabrikation und Verkauf wird in Briefen und Tagebiichern ausfiihr-
lich dargestellt. So entsteht das Bild einer abgelegenen, irmlichen, aber dennoch
geordneten Welt: ,Hiuslicher Zustand, auf Frommigkeit gegriindet, durch Fleif§
und Ordnung belebt und erhalten, nicht zu eng, nicht zu weit, im gliicklichsten
Verhiltnis der Pflichten zu den Fihigkeiten und Kriften. Um sie her bewegt sich
ein Kreislauf von Handarbeiten im reinsten, anfinglichsten Sinne; hier ist

1789 und 1803 sowie Goethes Klassizismus, dessen Entwicklung und dessen Bildungskon-
zept vor allem durch den kritischen Dialog mit der Franzdsischen Revolution geprigt seien,
analysiert Gonthier-Louis Fink: Goethe et la Révolution frangaise. In: Recherches
Germaniques 20 (1990), S. 3-47. — Die den ,,Lehrjahren® von Goethe eingeschriebene Theo-
rie der Revolutionsverhinderung erértert Ulrich Stadler: Wilhem Meisters unterlassene
Revolte. Individuelle Geschichte und Gesellschaftsgeschichte in Goethes ,,Lehrjahren®. In:
Euphorion 74 (1980), S. 360-374. — Zum Krisenbewuf3tsein des Romanautors und zur ,anti-
revolutioniren Tendenz‘ der ,Lehrjahre“ vgl. Bernd Witte: Die schéne Gesellschaft als
symbolisches Kunstwerk. Uber den antirevolutioniren Ursprung des Bildungsromans. In:
Juni 3 (1989), Nr. 2-3, S. 116-132; hier S. 124 ff.

46



Beschrinktheit und Wirkung in die Ferne, Umsicht und Mifligung, Unschuld
und Titigkeit“ (HA 8, S. 225). Die handwerkliche Textilwirtschaft in den abge-
legenen Gebirgstilern steht einerseits, trotz des Anschlusses an ein ausdifferen-
ziertes Handels- und Gewerbesystem, noch in der ungebrochenen Uberlieferung
der ,iltesten und herrlichsten Kunst, die den Menschen eigentlich zuerst vom
Tiere unterscheidet® (HA 8, S.347). Zugleich droht indessen dieselbe Hand-
werkstradition in einer herannahenden 6konomischen Revolution zu verschwin-
den: ,denn es war nicht zu leugnen, das Maschinenwesen vermehre sich immer
im Lande und bedrohe die arbeitsamen Hinde nach und nach mit Untitigkeit®
(HA 8, S. 341). Wilhelm und Lenardo berichten von der abgelegenen Hausindu-
strie und ihrer charakteristischen Symbiose von Handwerksethos und pietisti-
scher Frommigkeit gleichsam im letzten Augenblick der Existenz dieser Wirt-
schaftsform, ehe die nicht zu dimpfenden Dampfmaschinen auch die
entferntesten Seitentiler des Gebirges erobern. Das Schicksal insbesondere des
frommen Pichters und seiner Tochter illustriert das hoffnungslose Unterfangen,
der 6konomischen Revolution des 19. Jahrhunderts ausweichen zu wollen,
dringt doch die moderne Okonomie selbst in die Refugien vor, wohin sich die
yStillen im Lande“ zuriickgezogen haben. Unter den ohnehin schon extrem
drmlichen, gleichwohl bislang intakten sozialen Verhiltnissen in der Gebirgsre-
gion beginnt jetzt der Kampf der Spinner, Weber und Hindler gegeneinander um
den bescheidenen Gewinn.

Das veloziferische neue Maschinenwesen trigt das Prinzip des bedingungslo-
sen Konkurrenzdenkens in die frither durch Handwerksethos und Innungswesen
konstituierte Gemeinschaft der Weber. Lenardo, der zunichst beim Anblick des
ruhigen , Kreislaufs“ der Handarbeit in den Gebirgstilern mythologische Urfor-
men des menschlichen Daseins assoziierte — die Pichterstochter, der er in
»Leidenschaft aus Gewissen® beharrlich nachfolgt, erschien ithm ,,wie Penelope
unter den Migden (HA 8, S. 417) —, erlebt den Einbruch der ,Schrecknisse®
(ebd., S. 429) in die ruhige Tages- und Wochenarbeit und in den darauf abge-
stimmten regelmifligen Geschifts- und Warenverkehr. Von dem gewissenhaft-
leidenschaftlichen Verfolger auf die Ursache ihrer ,,Schwermut® (ebd.) angespro-
chen, nimmt dieselbe Penelope sogleich das moderne Aussehen einer
verschuldeten, der rasanten technischen Entwicklung chancenlos gegeniiberste-
henden Weberin an, der jegliche Lebens- und Arbeitsperspektiven zu entschwin-
den drohen: ,Das iiberhandnehmende Maschinenwesen quilt und ingstigt mich,
es wilzt sich heran wie ein Gewitter, langsam; aber es hat seine Richtung
genommen, es wird kommen und treffen” (HA 8, S. 429). Der katastrophische
Einbruch des Maschinenwesens in die wohlgeordneten, wenngleich engen
Verhiltnisse der Hausindustrie versetzt die Betroffenen in einen Zustand hilflo-
ser Beklemmung: ,Man denkt daran, man spricht davon, und weder Denken
noch Reden kann Hiilfe bringen (ebd.). Ohnmichtig sehen sie dem kompletten
Ruin ihrer Region entgegen: ,Denken sie, daf} viele Tiler sich durchs Gebirge
schlingen, wie das, wodurch sie herabkamen; noch schwebt ihnen das hiibsche,

47



frohe Leben vor, das sie diese Tage her dort gesehen, wovon ihnen die geputzte
Menge allseits andringend gestern das erfreulichste Zeugnis gab; denken sie, wie
das nach und nach zusammensinken, absterben, die Ode, durch Jahrhunderte
belebt und bevolkert, wieder in ihre uralte Einsamkeit zurtickfallen werde“
(HA 8, S. 429 £.).

Bislang stand das Arbeitstempo des heimischen Handwerks im Einklang mit
dem gemifligten Tagesrhythmus der tiberlieferten Lebensformen der Haus-
frommigkeit. ,Meister Ambrosius Lobwassers vierstimmige Psalmen, seltener
weltliche Lieder® (HA 8, S.350) begleiten die Handarbeit am heimischen
Webstuhl. Das gleiche gesetzte Zeitmafl bestimmt simtliche Bewegungen in der
»hochst titigen Gegend“ (HA 8, S.420). Die Ruderer auf dem See und die
Wanderer, denen Lenardo begegnet, die Transportschiffe im Tal und die Saum-
tiere im Gebirge scheinen sich alle in demselben ruhigen, aber bestimmten
Rhythmus zu bewegen. Der geordnete Kreislauf dieser Bewegungen wird durch
das hektische Maschinenwesen sofort aufgesprengt. Die eben noch in sich
ruhenden Handwerker sind jetzt gendétigt, in Denken und Handeln dem anzie-
henden Maschinenthythmus zu folgen. Vor allem die enorm gesteigerte
Geschwindigkeit illustriert den entfremdenden Zwang der neuen Okonomie. Die
Schnelligkeit der Konkurrenten entscheidet im modernen Existenzkampf: ,wir
sollen auch Maschinen anlegen. (...) Seine Griinde freilich sind dringend, denn in
unsern Gebirgen hauset ein Mann, der, wenn er, unsere einfacheren Werkzeuge
vernachlissigend, zusammengesetztere sich erbauen wollte, uns zugrunde richten
kénnte. (...) schon ist gewissermaflen zu viel Zeit versiumt, und gewinnen jene
den Vorrang, so miissen wir, und zwar mit Unstatten, doch das gleiche tun.
Dieses ist, was mich ingstigt und quilt (...)“ (HA8, S. 431). Ein atemloser
Wettlauf gegen die Zeit spielt sich jetzt in den abgelegenen, eben noch beinahe
idyllischen Gebirgstilern ab. Die dramatische Alternative zwischen riicksichtslo-
sem Konkurrenzkampf und Auswanderung beendet dann unvermittelt die
Epoche der hausfrommen Spinner und Weber im Gebirge: ,,Hier bleibt nur ein
doppelter Weg, einer so traurig wie der andere: entweder selbst das Neue zu
ergreifen und das Verderben zu beschleunigen, oder aufzubrechen, die Besten
und Wiirdigsten mit sich fortzuziehen und ein giinstigeres Schicksal jenseits der
Meere zu suchen. (...) Ich weif} recht gut, dafl man in der Nihe mit dem Gedan-
ken umgeht, selbst Maschinen zu errichten und die Nahrung der Menge an sich
zu reiflen. Ich kann niemand verdenken, daf} er sich fiir seinen eigenen Nichsten
hilt; aber ich kime mir verichtlich vor, sollt’ ich diese guten Menschen pliindern
und sie zuletzt arm und hiilflos wandern sehen; und wandern miissen sie frith
oder spat® (HA 8, S. 430). Deutlicher sprechen die ,Wanderjahre an keiner
anderen Stelle von den verheerenden Folgen der ,groflen Verinderungen®. Die
vom Arbeitsethos des Handwerks geprigte Gesellschaft sinkt in der 6konomi-
schen Revolution zuriick in einen gleichsam zivilisationslosen Urzustand. Hier
beginnt abermals der archaische Kampf der Individuen gegeneinander um

48



Nahrung; Plinderung und Vertreibung kennzeichnen die quasi-barbarischen
Verhiltnisse.’

Unter dem Eindruck dieses drohenden Kulturverlustes stehen die verschie-
denen Assekuranzbemithungen der Entsagenden. Der amerikanische Siedlungs-
plan der Auswanderer ist nur eine Mafinahme innerhalb des aufgeficherten
Krisenpriventionsplanes der ominésen Wanderleitung. Parallel zu der Gruppe
der Auswanderer um Lenardo bereiten sich die Binnenwanderer unter der
Leitung Odoardos auf eine erneuerte soziale Gemeinschaft innerhalb der euro-
piischen Verhiltnisse vor. Jarnos Warnung in den ,Lehrjahren®, es sei ,nicht
weniger als ritlich, nur an einem Orte zu besitzen® (HA 7, S. 564), entspricht in
den ,Wanderjahren® die Vielzahl der utopischen Bezirke und der gesicherten
Riickzugspositionen. Die vom alten Turm ausgehende Sozietit entwirft sowohl
einen amerikanischen als auch einen europiischen Plan. Dem auswandernden
Lenardo, der sich ,unwiderstehlich nach uranfinglichen Zustinden hingezogen®
fithle (HA 8, S. 142), um dort mit allem ,,ganz von vorne anzufangen* (HA 8,
S.242), steht der Oheim gegeniiber, der wegen der ,unschitzbaren Kultur®
Europas (HA 8, S. 82) auf die amerikanische Freiheit verzichtet und in die alte
Welt zuriickkehrt. Sein Landgut, nach den Prinzipien einer etwas pedantischen
Aufklirung eingerichtet und streng von der Auflenwelt abgeschirmt (ebd.,
S. 49 1.), bildet im umfassenden Assekuranzprojekt die komplementire Ergin-
zung zu dem transatlantischen Siedlungswesen. Der Phinomenologie der
besitzlosen Wanderer stellt dasselbe Sicherheitskonzept des Turms iiberdies die
Figur des seffhaften, kauzig-provinziellen Sammlers zur Seite (vgl. S. 144 {.), der
als besitzender Kunstliebhaber eine Atmosphire der lebensschiitzenden Konti-

’ Nicht in den Blick gerit das Goethesche Krisenbewufitsein in den textnahen Romaninter-

pretationen Stefan Blessins, dessen Schilderung von Goethes vermeintlichem ,, Aufbruch in
die Moderne“ — abgesehen von einem vage angedeuteten Vergleich zwischen Hegel und
Goethe — ganz ohne eine konkrete historische und geistesgeschichtliche Bestimmung jener
~Moderne“ auskommt. Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Pader-
born u. a. 1996. Zur Unterscheidung zwischen Goethes und Hegels Positionen vgl. ders.:
Die Romane Goethes. Kénigstein 1979; hier bes. S. 11-58 u. 185-229. — Die ,,Affinitit“
indessen des Goetheschen isthetischen Totalititsdenkens in den ,Wanderjahren® zu Hegels
Philosophie analysiert Ehrhard Bahr: ,Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagen-
den®. In: Paul Michael Liitzeler und James E. McLeod (Hg.): Goethes Erzihlwerk. Inter-
pretationen. Stuttgart 1985, S. 363-395; hier S. 389 ff. — Die verschiedenen Identititskon-
zepte, die die ,Wanderjahre“ im Sinne eines modernen, offenen, d. h. nicht mehr religits
oder metaphysisch abgesicherten Individualititsbegriff prisentieren, erliutert, insbesondere
im Blick auf die Romanfiguren Makarie, Lenardo und Wilhelm, Claudia Schwamborn: Indi-
vidualitit in Goethes ,Wanderjahren®. Paderborn u. a. 1997. Zwar nennt Schwamborn die
»Wanderjahre® ein Werk, ,,das den Epochenumschwung an der Schwelle vom 18. zum 19.
Jahrhundert darstellt und deutet® (S. 11). Allerdings bleiben in ihrer Studie sowohl jener
historische Bruch in seiner politischen, sozialen und tkonomischen Realitit als auch das
Krisenbewufitsein des Romanautors, das nun gerade die pidagogischen Ideen und die Iden-
tititsreflexionen der ,Wanderjahre® prigt, im dunkeln.

49



nuitit und mithin einen utopischen Bereich der intakten Uberlieferung zu stiften
vermag.

Paideia - krisenresistente Bildung

Zwischen dem entschiedenen Traditionsbruch der Amerikawanderer und den in
gesicherten Bezirken der Uberlieferung zuriickbleibenden Europiern vermittelt
das Prinzip der Bildung und verbindet solchermafien die scheinbar heterogenen
Reaktionen auf die ,groflen Verinderungen“ zu einem Universalplan. Dieses
intellektuelle Zentrum der weitverzweigten Sozietit wird freilich zunichst durch
einen vordergriindigen fulminanten Umbruch im Erziehungswesen verdeckt.

In den ,Lehrjahren“ galt eine entschieden liberale ,Weisheit der Lehrer”
(HA 7, S. 495), die vor allem der philanthropische Abbé reprisentierte. ,Alles,
was uns begegnet®, trigt demnach ,unmerklich zu unserer Bildung bei“ (HA 7,
S. 422). Insbesondere die weitliufigen subjektivistischen Umwege erfiillen in
Begleitung der toleranten Menschenerzieher den pidagogischen Zweck der
Selbsterfahrung (HA 7, S. 494 {.). Indessen steht das pidagogische Konzept der
»Wanderjahre“ spiirbar unter dem Druck der drohenden Revolution in Politik
und Okonomie. Am deutlichsten wird man daher den Einbruch des ,Veloziferi-
schen® in den Horizont der poetischen Lebensgeschichte Wilhelm Meisters im
Spiegel des verinderten Erziehungsprogramms verfolgen kénnen. Fiir das unwil-
lige Studium ritselhaft-philosophischer Lehrbriefe bleibt den Auszubildenden im
19. Jahrhundert keine Zeit mehr. Die Protagonisten der poetischen Verhiltnisse
der , Lehrjahre® haben sich, angesichts der revolutioniren Lage in den ,,Wander-
jahren®, als ,,Glied der Kette® (HA 8, S. 335) zu bewihren. Besonders anschau-
lich machen sich die bevorstehenden sozialen und politischen Umwilzungen
bemerkbar in der neuen Gemeinschaftserzichung der pidagogischen Provinz, die
sich drastisch von der verschlungenen Pfaden folgenden Individualpidagogik der
»Lehrjahre” unterscheidet. Von ferne erinnert das neue Ausbildungswesen zwar
noch an die Maximen der Personlichkeitsentwicklung in den ,Lehrjahren®, aller-
dings haben es die Pidagogen der ,,Wanderjahre“ nun gerade auf die Verkiirzung
der ehemals identititsbildenden biographischen Umwege abgesehen. ,Weise
Minner®, so heifit es iiber die Lehrer in der pidagogischen Provinz, ,lassen den
Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemif ist, sie verkiirzen die
Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung, nur allzu gefillig,
abirren mag“ (HA 8, S. 148)."°

Zur klassischen Lebenskunst- und Resignationslehre, die die ,Lehrjahre“ vor dem — fernen
— Horizont der Revolutionsepoche formulieren, und zur Wiederkehr jener ,ars vivendi® in
den ,,Wanderjahren® als Remedium gegen die nun ganz gegenwirtigen Drohungen der velo-
ziferischen Geschichtszeit vgl. Hans-Jiirgen Schings: Wilhelm Meister und die Geschichte.
In: Gerhard Schulz und Tim Mehigan (Hg.): Literatur und Geschichte. 1788-1988. Bern u.
a. 1990, S. 13-26; hier S. 19.

50



Ein im poetischen Horizont der ,Lehrjahre* undenkbares, abgestuftes
Pensum von Gesangsiibungen, ,Recht- und Schénschreiben®, ,Mef8- und
Rechenkunst® (HA 8, S. 152) — selbst das Farbsystem und den Schnitt der
Zoglingskleidung erliutert der Erzihler der ,Wanderjahre“ — fithrt nun die
Schiiler ohne zeitraubende Unterbrechungen zum Abschluff der Berufsausbil-
dung. Nach den einschligigen Dilettantismuserfahrungen der ,Lehrjahre®
beginnt das straff organisierte Curriculum in den ,Wanderjahren® mit einem
Eignungstest. Es ist von Anfang an orientiert auf eine konkrete Titigkeit in
Landwirtschaft und Viehzucht, Bauhandwerk und in den seltensten Fillen auch
in den kiinstlerischen Berufen. ,Es ist jetzo die Zeit der Einseitigkeiten“ (HA 8,
S.37), so lautet in Jarnos Worten die Devise der krisenbewufiten Pidagogik, die
im Dienste des Assekuranzprojektes steht, insbesondere jedoch auf den ameri-
kanischen Siedlungsplan abgestimmt zu sein scheint.!" Hier sucht der Abbg¢,
unterdessen befolgt auch er die rigide gewordenen Erziehungsgrundsitze, die
Teilnehmer des Auswandererbundes aus. Der seiner vormals leichtlebigen ,thea-
tralischen Laufbahn“ (HA 8, S. 335) endgiiltig entwachsene Friedrich erliutert
das iibereinstimmende praktische Prinzip der pidagogischen und der geplanten
amerikanischen Provinz: ,,Thr wifit (...) das Grundgesetz unserer Verbindung; in
irgendeinem Fache muf} einer vollkommen sein, wenn er Anspruch auf Mitge-
nossenschaft machen will“ (HA 8, S. 334)."

Die Kulturreligion der Ehrfurcht und der Synkretismus der europiischen
Zivilisation

Die Verpflichtung zur abgeschlossenen Berufsausbildung ist freilich nur das
duflerliche pragmatische Ziel der krisenbewufiten Pidagogik. Die weitgehend
fachspezifische, praktische Ausbildung wird nimlich erginzt durch eine philoso-
phisch-religiése Belehrung, die man den Zoglingen ,zu gewissen Zeiten® und

""" Wilhelm hingegen, den Unternehmungen des Turms wie immer verstindnislos und verspi-
tet nachfolgend, wendet im Sinne der vergangenen Epoche der ,Lehrjahre ein: ,Man hat
aber doch eine vielseitige Bildung fiir vorteilhaft und notwendig gehalten“ (HA 8, S. 37).

2 Zum Gegensatz zwischen dem pidagogischen Wert des ,Irrens“ in den ,Lehrjahren® und
dem systematischen Erziehungsprogramm in den ,Wanderjahren vgl. Wilhelm Flitner:
Goethes Erziehungsgedanken in ,Wilhelm Meisters Wanderjahren®. In: Goethe-Jahrbuch
77 (1960), S. 39-53. — Zur ,strengen‘ Kunstlehre des alten Goethe und zu den Erziehungs-
grundsitzen der ,Pidagogischen Provinz“ vgl. Hans Joachim Schrimpf: Kunst und Hand-
werk. Die Entwicklung von Goethes Kunstanschauung. In: Goethe-Jahrbuch 72 (1955),
S. 142-168 und Goethe-Jahrbuch 73 (1956), S. 106-120; hier Bd. 73, S. 106 ff. — Zu Goethes
Studien der zeitgendssischen pidagogischen Theorien vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes
Roman ,Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden®. Quellen und Komposition.
Berlin/Weimar 1972; hier S. 45-125. — Die ,Reformpidagogik der ,Wanderjahre®, die —
unter dem Eindruck der beginnenden industriellen Revolution — das individuelle Bildungs-
programm der ,Lehrjahre® im Sinne einer praxis- und gemeinschaftsbezogenen Ausbildung
variiert, analysiert Gonthier-Louis Fink: Die Pidagogik und die Forderung des Tages in
»Wilhelm Meisters Wanderjahren®. In: Euphorion 93 (1999), S. 251-291.

51



»den Stufen ihrer Bildung gemif}“ in den sogenannten ,Heiligtiimern“ (HA 8,
S. 153 f.) der pidagogischen Provinz erteilt. ,Ehrfurcht“ lautet der Fundamen-
talbegriff jener geistigen Bildung, deren Vermittlung die Pidagogen offenbar
insbesondere in Krisenzeiten als ihre eigentliche Aufgabe ansehen: ,,,(...) die
Natur hat jedem alles gegeben, was er fiir Zeit und Dauer nétig hitte; dieses zu
entwickeln, ist unsere Pflicht, 6fters entwickelt sich’s besser von selbst. Aber
eins bringt niemand mit auf die Welt, und doch ist es das, worauf alles ankommt,
damit der Mensch nach allen Seiten zu ein Mensch sei. Kénnt ihr es selbst
finden, so sprecht es aus.” Wilhelm bedachte sich eine kurze Zeit und schiittelte
sodann den Kopf. Jene, nach einem anstindigen Zaudern, riefen: ,Ehrfurcht!®
Wilhelm stutzte. ,Ehrfurcht!® hief§ es wiederholt. ,Allen fehlt sie, vielleicht Euch
selbst™ (HA 8, S. 154). Was die Natur nicht geben, was sich ,,von selbst* nicht
entwickeln kann, das, ,worauf alles ankommt®, das ist nach Ansicht der Pidago-
gen die kulturelle Errungenschaft der Humanitit. Die historische Genese dieser
Zivilisationskraft strukturiert den philosophisch-spirituellen Teil des Bildungs-
programmes der pidagogischen Provinz, das infolgedessen zunichst den spezi-
fisch religiosen Fundamenten jener Reverentia gewidmet ist. Die zivilisations-
stiftende Einitbung in die Kulturtechniken der Achtung, Distanz, Scheu und
Scham demonstrieren die historisch versierten Pidagogen in ihren archaischen
und antiken Urspriingen am Beispiel der griechischen Mythologie und im
Hinblick auf die alttestamentliche Theologie. Jene altertiimlichen ,ethnischen
Religionen® stiften die ,,Ehrfurcht vor dem, was tiber uns ist* (HA 8, S. 156).
Der kulturgeschichtliche Kursus belehrt die Zéglinge im folgenden Kapitel tiber
die philosophische Religion Christi, sie entspricht zugleich der antiken Weisheit
des Mafles und des ,Mittelzustandes“. Sie fithrt ein in die ,,Ehrfurcht vor dem,
was uns gleich ist“ (HA 8, S. 156). Es schliefit sich das Kapitel der christlichen
Religion an; sie ist ,gegriindet auf die Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist*
(HA 8, S.157). In Umkehrung der sikularen Hierarchie macht sie gerade das
Schwache zum Reprisentanten achtungsgebietender Bedeutung und erkennt
sauch Niedrigkeit und Armut, Spott und Verachtung, Schmach und Elend,
Leiden und Tod als gottlich® an (HA 8, S. 157). Die ethische Rigorositit jener
christlichen Reverentia erreicht ,ein Letztes, wozu die Menschheit gelangen
konnte und muflte* (HA 8, S.157) und vollendet solchermaflen die religios
motivierte Kulturgeschichte der ,Ehrfurcht®.”

" Die genaueste (textimmanente) Analyse des Goetheschen Begriffs der ,Ehrfurcht“ und die
treffendste Charakterisierung jener verschiedenen Arten der Ehrfurcht, die die ,Wander-
jahre“ benennen, bietet nach wie vor Erich Franz: Goethe als religioser Denker. Tiibingen
1932; hier S. 109-150. — Zu den patristischen, monastischen und humanistischen Quellen
der Pidagogik der Ehrfurcht und zu der entsprechenden ikonographisch-architektonischen
und literarischen Uberlieferung vgl. Friedrich Ohly: Goethes Ehrfurchten — ein ordo cari-
tatis. In: Euphorion 55 (1961), S. 113-145 u. 405-448. — Die religionsphinomenologische
Argumentation der Goetheschen FEhrfurchtenlehre rekonstruiert neuerdings Peter
Hofmann: Goethes Theologie. Paderborn u. a. 2001, S. 384-397; hier S. 384 iiber Goethes

52



Die unkonventionellen Methoden, die die Pidagogen einsetzen, um die
Zodglinge in der Ethik der Reverentia zu unterweisen, sind, so darf man vermu-
ten, desgleichen dem Zeitdruck geschuldet, unter dem der Erziehungs- und
Siedlungsplan insgesamt angesichts der revolutioniren ,groflen Verinderungen®
steht. So gelangt dann auch im Ethikunterricht abermals das Praxisprinzip der
pidagogischen Provinz zum Zuge, wenn die Schiiler die historischen Entwick-
lungsstufen der Ehrfurcht gleichsam gymnastisch in abgestimmten Grufi- und
Gebirdenformen eintiben (HA 8, S. 149-151, 155 f.)."* Den ethischen Elemen-
tarunterricht in der Gebirdensprache erginzt ein in der Galerie der ,Heiligtii-
mer“ ausgestelltes Bildprogramm, das zunichst die griechischen und alttesta-
mentlich-jiidischen religiésen Erscheinungsformen der Ehrfurcht solchermaflen
in Wandgemilden zusammenfafit, ,,daf} in den Sockeln und Friesen nicht sowohl
synchronistische als symphronistische Handlungen und Begebenheiten aufge-
fithrt sind, indem unter allen Vélkern gleichbedeutende und Gleiches deutende
Nachrichten vorkommen. So erblickt ihr hier, wenn in dem Hauptfelde Abraham
von seinen Gottern in der Gestalt schoner Jiinglinge besucht wird, den Apoll
unter den Hirten Admets oben in der Friese (...)“ (HA 8, S. 159).

Der ersten ,Wanderung durch diese Hallen der Weltgeschichte® (HA 8,
S. 160) schlief3t sich ein weiterer Rundgang an durch eine ,ihnliche Galerie, wo
Wilhelm sogleich die Bilder der zweiten heiligen Schriften erkannte“ (HA 8,
S.161). Hier werden die Zoglinge in der Religion der Weisen unterrichtet,
swelche Christus lehrte und iibte, solange er auf der Erde umherging” (HA 8,
S. 161), ehe der Kursus zuletzt zum ,Heiligtum des Schmerzes“ (HA 8, S. 164)
der christlichen Religion gelangt und hier — wohl in Riicksicht auf Goethes
Schwierigkeiten mit der Theologia crucis — ohne nihere Bildbeschreibung den
»ganzen Umbkreis des Hofes“ (HA 8, S.163) der Bildgalerie abschliefit. Das
Interesse der Pidagogen an der synchronen Religionsdarstellung gilt ganz offen-
sichtlich den ,unter allen Vélkern gleichbedeutenden und Gleiches deutenden
Nachrichten® (HA 8, S. 159), denn ganz im Sinne eines solchen vergleichend-
synthetischen Religionsverstindnisses formulieren die omindsen pidagogischen
»Dreie“ dann auch ihr eigenes Glaubensbekenntnis: ,,Zu welcher von diesen
Religionen bekennt ihr euch denn insbesondere? sagte Wilhelm. ,Zu allen
dreien’, erwiderten jene; ,denn sie zusammen bringen eigentlich die wahre Reli-
gion hervor; aus diesen drei Ehrfurchten entspringt die oberste Ehrfurcht vor

stillschweigende Berufung auf Ciceros ,Pietas gravissimum et sanctissimum nomen“ und
S. 394 ff. ein Exkurs tiber Kants Begriff der ,Ehrfurcht®.

'* Die Verbindung von Religionsphilosophie und Pidagogik in der ,Pidagogischen Provinz“
und das Krisenbewufltsein, das eingeht in das poetische Modell der Religionspidagogik,
erliutert Gonthier-Louis Fink: Die Pidagogik und die Forderung des Tages in ,Wilhelm
Meisters Wanderjahren (Anm. 12), S.274-291. Zur dialektischen Spannung zwischen
Traditionsverbundenheit und reformistischer Erfiillung der ,Forderung des Tages“ vgl.
ders.: Die Auseinandersetzung mit der Tradition in ,Wilhelm Meisters Wanderjahren®. In:
Recherches Germaniques 5 (1975), S. 89-142; hier S. 140 ff.

53



sich selbst, und jene entwickeln sich abermals aus dieser, so daff der Mensch zum
Héchsten gelangt, was er zu erreichen fihig ist, dafl er sich selbst fiir das Beste
halten darf, was Gott und Natur hervorgebracht haben, ja, daf} er auf dieser
Hohe verweilen kann, ohne durch Diinkel und Selbstheit wieder ins Gemeine
gezogen zu werden (HA 8, S. 157)."

Goethe lifit in den Worten der Pidagogen den Symphronismus der griechi-
schen, jiidischen und christlichen Theologie aufgehen in einer Vera religio der
europidischen Aufklirung, deren Bekenntnis zum autonomen Selbstbewufltsein
eben jenen Begriff der unhintergehbaren Bedeutung der individuellen Identitit
formuliert, der ,Lehrjahre* und ,Wanderjahre“ trotz der unterschiedlichen
poetischen und prosaischen Verhiltnisse in einem tibereinstimmenden Bildungs-
gedanken verbindet. Dieses Prinzip der Selbstreflexion der autonomen Persén-
lichkeit scheint im Horizont der beiden Romane gleichsam die Summe der
europiischen Zivilisation zusammenzufassen. Kein Zufall daher, daf§ dasselbe
Prinzip, nun uniiberhérbar in der Diktion der kritischen Philosophie Kants,
dann auch das philosophische Identititserlebnis Wilhelms wihrend seines Besu-
ches bei Makarie, einer Sublimationsgestalt sui generis, prigt. In ihrem Refle-
xionsbezirk befindet sich nicht nur ein Gedankenarchiv der europiischen Kultur
des kritischen Selbstbewufitseins, sondern hier liegt auch die Sternwarte, ein
philosophischer Ruheplatz par excellence, wo ,die inneren Beunruhigungen des
Gemiits“ abklingen (HA 8, S. 119)."® Hier gewinnt Wilhelm in der Anschauung
des natiirlichen Kosmos die Einsicht in das philosophische Fundament der Ethik
der Ehrfurcht. ,Ergriffen und erstaunt® spricht er zu sich selbst: ,Darfst du dich
in der Mitte dieser ewig lebendigen Ordnung auch nur denken, sobald sich nicht
gleichfalls in dir ein beharrlich Bewegtes um einen reinen Mittelpunkt kreisend
hervortut? Und selbst wenn es dir schwer wiirde, diesen Mittelpunkt in deinem
Busen aufzufinden, so wiirdest du ihn daran erkennen, dafl eine wohlwollende,
wohltitige Wirkung von ithm ausgeht und von thm Zeugnis gibt* (HA 8, S. 119).
Im Gedanken der Ehrfurcht gelangt die Erkenntnis der dufleren erhabenen und
zugleich gottlichen Ordnung der Natur zur Ubereinstimmung mit der kritischen
Reflexion des inneren moralischen Gesetzes und stiftet solchermaflen das auto-
nome Selbstbewufltsein der ethisch handelnden Persénlichkeit. Wilhelm erliu-
tert auf der Sternwarte die im Zeichen der Reverentia stehende Identititserfah-

Den symphronistischen Zusammenklang der antik-klassischen, jiidischen und christlichen
Tradition in den Heiligtimern der ,Pidagogischen Provinz“ analysiert Hans Joachim
Schrimpf: Das Weltbild des spiten Goethe. Uberlieferung und Bewahrung in Goethes
Alterswerk. Stuttgart 1956, Kap. 11 (Religion und Erziehung. Ehrfurcht), S. 273-302; hier
bes. S. 291 ff.

»Verwirklichung der reinen Theoria“ - so lautet Hans Joachim Schrimpfs Charakterisierung
der Makarie. H. J. Schrimpf: Das Weltbild des spiten Goethe (Anm. 15), S. 314 f. — Zum
»Kursus der Neuzeit“, den Wilhelm in den ,,Wanderjahren absolviert, zu dessen wichtig-
sten Stationen der Besuch auf der Sternwarte zihlt, vgl. Arthur Henkel: Entsagung. Eine
Studie zu Goethes Altersroman. Tiibingen 1954, S. 162.

54



rung des Individuums im Riickblick auf seine eigene, unterdessen gliicklich
fortgeschrittene Bildungsgeschichte: ,,Wie oft hast du diese Gestirne leuchten
gesehen, und haben sie dich nicht jederzeit anders gefunden? sie aber sind immer
dieselbigen und sagen immer dasselbige: ,Wir bezeichnen®, wiederholen sie,
,durch unseren gesetzmifligen Gang Tag und Stunde; frage dich auch, wie
verhiltst du dich zu Tag und Stunde? — Und so kann ich diesmal antworten:
,Des gegenwirtigen Verhiltnisses hab’ ich mich nicht zu schimen, meine
Absicht ist, einen edlen Familienkreis in allen seinen Gliedern erwiinscht
verbunden herzustellen; der Weg ist bezeichnet. Ich soll erforschen, was edle
Seelen auseinanderhilt, soll Hindernisse wegriumen, von welcher Art sie auch
seien.” (HA 8,S. 119 f.)

Die Selbstreflexion der autonomen Persénlichkeit fithrt schlieflich zuriick zu
einem religiosen Bild des identititsstiftenden Ehrfurchtsgedankens und seines
reziproken Achtungsprinzips: ,Dies darfst du vor den himmlischen Heerscharen
bekennen; achteten sie deiner, sie wiirden zwar iiber deine Beschrinktheit
licheln, aber sie ehrten gewifl deinen Vorsatz und begiinstigten dessen Erfiil-
lung” (HA 8, S. 120).

Wilhelms opulente Privilegien — Zeit, Ruhe, individuelle pidagogische Bera-
tung — gehoren freilich in die Epoche der ,Lehrjahre* und nehmen sich in den
»Wanderjahren“ nurmehr als ein gliicklicher Einzel- und Sonderfall aus. Die
spiteren, Wilhelm nachfolgenden Zoglinge sollen dann angesichts der bedrohli-
chen 6konomischen und politischen Umstinde des 19. Jahrhunderts gleichsam
in einer Kurzausbildung zu demselben Identititserlebnis der autonomen Persén-
lichkeit gefithrt werden. Ob die auf der Grundlage von Musik und Gesang
vonstatten gehende Handwerksausbildung (HA 8, S.152) die Auswanderer
gegen das entfremdende Maschinenwesen, das auch in Amerika droht, wappnet,
das steht wohl schon zu dem Augenblick, da Goethe im Roman die Regeln fiir
die praktische Berufsausbildung entwirft, dahin. Seltsam antiquiert nehmen sich
die Schilderungen der angehenden Berufsschiiler aus bei Gesangs- und Dirigier-
iibungen — mit integriertem Pfinderspiel (HA 8, S. 153) — im Hinblick auf die
spiter von der realistischen Pichterstochter vorausgeahnten ,Schrecknisse® der
industriellen Revolution."”

Trotz des vordergriindigen, allenthalben das Romangeschehen bestimmenden
Pragmatismus stattet die Assekuranzsozietit die Wanderer doch wohl vor allem
mit dem Gedanken der Ehrfurcht als intellektuellem Notgepick fir die
kommenden tumultuarischen Zeitliufte aus. Der aus dem europiischen
Symphronismus hervorgehende Toleranzgedanke der Aufklirung scheint dann

' Denselben Vorbehalt wird man in Anbetracht des in den ,Betrachtungen im Sinne der
Wanderer“ beschworenen ,,gréfiten Unheils unserer Zeit“ gegen Odoards Erwartung erhe-
ben, ,das Jahrhundert muff uns zu Hilfe kommen“ (HA 8, S.410), und gegen sein
Programm, die Binnenwanderer mdgen bis zu jener gliicklichen Wendung des Sikulums
ausharren in der ,strengen Kunst“ des Bauhandwerks, das genau reglementiert werden soll

(HA 8,S. 411).

55



auch das wichtigste Kulturgut zu sein, das die Auswanderer mitnehmen in die
neue Welt: ,Jeden Gottesdienst in Ehren zu halten und ,alle Regierungsformen
gleichfalls gelten zu lassen” (HA 8, S. 391), geloben die Amerikafahrer. Nur ,,mit
Schaudern® gedenkt man in threm Kreise der ,Eroberer, jener gewaffneten
Wanderer®, und beherzigt die historische Einsicht: ,,Die Zeit ist voriiber, wo man
abenteuerlich in die weite Welt rannte“ (HA 8, S. 390).

In Europa galt die pidagogische Provinz als ,eine Art von Utopien“ (HA 8,
S. 141), wo die Amerikafahrer, insofern sie die Ehrfurcht vor den tberlieferten,
historischen Bedingungen des individuellen und gesellschaftlichen Seins erlernen,
den Verzicht auf den utopischen Traum von der unbedingten Existenz einiiben
und insofern eingeweiht werden in das Prinzip der Entsagung. So muf$ sich dann
gerade auch die Kolonistenutopie der ,uranfinglichen Zustinde“ der von der
Ehrfurcht geleiteten Realititserkenntnis der historischen Zustinde unterordnen.
,Ubi homines sunt modi sunt* (HA 8, S. 311), lautet die sozial- und rechtsphilo-
sophische Formulierung des Resignationsdenkens, die tiberall, auch in Amerika,
gilt. Apodiktisch wird Goethe in den ,Betrachtungen im Sinne der Wanderer®
hinzufiigen: ,Unbedingte Titigkeit, von welcher Art sie auch sei, macht zuletzt
bankerott“ (HA 8, S. 286, Nr. 21). '

,»Das alte Wahre“

Die ,feierliche Trennungsstunde® (HA 8, S. 391) der Amerikafahrer endet dann
auch mit einem Bekenntnis zur Resignationsethik der symphronistisch-europii-
schen Ehrfurcht: ,Schliefflich halten wir’s fir Pflicht, die Sittlichkeit ohne
Pedanterei und Strenge zu iiben und zu férdern, wie es die Ehrfurcht vor uns
selbst verlangt, welche aus den drei Ehrfurchten entspriefit, zu denen wir uns
simtlich bekennen, auch alle in diese hohere, allgemeine Weisheit, einige sogar
von Jugend auf, eingeweiht zu sein das Gliick und die Freude haben® (HA 8,
S.391). Den Amerikafahrern ist mithin auch das ,,Vermichtnis anvertraut, mit
dem Goethe 1829 die ,,Wanderjahre* abschliefit. Noch einmal beschwort Goethe
am Ende des Romans den ungebrochenen Zusammenhang der Uberlieferung.
Das kritische Selbstbewufitsein der autonomen Personlichkeit geht als
»Ehrfurcht vor sich selbst“ hervor aus der ,,wahren Religion®, die antike, jiidische
und christliche Tradition zum europiischen Symphronismus zusammenfaf3t

% Zum liberalen Grundsatz ,,ubi homines sunt modi sunt“ im besonderen und zu Goethes
Rezeption der Positionen der historischen Rechtsschule (Thibauts und Savignys) im allge-
meinen vgl. nach wie vor Gustav Radbruch: Wilhelm Meisters sozial-politische Sendung.
Eine rechtsphilosophische Goethe-Studie. In Logos 8 (1919/20), S. 152-162; hier S. 156 f.
In erweiterter Fassung unter dem Titel ,Wilhelm Meisters sozialistische Sendung® in ders.:
Gestalten und Gedanken. Leipzig 1944, S. 93-127; hier S. 122 {. iiber Goethes ,monistisches
Denken®, das die ,Vernunft in den Dingen®, d. h. in den historisch bedingten Lebensver-
hiltnissen sucht. — Zur ,historischen Schule“ Thibauts und Savignys desgleichen von Gustav
Radbruch: Rechtsphilosophie (Urspr. 1914/22). 4. Aufl. Stuttgart 1950, S. 108 f. — Zur
Goethedeutung Radbruchs ebd., S. 27-30 u. 55-57 sowie die Einleitung von Erik Wolf.

56



(HA 8, S.157). Die Pidagogik der Ehrfurcht, so der Bildungsgedanke der
»Lehr-“ und ,,Wanderjahre“, weiht die Schiiler ein in die ,allgemeine Weisheit®,
in der der Wahrheitsbegriff der Uberlieferung und das Identititserlebnis des
neuzeitlichen Individuums zur Deckung gelangen. Die Gliickserfahrung des
autonomen Selbstbewufltseins, so wie sie Wilhelm auf der Sternwarte Makaries
gewihrt wird, geht ein in das ,Vermichtnis“, das Goethe am Ende des Romans
der neuen Epoche macht:

,Das Wahre war schon lingst gefunden,
Hat edle Geisterschaft verbunden,

Das alte Wahre, fafl es an!

Verdank es, Erdensohn, dem Weisen,
Der ihr die Sonne zu umkreisen

Und dem Geschwister wies die Bahn.

Sofort nun wende dich nach innen,

Das Zentrum findest du da drinnen,

Woran kein Edler zweifeln mag.

Wirst keine Regel da vermissen,

Denn das selbstindige Gewissen

Ist Sonne deinem Sittentag.“ (HA 1, S. 369 f.)

Goethe gelangt indessen wihrend seiner beiden letzten Lebensjahre zu der bitte-
ren Erkenntnis, dafl die Zeitgenossen sein ,Vermichtnis“ ausschlagen. Gerade
der Bildungsgedanke, der die wahrheits- und identititsstiftende Ponderation
zwischen Innen und Auflen, Selbst und Welt stiften soll, bringt ithn in Wider-
spruch zur neuen Epoche. Die Weisheit der vermittelnden Resignationsphiloso-
phie, die Subjektivitit und Objektivitit ausgleicht, verschwindet zum Entsetzen
Goethes aus dem intellektuellen Horizont des 19. Jahrhunderts. Allenthalben
entdeckt er die gefiirchteten Dilettanten, die sich in unheilsstiftende ,unbedingte
Titigkeit“ stiirzen.

Bereits das Bildungskonzept in den ,Wanderjahren“ gewinnt, vor allem
aufgrund des Assekuranzmotivs, das Aussehen einer intellektuellen Bastion, die
den Symphronismus der europiischen Uberlieferung vor den ,groflen Umwiil-
zungen® sichern soll. Nicht nur die industrielle Revolution des Maschinenwesens
sorgt schon vernehmlich fiir die existentielle Beunruhigung der Protagonisten
des Romangeschehens. Im politischen Horizont der ,,Wanderjahre* tritt dann
auch die Masse als neuer Protagonist der ,Welthindel“ in Erscheinung, der nun
vollends Goethes Bildungsideal des individuellen Identititsbewufitseins in Frage
stellt.

»Geselle dich zur kleinsten Schar® (HA 1, S. 370), so lautet eine der letzten
pidagogischen Anweisungen im ,Vermichtnis® der ,Wanderjahre®, das den
gelehrigen Schiilern das gliickliche Berufs- und Lebensziel verspricht:

57



,Und wie von alters her im stillen

Ein Liebewerk nach eignem Willen

Der Philosoph, der Dichter schuf,

So wirst du schénste Gunst erzielen:

Denn edlen Seelen vorzufiihlen

Ist wiinschenswertester Beruf.“ (HA 1, S. 370)

In der veloziferischen Epoche, ,die nichts reif werden lifit*, scheint es jedoch
kaum noch méglich zu sein, den ,wiinschenswertesten Beruf“ zu wihlen. Nur
»im stillen“ und nach ,eigenem Willen®, als Angehériger der ,kleinsten Schar®,
nicht aber als Mitglied der Masse wird das Individuum noch zu sich selbst
kommen kénnen.

Mit zunehmender Beunruhigung gewahrt Goethe, vor allem in Briefen, Tage-
biichern und Gesprichen, seit Mitte der 20er Jahre die Masse als neue Grofle im
politischen und sozialen Kriftespiel des 19. Jahrhunderts. Der Romantext der
»Wanderjahre“ kennt noch mit Gewiflheit die Riickzugsposition der ,kleinsten
Schar® der Wissenden, denn es werde ,immer eine Minoritit fiir das Wahre
iibrigbleiben, und wenn sie sich in einem einzigen Geist zuriickzdge, so hitte das
nichts zu sagen“ (HA 8, S.443). Diese erkenntniskritische Zuversicht des
Erzihlers der ,Wanderjahre“ wird freilich relativiert durch die ,,Betrachtungen im
Sinne der Wanderer®, deren Tonfall auf das Ausmafl von Goethes Beunruhigung
schlieffen 1if8t: ,Nichts ist widerwirtiger als die Majoritit: denn sie besteht aus
wenigen Vorgingern, aus Schelmen die sich akkommodieren, aus Schwachen die
sich assimilieren, und der Masse, die nachtrollt, ohne nur im mindesten zu
wissen, was sie will“ (HA 8, S. 307, Nr. 165). Die reflexionslose Bewegung der
Masse — in ihr versammeln sich die ,Incompletae“ (ebd., S.288, Nr. 33) -
markiert den iuflersten und zugleich modernen Gegensatz zum kritischen
Selbstbewufitsein des autonomen Individuums, das berufen ist, ,edlen Seelen
vorzufithlen®.

Den krassen Widerspruch zwischen den Bildungsgedanken der ,Lehr-“ und
»Wanderjahre“ und der in die Romane eindringenden Ahnung der revolutioniren
Umwilzungen im Zeitalter der Maschinen und der Massen verschirft Goethe in
den beiden folgenden Jahren zu einer dramatischen Nachschrift des ,Vermicht-
nisses“ von 1829. In den noch ausstehenden Partien des ,Faust® wird Goethe
noch einmal auf den europiischen Symphronismus zuriickblicken, ehe er die
Tragddie der Destruktion jener Zivilisation ins Bild setzt. Der Held, der in
diesem Drama unbedingt agiert und solchermaflen den Bankerott der iiberliefer-
ten Kultur herbeifithrt, demonstriert gleichsam ex negativo die zivilisierende
Funktion der Ehrfurcht vor sich selbst, die nicht zu trennen ist von der
Ehrfurcht vor der Welt. Denn Faust, dem Reprisentanten der paranoiden Furcht

58



vor sich selbst und vor der Welt, ist endgiiltig jene Sonne untergegangen, die
dem Sittentag seiner Existenz leuchten kénnte."”

Zeitzeichen: Geschwindigkeit, Beschleunigung, Ungeduld, Ultra

Den konkreten pidagogischen Mafinahmen, die Goethe in den ,,Wanderjahren®
ergreift zur Bewahrung der in seinen Augen bedrohten europiischen Tradition
der individuellen Identitit und des autonomen kritischen Selbstbewufitseins,
entsprechen die zeitkritischen Kommentare in seinen persdnlichen Mitteilungen.
In Briefen, Tagebiichern und Gesprichen blickt er auf das veloziferische Unwe-
sen des 19. Jahrhunderts, das die Fundamente der Bildung aushéhlt und die Indi-
viduen in einer entfremdenden Bewegung fortreif}t: ,Junge Leute werden viel zu
frith aufgeregt und dann im Zeitstrudel fortgerissen; Reichtum und Schnelligkeit
ist was die Welt bewundert und wornach jeder strebt; Eisenbahnen, Schnellpo-
sten, Dampfschiffe und alle méglichen Fazilititen der Kommunikation sind es
worauf die gebildete Welt ausgeht, sich zu iiberbieten, zu iiberbilden und
dadurch in der Mittelmifligkeit zu verharren® (Goethe an Zelter, 6. 6. 1825, HA
Briefe 4, S. 146). Abermals skizziert Goethe den Beschleunigungsprozefl der
Verkehrs- und Kommunikationsmittel und des Kapitals, der auf prinzipielle

' Zum antifaustischen — und insofern kulturstiftenden und zivilisationserhaltenden — Sinn der
Entsagung vgl. Arthur Henkel: Entsagung (Anm. 16), S. 142 ff. — Grundsitzlich ausgeblen-
det aus der literaturwissenschaftlichen Perspektive werden die philosophischen Fundamente
in jener ,Lehrjahre“- und ,Wanderjahre“-Kritik, die in der Nachfolge Karl Schlechtas die
vermeintliche Subjektdeformation und Triebunterdriickung geiffelt, die sich hinter der
Pidagogik der Entsagung verberge. Der spezifisch eudimonistische, insbesondere den
epikureischen, skeptischen und stoischen Philosophenschulen entlehnte Gedanke der
Entsagungslehre gerit infolgedessen nie in den Blick dieser — uniiberhérbar mit
nachromantischer Emphase vorgetragenen — Goetheschelte. Karl Schlechta: Goethes
»Wilhelm Meister”. Frankfurt 1953. — Thomas Degering: Das Elend der Entsagung.
Goethes ,,Wilhelm Meisters Wanderjahre“. Bonn 1982. — Ebenfalls auf den Spuren von Karl
Schlechta versucht Henriette Herwig, hinsichtlich der Novellen des Romans die vom
Entsagungsbegriff ~ bestimmten  ,Verkrustungen  der  ,Wanderjahre‘-Rezeption®
aufzubrechen und das vermeintliche Dogma, Goethe habe in dem Roman
»Spruchweisheiten in Geschichten verpackt®, zu widerlegen. Der konkrete intellektuelle
Gehalt jener ,Spruchweisheiten — von der eudimonistischen Tradition, in der sie stehen,
ganz zu schweigen — kommt freilich in dieser Kritik des Resignationsgedankens nie zur
Sprache. Henriette Herwig: Das ewig Minnliche zieht uns hinab: ,Wilhelm Meisters
Wanderjahre“. Geschlechterdifferenz. Sozialer Wandel. Historische Anthropologie.
Tibingen 1997; hier S.2. - Marianne Henn bezieht den Entsagungsbegriff der
»Wanderjahre“ im konkreten Sinne des Nicht-Sprechens — im Gegensatz zur zeitgemiflen
Geschwitzigkeit — auf die Aphasia der skeptischen Diitetik, die als solche allerdings von der
sokratischen Epoché nicht zu trennen ist und mithin desgleichen die Herkunft der
Resignationslehre aus den philosophischen Erxerzitien der Konzentration illustriert.
Marianne Henn: Sagen und Entsagen in Goethes ,,Wilhelm Meisters Wanderjahren oder die
Entsagenden®. In: Richard Fisher (Hg.): Ethik und Asthetik. Fs. W. Wittkowski. Frankfurt
1995, S. 383-396.

59



Weise, so Goethes Befiirchtung, die Kultur der Bildung ruiniert, insofern er die
Grundvoraussetzungen jeder Pidagogik — Ruhe, Konzentration, Reflexion —
negiert. Das Signum des neuen, schnellen Jahrhunderts ist in Goethes Wahr-
nehmung die Ungeduld. Er beobachtet die Auflésung der Bildung im schieren
Divertissement, dem sich nun ausgerechnet die gebildete Welt verschreibt, die
darin gemein wird.*

Auch die von Goethe ingrimmig wahrgenommene zeitgendssische Pidagogik
pafit sich dem fahrigen Wahrheits- und Wissensverlust an und verlegt sich
desgleichen auf oberflichliche Unterhaltung, die er grollend den ,Bibelgesell-
schaften” und der ,Lancasterischen Lehrmethode® ansieht (ebd.). Die um ihre
Identitit gebrachten und infolgedessen bewufitlos leidenden Individuen verlan-
gen nach Ablenkung. Auf ihren Reizhunger antworten die von Goethe ebenso
zornig kommentierten pathetisch-theatralischen Effekte der zur gemeinen
Unterhaltung herabsinkenden mittleren Kultur.

Zelter hatte zuvor seinem Freund in Weimar iiber die Berliner Auffithrung
von Spontinis ,zentnerschwerer Zauberoper ,Alcidor® berichtet: ,Es ist ein
Chaos von den rarsten Effekten, die sich untereinander aufreiben wollen (...)“
(ebd., S.570). Goethe nimmt das musikalische Einzelphinomen zum Anlaf}
einer allgemeinen Diagnose der beschleunigten Zeitliufte: ,Ich kann nicht
schlieffen, ohne jener tiberfiillten Musik nochmals zu gedenken; alles aber, mein
Teuerster, ist jetzt ultra, alles transzendiert unaufhaltsam, im Denken wie im
Tun. Niemand kennt sich mehr, niemand begreift das Element, worin er schwebt
und wirkt, niemand den Stoff, den er bearbeitet. Von reiner Einfalt kann die
Rede nicht sein; einfiltiges Zeug gibt es genug® (Goethe an Zelter, 6. 6. 1825,
HA Briefe 4, S. 146).

,Ultra“, so nennt Goethe den entfremdeten Bewufitheitszustand nach dem
Verlust des Erkenntnisideals der reflektierenden Vermittlung zwischen Selbst
und Welt. Unauthaltsam treibt die Ultraposition orientierungslos auf das
erkenntnislose Chaos zu. Der Vorgang ist zwanghaft, weil die Bewegung als
solche den Verlust der Identitit kompensieren soll. Denn das Subjekt, das nicht
mehr bei sich selbst sein kann und — im pidagogischen Horizont Goethes bzw.
der ,Lehr-“ und ,Wanderjahre“ — infolgedessen ungliicklich sein muf, verlangt
permanent nach tiberbietenden Effekten, die es ablenken von der leeren Gegen-
wart seiner Person und in einem verhingnisvollen Kreislauf des Leidens immer
weiter entfernen von der Erkenntnis der Realitit. Nach dem Verlust des auto-
nomen Personlichkeitsbewufitseins und der kritischen Erkenntnisfihigkeit
verliert sich das identititslose Individuum in der Bewegung der differenzlosen
Masse, die dann zugleich das spezifische Element fiir die ,,groflen Verinderun-

? Zu Goethes kritischer Wahrnehmung der modernen Bewegungsfaszination — und zur

Aktualitit dieser Kritik — vgl. Manfred Osten: Die beschleunigte Zeit. Anmerkungen zur
Modernitit Goethes. In: Dieter Borchmeyer (Hg.): Goethe im Gegenlicht. Kunst, Musik,
Religion, Philosophie, Natur, Politik. Heidelberg 2000, S. 145-153.

60



gen“ im 19. Jahrhundert konstituiert. In der neuen Epoche, so Goethes Beob-
achtung, treten an die Stelle der philosophischen Pidagogen andere, nicht ganz
geheure, indessen gewandte Fithrungskrifte, die es verstehen, das veloziferische
Energiepotential der Masse zu ihrem praktischen Nutzen einzusetzen: ,Eigent-
lich ist es das Jahrhundert fiir die fihigen Kopfe, fiir leichtfassende praktische
Menschen, die, mit einer gewissen Gewandtheit ausgestattet, ihre Superioritit
iiber die Menge fithlen, wenn sie gleich selbst nicht zum Héchsten begabt sind.
Laf} uns soviel als méglich an der Gesinnung halten in der wir herankamen, wir
werden, mit vielleicht noch wenigen, die Letzten sein einer Epoche, die sobald
nicht wiederkehrt. Und so allem Guten und Echten empfohlen! Treu beharrlich
Goethe“ (ebd., S. 146 1.).

Offenbar droht im Zeitalter der Massen ein allgemeiner Wahrheits- und
Erkenntnisverlust, eine Prognose, die Goethe in den ,,Wanderjahren“ dazu inspi-
riert, die Riickzugsposition zu entwerfen fiir die ,kleinste Schar, die die Uber-
lieferung des ,,alten Wahren®, des ,,Guten und Echten® in der veloziferischen Ara
sichert. Im Bewufitsein, der ,Letzte“ der Epoche der Aufklirung zu sein, deren
Emanzipationsphilosophie das Individuum zur autonomen Selbstreflexion und
kritischen Welterkenntnis anhielt, diagnostiziert Goethe eine Verkehrung der
Verhiltnisse ins Unechte, Falsche und den Ersatz der Wirklichkeit durch Illu-
sion. Der diisteren Ahnung eines Verlustes des Wahrheitskriteriums und der
Prognose eines Ruins des realen Seins geht Goethes Beobachtung eines Verfalls
des kritischen dsthetischen Bewufltseins voraus, ein Vorgang, den er abermals
mit dem Beginn des neuen Zeitalters der Massen verkniipft.

Wie die kritische Reflexion im allgemeinen so bedarf im besonderen die
Produktion des echten, in sich selbst wahren Kunstwerks der Autonomie des
(dsthetisch) gebildeten Individuums, das freilich in der neuen Epoche nicht ,,reif*
werden und nicht zu sich selbst und zur Verwirklichung seiner originalen Fihig-
keiten kommen kann. Undenkbar sei daher ein Shakespeare im ,heutigen
England von 1824, in diesen schlechten Tagen kritisierender und zersplitternder
Journale“ (EckermannGespr., 2. 1. 1824, S. 544). Die Fazilititen der beschleu-
nigten Kommunikation ruinieren von vornherein ,jenes ungestdrte, unschuldige,
nachtwandlerische Schaffen, wodurch allein etwas Grofles gedeithen kann®
(ebd.).

Goethe feiert mitnichten das Originalgenie im Sinne der Empfindsamkeit,
verweisen doch gerade die genialen Dramen Shakespeares auf dessen historische
Herkunft aus einer ,groflen und kriftigen Zeit“ (ebd.) und lenken den Blick
Goethes auf den nivellierenden Zwang des gegenwirtigen Tagesgeistes, der bei
dem ungeheuer gesteigerten Bediirfnis des Publikums nach Aufregung und
Divertissement das kritische Selbstbewufitsein des dsthetischen Subjekts
einschniirt: ,,Unsere jetzigen Talente liegen alle auf dem Prisentierteller der
Offentlichkeit. Die tiglich an fiinfzig verschiedenen Orten erscheinenden
kritischen Blitter und der dadurch im Publikum bewirkte Klatsch lassen nichts
Gesundes aufkommen. Wer sich heutzutage nicht ganz davon zuriickhilt und

61



sich nicht mit Gewalt isoliert, ist verloren. Es kommt zwar durch das schlechte,
grofitenteils negative dsthetisierende und kritisierende Zeitungswesen eine Art
Halbkultur in die Massen, alleine dem hervorbringenden Talent ist es ein boser
Nebel, ein fallendes Gift, das den Baum seiner Schépfungskraft zerstért, vom
griinen Schmuck der Blitter bis in das tiefste Mark und die verborgenste Faser
(ebd., S. 544 1.).

In den ,Wanderjahren“ breitet dann Goethe in romanhafter Ausfithrlichkeit
diesen Riickzugs- und Isolationsgedanken aus. Die abgesonderten Territorien
des Romans konzipiert Goethe zuletzt immer als Schutzriume, in denen sich das
individuelle und autonome Selbstbewufitsein, ungestdrt von den ,bésen Nebeln®
und ,fallenden Giften® der veloziferischen Epoche, entfalten kann, freilich nicht
individualistisch, sondern im Sinne einer identititsstiftenden produktiven
Vermittlung zwischen Individuum und Gemeinschaft. Den Zerfall dieser Ponde-
ration erliutert Goethe gleichsam in exemplarischer Deutlichkeit am Beispiel der
Korrumpierung des isthetischen Bewufltseins durch die tyrannischen und
schnell wechselnden Moden. Im Wirkungsfeld des Tagesgeistes herrschen
desintegrierende Bewegung und Aufregung; hier waltet die permanente Stérung
des individuellen Bewufitseins. Wer sich dem Zeitstrudel nicht zu entziehen
vermag, verliert nicht nur seine kiinstlerische Schépfungskraft. Die Zerstérung
des autonomen isthetischen Bewuf3tseins deutet dariiber hinaus in Goethes
Perspektive den allgemeinen Prozefl der Entfremdung des Individuums an, das
sich selbst verliert und die Chance auf Selbstverwirklichung einbiifit in der auto-
ritiren Halbkultur. Goethe schlieffit vom Verfall des dsthetischen Bewufitseins
auf den Verlust der kritischen Erkenntniskraft und der praktischen Vernunft.
Ruhelosigkeit, Bewegungszwang, Ungeduld entdeckt Goethe allenthalben als
Kennzeichen der neuen Epoche: ,Was uns die nichsten Jahre bringen werden, ist
durchaus nicht vorherzusagen; doch ich fiirchte, wir kommen so bald nicht zur
Ruhe. Es ist der Welt nicht gegeben, sich zu bescheiden; den Grofien nicht, dafl
kein Miflbrauch der Gewalt stattfinde, und der Masse nicht, dafl sie in Erwartung
allmihlicher Verbesserungen mit einem mifligen Zustande sich begniige. Kénnte
man die Menschheit vollkommen machen, so wire auch ein vollkommener
Zustand denkbar; so aber wird es ewig heriiber und hiniiber schwanken, der eine
Teil wird leiden, wihrend der andere sich wohl befindet, Egoismus und Neid
werden als bose Dimonen immer ihr Spiel treiben, und der Kampf der Parteien
wird kein Ende haben® (EckermannGespr., 25. 2. 1824, S. 91).

Das ,,Schwanken® ist in Goethes skeptischer Perspektive die charakteristische
Bewegungsform der Geschichte. Der Gewaltmiflbrauch der Michtigen und die
Ungeduld der Masse verbinden sich zu jenem diffusen geschichtlichen Element,
worin Goethe keinen Progrefl und schon gar kein utopisches Potential zu
entdecken vermag. Vielmehr bestimmen Leidenschaften und ,bése Dimonen®
den Lauf des Geschehens, das kein geschichtsphilosophisch bestimmbares Telos
kennt, sondern als ein erkenntnisloses Treiben und als Wiederkehr des immer
gleichen Parteihaders anzusehen ist. Die Geschichtsskepsis Goethes ist seit

62



