


 
 

 
 
 

Jaeger  —  Fausts Kolonie 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Königshausen & Neumann 

 
 

Michael Jaeger 
 
 

Fausts Kolonie 
 

Goethes kritische Phänomenologie der Moderne 
 
 
 

Vierte Auflage 
 
 



Der Umschlag zeigt zwei Photographien dampfgetriebener Schaufelbagger beim Bau 
des Panamakanals im Jahre 1913. 
Auf der Umschlagrückseite werden die Verse 11342 ff. aus Goethes „Faust“ zitiert. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek 
 
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über <http://dnb.ddb.de> abrufbar. 
 
 
 
 
 
4. Auflage, Würzburg 2022 
 
 
 
© Verlag Königshausen & Neumann GmbH, Würzburg 2005 
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Umschlag: Hummel / Lang, Würzburg 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
Printed in Germany 
ISBN 978-3-8260-2716-1 
www.koenigshausen-neumann.de 
www.buchhandel.de 



„Tags umsonst die Knechte lärmten
Hack’ und Schaufel, Schlag um Schlag;
Wo die Flämmchen nächtig schwärmten,
Stand ein Damm den andern Tag.
Menschenopfer mußten bluten,
Nachts erscholl des Jammers Qual;
Meerab flossen Feuergluten,
Morgens war es ein Kanal.“

Goethe: Faust, V. 11123 ff.

„Bis zur Wurzel glühn die hohlen
 Stämme, purpurrot im Glühn. –

Lange Pause, Gesang.

 Was sich sonst dem Blick empfohlen,
 Mit Jahrhunderten ist hin.“

Ebd., V. 11334 ff.



2

INHALTSVERZEICHNIS
VORWORT ............................................................................................................  5

EINLEITUNG ......................................................................................................  11

ERSTES KAPITEL:
„AM VORABEND EINER GROSSEN EXPLOSION“ .................................  37
Zeitungsobsession und Zeitungsverbot 37 – „Alles veloziferisch“ – Krisenphänomene
in „Wilhelm Meisters Lehr-“ und „Wanderjahren“ 39 – „Welthändel“, „Staatsrevo-
lution“ und „Maschinenwesen“ 45 – Paideia – krisenresistente Bildung 50 – Die
Kulturreligion der Ehrfurcht und der Synkretismus der europäischen Zivilisation 51
– „Das alte Wahre“ 56 – Zeitzeichen: Geschwindigkeit, Beschleunigung, Ungeduld,
Ultra 59 – Unzeitgemäße Positionen der Aufklärung 63 – Dilettanten, Romantiker
und moderne Narren 70 – Moderne Pathos- und Katastrophenfaszination 82 – Ver-
zweiflungstaten 84 – „Literatur der Verzweiflung“ 88 – Ästhetischer und politischer
Dilettantismus 92 – „Pfuscherei in Staatsangelegenheiten“: Radikalismus, Saint-
Simonismus und modernes Sektenwesen 96 – Toleranzgedanke und Dogmenkri-
tik 99 – Das „falsche Prinzip“ der Religion Simonienne 100 – Aussichten auf
barbarische Zeiten 104 – Erdbeben, Tumult und Strudel: „Die Reprise der Tragödie
von 1790“ 108

ZWEITES KAPITEL: „AUCH ICH IN DER CHAMPAGNE“ ................... 121
„Campagne in Frankreich“ und „Belagerung von Mainz“ (1822)
Heiliges Recht 121 – „Eine Umkehrung, verwünscht anzusehen“ 125 – Napoleons
ephemere Moderation 126 – „Kanonenfieber“ 128 – „Ein Balken im Schiff-
bruch“ 133 – „Nachtstücke“ 134 – Grundlose Wege 136 – „Parteiwut“ 141 – Unheil
in Paris 144 – „Willkürliche Schlachtopfer“ 148 – „Greuelbilder“ und Intervalle
humaner Normalität 154 – Stille, häusliche Kreise und italienische Idyllen 159 –
Der klassische Leuchtturm des Schiffbrüchigen 170 – Die pathetische Negation des
klassischen Humanitätsideals 180 – Klassische Todesreflexion und moderne
Todesphobie 185

DRITTES KAPITEL: „AUCH ICH IN ARKADIEN!“ ...............................  195
„Italienische Reise“ (1816/17 und 1829)
Memento mori und Memento vivere in Arkadien 195 – „In der Welt zu Hause“ 204
– Die italienische Anagnorisis 207 – Exerzitien der Selbst- und Welterkenntnis 209
– Wiedergeburt in Rom: Schauen und Staunen 214 – In der römischen Schule des
Sehens 219 – Am Ende des „großen Umwegs“ 230 – Klassisches Curriculum 238 –
Resignation 244 – Literarische Folgen der „Wiedergeburt“ 250 – Die römische
Bearbeitung des Faustfragments 253 – Krisenzeichen auch in Italien: Cagliostro 262
– Das Menetekel der europäischen Krise 265 – Italienische Vorarbeiten zu einer
Cagliostro-Oper 271

Exkurs:
I. Die dramatische Phänomenologie des modernen Sektenwesens:
„Der Groß-Cophta“ .................................................................................. 274



3

II. Faust – „ein Cagliostro seiner Zeiten“. Staatsbankrott und Massen-
wahnszenen am Vorabend der Revolution: „Faust II“, 1. Akt ................ 289
Die sizilianische Ermittlung des Herrn Wilton: In Palermo auf den Spuren von
Joseph Balsamo 309 – „Das Römische Karneval“ – eine Studie über Massenwahn
und Chaosfaszination 318 – „Dem Taumel weih’ ich mich“ – Fausts modernes
Sacrificium intellectus 331 – „Eigentlich zur Dichtkunst geboren“ – Reflexionsmacht
der Kunst und Kunstreflexion 333 – Klassische Lebenskunst und römische Eudämo-
nie 336 – Der europäische Symphronismus in Rom 340 – Don Juans Mondschein-
promenade 347 – Tristissima noctis imago – Ovid als Identifikationsfigur 357

VIERTES KAPITEL:
„DAS HAUPTGESCHÄFT ZU STANDE GEBRACHT“ ...........................  371
I. Die Vollendung der Fausttragödie 1831

„Inkommensurabel“ 371 – Die „Lücke“ im zweiten Teil der Tragödie 372 –
Orakelsprüche 374 – Das versiegelte Manuskript 378 – Altersreflexionen im
Garten und Tagesübel 380 – „Das Weihnachtsfest unsrer neueren Zeit“ 383 –
Philemon und Baucis – altertümliches Paar in neuerer Zeit 385

II. „Faust II“, 5. Akt: Glockentonphobie und Gewimmelphantasie
1. These: „Offene Gegend“: „Des Wohltuns Glück“ 388 – 2. Antithese:
„Palast“: „Das verfluchte Hier“ 392 – 3. Destruktion: „Tiefe Nacht“:
Terror 406 – 4. „Mitternacht“: Gespenster 423 – 5. Großer Vorhof des Palasts:
Gewimmel 434

III. „Faust II“, 4. Akt: Meeres- und Wellenphobie
„Matth. 4“ 441 – Depression im Hochgebirge 443 – Blasphemisches Rate-
spiel 444 – Fausts Wunsch und Fausts Angst 447

IV. Die Verbindung mit der „Hauptparthie“: Verzweiflung
1. Ontophobie im gotischen Zimmer 453 – 2. „Und Fluch vor allen der
Geduld“: Fausts Lebenshaß 459 – 3. Der teuflische Pakt: Reflexionsverdikt und
Bewegungszwang 463

FÜNFTES KAPITEL: EUDÄMONISTISCHE EXERZITIEN ....................  471
Goethes Rezeption der antiken Lebenskunstlehren
Kairos oder „Das Wundersamste des Altertums“ 471 – Klassische Exerzitien der
Lebenskunst – die antike Philosophie des Kairos 472 – Die diätetischen Lebensre-
geln Goethes 477 – „Edle Einfalt und stille Größe“ – ästhetische und literarische
Repräsentationen des Kairos 482 – Fausts moderne Verschwörung gegen den
Kairos 487

IDEENGESCHICHTLICHER EPILOG ........................................................  501
I. Oswald Spengler: „Faustisches“ Pathos und klassische Ataraxie

Historische Morphologie 501 – „Faustische“ Philosophie: Alles Vergängliche ist
ein Gleichnis für den tragischen Sinn der Geschichte 503 – „Unantik vom



4

Scheitel bis zur Sohle“ – Fausts Negation der klassischen Eudämonie 505 –
Klassizismuskritik: Die Pseudomorphose 507 – Der heroische Wille zum
Untergang 511 – Das Pathos der gerichteten Existenz: Arbeit 512

II. Karl Löwith in Sendai: „Der revolutionäre Bruch im Denken des 19. Jahr-
hunderts“
Goethe und Hegel 516 – Die Vermittlung von Vorübergehen und Beständig-
sein 519 – Der revolutionäre Bruch: Profaner Geschichtsglaube 521 – Goethes
Krisenbewußtsein 523 – Revolutionäre Leidenschaft: Unbedingte Negation 525
– Radikale Protestation: Der Weg in die Verstiegenheit 529 – Politische
Religionen 531 – Heilsgeschichtlicher Aktionismus 533 – Mimesis des indivi-
duellen Seins: Goethes Realismus 535 – Die alltägliche Misere: Goethes
Geschichtsskepsis 537 – Theorein und Historein 540 – Ideengeschichte und
Philologie 543

III. Faustspekulation
1. Hegels perfektibilistische Faustdeutung 546 – 2. Faustspekulation und
Goethekritik (1932) 550

IV. Georg Lukács in Moskau: „Fauststudien“ im Schatten der Lubjanka
Das perfektibilistische Drama der Menschengattung – Hegel, Goethe und
Marx 553 – Die geschichtliche Aufhebung des Tragischen 557 – Opferfaszina-
tion: Blut und Erfrischung 558 – Goethe und die moderne Revolution 562 –
Dramatische und historische Dialektik 565 – „Auf Robespierres Seite“ –
Lukács’ Apologie des revolutionären Terrors der Moderne 570

V. Das Ende der perfektibilistischen Illusion der Moderne
Perfektibilismus und Willenskult 575 – Fausts revolutionäre Statur 578 –
Fausts jakobinische Protestation 581 – Die profane Geschichtsreligion der
Moderne – Lukács’ politischer Fideismus 584 – Fausts Aktivismus und die
revolutionäre Moral 588 – Die Angst des modernen Revolutionärs 590

POSITIONEN DER FORSCHUNG (EINE AUSWAHL) .........................  595
Gottlieb C. L. Schuchard: Faust, ein moderner Revolutionär im Geiste Saint-
Simons 595 – Wilhelm Böhm: Antiperfektibilistischer Radikalismus 605 – Heinz
Schlaffer: Das allegorische Bild der Moderne 608 – Gerhard Kaiser: Kritik der
Moderne und Fundamentalanthropologie 616 – Karl Eibl: Moderne Identitäts-
suche 617 – Werner Keller: Klassische Eudämonie und moderne Subjektivität 620 –
Hans-Jürgen Schings: Faust und Winckelmann 621 – Thomas Zabka: „Klassisch-
romantische Intertextualität“ 623 – Jochen Schmidt: Säkularisierung und Umschlag
ins Nichts 631

LITERATURVERZEICHNIS, SIGLEN, VERZEICHNIS DER
BILDZITATE .....................................................................................................  643



5

FAUSTS MODERNITÄT – GOETHES AKTUALITÄT
Vorwort zur 2. Auflage

Betrachtet man die Geschichte der Faustauslegungen seit den frühen Reaktionen
auf Goethes Publikation eines ersten Fragments des Dramas 1790, so wird man
zusammenfassend feststellen – die wenigen Ausnahmen bestätigen die Regel –,
daß bis in die 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts die meisten Leser und Interpreten,
sofern sie inspiriert sind von der modernen Geschichtsphilosophie, überein-
stimmen in einer weitgehend „perfektibilistischen“ Lektüre des Textes: Faust
erscheint hier als eine Vorbildfigur, sicherlich mit einigen bedenklichen Zügen.
Sein pausenloses „Streben“ gilt als Tugend und seine Lebensgeschichte stellt sich
in dieser Perspektive als eine exemplarisch gelungene Persönlichkeitsentwick-
lung, als produktive Weltaneignung, kurzum als Fortschritt und Glück dar,
mögen auch bedauerlicherweise einige Opfer seinen (Lebens-) Weg säumen und
beträchtliche Kosten zu Buche schlagen. Diese Verluste indessen konnten den
vorherrschenden perfektibilistischen Deutungsoptimismus nicht erschüttern, da
nun einmal Späne fallen durften, wo der tüchtige Faust die Welt, die ihm nicht
stumm sein sollte, bearbeitete.

In neuerer Zeit und immer offensichtlicher deutet sich allerdings ein Para-
digmenwechsel der Faustlektüre an: Man nimmt nun den Untertitel des Goethe-
schen Textes beim Wort und liest Fausts Drama als „eine Tragödie“, als
Katastrophe (der Zivilisation), ohne (irdische) Versöhnung, mit einem rätsel-
haften (himmlischen) Schlußbild. Als Vorbild- und Identifikationsfigur ist Faust
also schon ziemlich blaß geworden, und ich glaube, man kann heute noch einen
Schritt weitergehen und den vermeintlichen Heroen des Dramas ansehen als eine
veritable Unglücksfigur, die die Negation der gesamten Philosophie Goethes und
aller seiner Zivilisationsideale personifiziert. Bedenkt man außerdem, daß Goethe
von seiner Frankfurter Jugendzeit bis ins höchste Alter an der Tragödie gearbei-
tet hat (eine Publikation des vollendeten Manuskriptes hat er zu Lebzeiten ver-
mieden, weil er fest davon überzeugt war, daß das Publikum den Text falsch
verstehen werde), dann stellt sich eben die Frage, die mein Faust- und Goethe-
studium motiviert hat: Aus welchem Grund arbeitet sich der klassische Goethe
an seinem ungeliebten, nicht-klassischen Tragödienhelden über 60 Jahre lang ab,
warum kann er ein Leben lang nicht lassen von der Ausarbeitung des dramati-
schen Geschehens, das angetrieben wird von einem teuflischen Pakt? Rückt man,
so die Konzeption der vorliegenden Studie, die Fausttragödie in den ideenge-
schichtlichen und politisch-historischen Kontext der Zeit Goethes sowie in den
Zusammenhang seines literarischen Werkes, seiner Biographie und seiner auto-
biographischen Zeugnisse, dann wird man den stets virulenten Anlaß für diese
Sisyphosarbeit des Dichters erkennen: Goethe gab seinem Unbehagen an der
Moderne, das sich im Alter bis zur Bestürzung steigern konnte, in der Fausttra-
gödie eine literarische Form. Seit der für Goethe traumatischen Erfahrung der
Französischen Revolution geht dieses Unbehagen ein in die Arbeit an der
Fausttragödie, man spürt es bereits im erwähnten ersten Faustfragment von



6

1790. Von hier an gewinnt Faust sukzessive unter den Händen Goethes die Phy-
siognomie eines Archetypus der Moderne, der radikal bricht mit der kulturellen
(religiösen, philosophischen ...) und politischen Tradition, um eine ganz neue
Welt aufzubauen. Sein charakteristisches ungeduldiges Streben steht im Dienst
des spezifisch modernen „Projektes“ einer „2. Schöpfung“. Fausts Wille reprä-
sentiert eben jene Leidenschaft der radikalen Utopie, die Goethe, dem Verehrer
und Schüler der Resignationsphilosophie Spinozas, so suspekt sein mußte: den
unbedingten Willen des modernen „prometheischen“ Menschen, in Kenntnis der
vermeintlichen Gesetze der Geschichte, als Arbeiter, Ingenieur und Erfinder eine
ganz neue Welt zu konstruieren, womöglich auch einen neuen (stärkeren,
gesünderen ...) Menschen zu erschaffen, wie Dr. Wagner, Fausts Schüler im
Laboratorium, und zu diesem Zwecke alle überlieferten Tabus zu brechen. Das
moderne Projekt der 2. Schöpfung erfordert also eine komplette Kolonisation
der 1. Schöpfung, eine totale Destruktion der natürlichen und überlieferten
(„alten“) Lebensverhältnisse. „Fausts Kolonie“ ist ein literarisches Bild für das
Projekt der Moderne, für ihre Utopie – daher also der Titel meines Buches und,
im Sinne des hier Gesagten, sein Untertitel: Goethes kritische Phänomenologie
der Moderne.

Die letzten (irdischen) Bilder der Tragödie zeigen eine Riesenbaustelle –
Palastbauten, gigantische Damm- und Kanalkonstruktionen. Das Meer soll
trockengelegt werden, um Ackerland zu gewinnen. Dem Kolonialherren Faust
legt Goethe (1831) wörtliche Zitate des Frühsozialisten Saint-Simon in den
Mund als Ausdruck des Konstruktivismus- und Technizismusglaubens der
Moderne und ihres Willens, das Gesetz des Fortschritts durch industriell organi-
sierte Arbeit zu vollstrecken. In Fausts Kolonie tritt an die Stelle der
1. Schöpfung (der Natur, der historischen, regionalen, individuellen Überliefe-
rung) die 2. Schöpfung des konstruktivistischen Willens des modernen
Menschen.

So sehr wir auch heute allen Anlaß haben, die enormen (Aufbau-) Leistungen
der Moderne und die emanzipatorischen Errungenschaften ihrer konstruktivisti-
schen Utopie zu bewundern, so sensibel sind wir unter dem Eindruck der Voll-
endung der 2. Schöpfung und der universellen Totalkolonisation für die Kosten
und für die Verluste des „Projektes der Moderne“ geworden. (Es sind die Verlu-
ste einer Weltkolonisation, die manche heute auch Globalisierung nennen, in der
alle historisch gewachsenen Differenzen hinter einer weltweiten neuen Wirklich-
keitskonstruktion verschwinden.) Und wer von uns könnte heute im Rückblick
auf das 20. Jahrhundert noch den geschichtsphilosophischen Optimismus der
Moderne teilen, die Geschichte als Fortschrittsbewegung zu begreifen (der eine
politische und zugleich künstlerische Avantgarde voraneilt), und die historischen
Krisen, Katastrophen und Tragödien ansehen als Instrumente einer geschichts-
immanenten Vernunft? Wer also wollte heute die Geschichte des modernen
Menschen, die Goethe im „Faust“ in ein literarisches Bild übersetzt, noch
perfektibilistisch lesen? Die brillantesten perfektibilistischen Leser der



7

Geschichte – und des Goetheschen „Faust“! – finden wir unter den Anhängern
der kommunistischen Idee, und das ist nur konsequent. Hütet doch der
Sozialismus, gleichsam als sein profanes Heiligtum, die Utopie des historischen
Perfektibilismus und bekennt sich zu dem säkularen Glauben an eine universelle
Fortschrittsbewegung, die angetrieben wird durch menschliche Arbeit, vor allem
durch den industrialisierten Arbeitsprozeß. Aber mit der epochalen Krise des
kommunistischen Systems, dessen Niedergang das ausgehende „kurze“ 20.
Jahrhundert geprägt hat, mußte auch jener perfektibilistische Glaube der
Moderne, dessen reinster, radikalster Ausdruck eben die kommunistische Idee
ist, der Skepsis anheimfallen. Heute nun, zu Beginn des 21. Jahrhunderts,
erkennen wir, daß der Krise des Sozialismus die Krise des Kapitalismus (die wir
ja wohl gerade erleben) zuzuordnen ist. Die Turbulenzen zunächst des
„östlichen“ und jetzt des „westlichen“ Systems zeigen uns – sofern wir nicht
zwanghaft fliehen vor der Desillusion – die zwei Seiten ein und derselben
Medaille: Sie zeigen die Krise der Moderne insgesamt, sie zeigen die
krisenträchtigen Konsequenzen des modernen Willens zur Macht (über die
Natur, über die Überlieferung, über die Differenzen ...), sie offenbaren die
intellektuellen und spirituellen Defizite des Heilsversprechens einer säkularen
Erlösung durch (Industrie-) Arbeit und Konsum, sie bringen neben den
Errungenschaften auch die Zerstörungen des megalomanen Konstruktivismus
der Moderne vor unseren Blick sowie die fragwürdigen Resultate der modernen
Begeisterung für industrielle Großproduktion, Großbaustellen und Weltkoloni-
sation, die im Kapitalismus ähnlich fatale Bilder der Natur- und Kulturunter-
werfung hervorbringen können wie im Sozialismus.1

In Goethes kritischer Phänomenologie der Moderne, die im „Faust“ literari-
sche Gestalt angenommen hat, können wir noch einmal zurückblicken – gleich-
sam mit den Augen des Zeitzeugen Goethe – auf den Beginn jener modernen
Zwillingsgeschichte westlicher und östlicher, kapitalistischer und sozialistischer
Weltkolonisationsutopien und auf jene epochale Krise des 19. Jahrhunderts
schauen, aus der die beiden Antagonisten und dennoch sehr ähnlichen
Geschöpfe des Maschinen- und Industrialisierungsglaubens sowie der Perfek-

1 Nicht zuletzt die gegenwärtige (als konsequente Kapitalisierung vonstatten gehende) Kolo-
nisierung der ursprünglich freien Universitäten illustriert in exemplarischer Deutlichkeit die
destruktiven Energien der modernen Perfektibilismusideologie und das ihr eigene Ressentiment
gegen die Autonomie der kritischen Reflexion. Wie Faust vor dem „Spiel“ der Meereswellen
rufen die „Bildungs- und Zukunftsplaner“ angesichts einer nicht den Idolen des Marktes, sondern
ihren eigenen autonomen Kriterien folgenden Wissenschaft aus: „(...) und es ist nichts gelei-
stet,/Was zur Verzweiflung uns beängstigen könnte!/Zwecklose Kraft unbändiger Elemente!“
Fausts Wunsch, „hier möcht’ ich kämpfen, dies möcht’ ich besiegen“, ist auch ihr Wille. Und so
fassen sie gleichermaßen „im Geiste Plan auf Plan“, auf daß endlich der unumschränkte Raum der
Wissenschaft in genau abgezirkelten Produktionsstätten (der neuen „Dienstleistungsuniversität“)
verengt werde (V. 10216 ff.). Auch für dieses Kolonisationsprojekt wird wohl, trotz oder gerade
wegen der lärmenden Ankündigungen der Leistungs- und Effizienzsteigerung, das lakonische
Resümee Mephistos gelten: „(...) auf Vernichtung läuft’s hinaus“ (V. 11550).



8

tibilismusutopie der Moderne hervorgingen. Weil sich in der (globalen) Krise
von heute die Geschichte der Moderne gleichsam schließt und jene krisenhaften
Ursprünge wieder sichtbar werden, die Goethe thematisiert hat, vermag uns die
Tragödie Fausts so unmittelbar anzusprechen.

Am Beginn dieser Geschichte steht ein von der Verzweiflung diktierter Pakt.
Goethes geniale literarische Erfindung besteht in der säkularisierenden Ergän-
zung des alten Fauststoffes um jenen Vertrag zwischen Faust und Mephistophe-
les, der die Signatur der Moderne kritisch in den Blick nimmt:
Geschichtsglauben, teleologisches Prozeßdenken, Bewegungsfaszination. Eben
dieses moderne Fortschritts- und Bewegungsideal gestaltet Goethe in Fausts
Pakt mit dem Teufel als Karikatur. Faust verurteilt sich selbst in der Wette mit
Mephistopheles dazu, keinen Augenblick mehr stillzustehen, keinen Moment
mehr zur Ruhe und zur Reflexion kommen zu können, er zwingt sich zur per-
manenten, rasenden, immer schnelleren Bewegung und zur dauernden Flucht vor
dem gegenwärtigen Sein in die Zukunft. Den ersten Augenblick des Innehaltens
in der rasenden Bewegung, so der teuflische Kontrakt, muß er mit seinem Leben
bezahlen.

Die eine große Ausnahme des ruhigen und infolgedessen glücklichen Augen-
blicks bei Helena – in einer anderen Welt, in einer anderen Epoche, in einem
„Zwischenspiel“ zur Tragödie – bestätigt die Regel des modernen Bewegungs-
zwanges, eine Regel, die doch wohl auch unser aller Leben heute so dominant
und scheinbar ausweglos bestimmt. Nicht genug staunen läßt sich also über die
seismographische Genauigkeit und über die prognostischen Qualitäten des
Goetheschen Textes. Dankbar gewahren wir die intellektuelle Kraft der kriti-
schen Reflexion, die wir bei jeder Lektüre wahrhaft großer Literatur gewinnen
und die uns – zuerst im Bewußtsein und in der Phantasie – in Freiheit setzt
gegenüber einer scheinbar diktatorischen Realität. Wer von uns Heutigen könnte
schließlich leugnen, daß unsere Wirklichkeit im Banne des fatalen Ausrufs Fausts
steht: „Und Fluch vor allen der Geduld!“ (V. 1606).

Fausts spezifisch moderne Konstitution, die Ungeduld, die Ruhelosigkeit
und die permanente, heute industriell betriebene Ablenkung von jeglicher
konzentrierten Reflexion, sie ist identisch mit unserer eigenen Konstitution. Es
gibt auf dem Globus keinen Bezirk mehr, der verschont würde von der großen
Kolonisation im Zeichen der Ungeduld. Gerade die prophetische Ahnung jenes
allgemeinen, das zeitaufwendige, klassische Bildungsideal verschlingenden
Rausches der Ablenkung, der sensationellen Bilder und Begierden – Faust ist
süchtig danach – inspirierte Goethes Kritik. Seine Bestürzung über die Zerstö-
rung der Kultur der Reflexion gestaltet er im 5. Akt des Dramas: Fausts Kolonie
verschlingt den Bezirk von Philemon und Baucis, den letzten Bereich der über-
lieferten europäischen, klassischen Zivilisation, der nicht nur Goethes Werk,
sondern seine gesamte Existenz verpflichtet ist.

Wer würde nicht bemerken, daß auch noch unsere Konstitution und unsere
„Bildung“ heute im Zeichen des von der Moderne institutionalisierten und



9

permanent gemachten Überlieferungsbruchs stehen, der uns immer weiter und
unwiderruflich entfernt von Goethes Bildungswelt. – Und dennoch sorgt eine
List der Geschichte dafür, daß wir durch unsere Erfahrung der Krise der moder-
nen Welt heute besonders sensibilisiert sind für die Krisenerfahrung Goethes, die
in die Darstellung Fausts, jenes Archetypus der modernen Ungeduld, einging.
Das tragische Universum dieses grandiosen Textes ist uns wohlvertraut und
mithin ganz aktuell: das Leiden, die Brutalität, der Spleen, der groteske Witz, das
Unglück, das rare Glück und die unüberbietbare Einsamkeit jener exemplarisch
modernen Existenz Fausts.

Eine Identifikationsfigur präsentiert uns der Tragödiendichter freilich auch in
dieser Perspektive nicht. Der strebende Held Faust agiert in Goethes literari-
scher Phänomenologie der Moderne als Geschöpf der Krise, als Archetypus des
modernen Willens zur permanenten Bewegung, die keinen Augenblick Ruhe
geben und die keinen Lebensbereich verschonen darf und die zuletzt das
Bewußtsein des von Gott und der Welt verlassenen Subjekts der Moderne im
Dunkeln der ultimativen Angst verschwinden läßt.

Einer verstaubten Antimoderne soll im folgenden freilich nicht das Wort
geredet werden. Es geht vielmehr um das Zivilisations- und Heilungspotential
der größten Errungenschaft der Moderne, um Kritik und kritische Selbstrefle-
xion, die man im Sinne einer spezifisch emanzipatorischen Kultur der Aufklä-
rung und ihrer analytischen Kraft sicherlich auch anwenden darf auf eben die
Ängste und Phobien, die hervorgehen aus der bewußtseinskolonisierenden
Betäubungsmaschinerie eines unterdessen ziellos gewordenen (aber deshalb
nicht weniger autoritären) allgegenwärtigen Bewegungszwangs. Goethe wird
denn auch die Statur eines authentischen Repräsentanten der Aufklärung gewin-
nen, der allerdings im Sinne des klassischen Emanzipationsgedankens stets fest-
hält an der Autonomie des analytischen Kriteriums. In der Anschauung der
Natur und ihrer (Ur-) Phänomene hatte er es gefunden. Wann immer er aber das
Verschwinden des autonomen Kriteriums dieser ursprünglich philosophischen
Theoria diagnostizierte, sah er einen subjektivistischen Willen zur Macht am
Werk, der – wie Faust – die vermittelnde Erkenntnis der realen Bedingungen des
Seins durch „Vernunft und Wissenschaft“ verachtet und der sich versteigt in die
Scheinwelt des „Unbedingten“ (V. 1851 ff.).

Einen Kommentar erfordern zuletzt noch die zahlreichen Illustrationen in
den folgenden Kapiteln, zum größeren Teil Goethezeichnungen. Inspiriert wur-
den diese Bildseiten von dem Versuch, Goethes Zeichnungen auch zu betrachten
als Ausdruck des in den Dichtungen präsenten Krisenbewußtseins. Denn vor
dem Krisenhorizont fällt ein melancholisches, resignatives Licht auf die Blätter
des Zeichners, ganz augenfällig in den Zeichnungen des Goetheschen „Trost-
büchleins“ und im Hinblick auf Goethes gezeichnete (Lebens-) Motive „Wande-
rer“, „Hütte“ und „heiliger Hain“ (hier nun im Kontrast zu ihrer Kolonisation
bzw. Destruktion im 5. Akt des „Faust“). Das gleiche gilt in meinen Augen
gerade auch für die arielhaft leichten Passagen der Goetheschen Klassik. In der



10

Perspektive seines Krisenbewußtseins ist sie abgründig getrennt von der
geschichtsfernen, polierten Marmorwelt des Klassikklischees. Das immer schon
bedrohte, fragile Lebensideal der Klassik (so verwackelt, zitternd wie auf Tisch-
beins späten Skizzen zu dem „Wanderer in der Campagna“, hier S. 190, Abb. 34)
und Goethe selbst als Krisenphänomenologe (auch als Krisentherapeut?) sind
uns heute womöglich dann doch wieder ganz nah.2

M. J., Februar 2005

Vorbemerkung zur 1. Auflage
Die vorliegende Studie entstand als Habilitationsschrift an der Freien Universität Berlin. Hans-
Jürgen Schings danke ich für die inspirierende und kritische Begleitung meines
Forschungsvorhabens. Mein Dank gilt auch Werner Keller für ermutigenden Zuspruch – in einer
Habilitanden entmutigenden Zeit. Weiterhin danke ich Ursula Eckertz-Popp für photographische
Arbeiten, Marco Torini für graphische und technische Unterstützung, Karin Grünewald für die
Herstellung der Druckvorlage sowie Ursula Enderle und Wolfgang Schröter für die kritische
Lektüre des Manuskripts. Gefördert wurde meine Arbeit durch ein Stipendium der Deutschen For-
schungsgemeinschaft.
M. J.
______________________________
2 Das Vorwort zur 2. Auflage bietet schließlich, wenn auch auf kleinstem Raum, die Gelegenheit,

wenigstens zwei der gröbsten Lücken im Literaturverzeichnis des vorliegenden Bandes zu schlie-
ßen. – „Spiegelbilder unserer eigenen Erfahrungswelt“ nennt Friedrich Dieckmann Fausts Auto-
suggestionen, in denen Goethe die „Erd- und Menschenbemächtigungsvision“ vorgezeichnet
habe, die auf den „Experimentierfeldern des Wahns“ der ultimativen Utopie der Moderne und
ihrer gigantomanen Konstruktionspläne im 20. Jahrhundert Gestalt angenommen hätte und
deren neurotische und phobische Inspirationsquellen nach dem Ende der Illusion zum Vorschein
kämen (F. Dieckmann: Recht zu träumen. In: Ders.: Glockenläuten und andere Fragen. Berichte
und Diagnosen aus dem anderen Deutschland. Frankfurt 1991, S. 9-25, hier S. 20 u. 24). Goethes
Krisenbewußtsein – im Widerspruch zum pathetischen Glauben der Moderne an den
perfektibilistischen Geschichtsprozeß – und dem von allen Zeitströmen abgelegenen politischen
Ort des Dichters gilt dann auch Dieckmanns höchst originelle Studie über den „West-östlichen
Divan“ (Goethe in der Zeitenwende. In: F. Dieckmann: Temperatursprung. Deutsche Verhält-
nisse. Frankfurt 1995, S. 219-245). Wie  ein roter Faden zieht sich schließlich die Beobachtung,
daß der Krise des Sozialismus die Krise des Kapitalismus zuzuordnen ist, durch die Essays
Dieckmanns. Darin diagnostiziert er (im Blick auf die „deutschen Verhältnisse“ als pars pro toto)
die „fundamentale Ähnlichkeit“ des westlichen (polyzentrischen) Projekts der Moderne und des
östlichen (monozentrischen) Projekts des Sozialismus einerseits sowie andererseits der
entsprechenden Analogien der westlichen und östlichen Desillusion der schönen, neuen Welt-
und Stadtkonstruktionen (zu den Krisensymptomen der modernen Konsumtionsformen sowie
zu den Verdrängungsmechanismen einer „insgesamt falsch bilanzierenden Gesellschaft“ bes. „Das
lecke Traumschriff. Notizen von der Ruhr“, ebd., S. 140-150,  hier S. 141,  und „Die  t ermische
Differenz. Aggregatzustände der Gesellschaft“, ebd. S. 193-207, hier S. 194). – Als Widersacher
der modernen Ideologie des Perfektibilismus und der sie begleitenden Phänomene der Ungeduld,
der (Flucht-) Bewegung und der Geschwindigkeit ist Goethe auch präsent in dem essayistischen
Band Manfred Ostens, dessen Deutung der Goetheschen Dichtung als Entschleunigungstherapie
zu Recht Furore gemacht hat (M. Osten: „Alles veloziferisch“ oder Goethes Entdeckung der
Langsamkeit. Zur Modernität eines Klassikers im 21. Jahrhundert. Frankfurt 2003). Paradox
könnte man freilich gerade in diesem Zusammenhang den Untertitel „Zur Modernität eines
Klassikers“ empfinden, womöglich aber auch als Hinweis auf das von Goethe repräsentierte
„Andere“ der Moderne, das dann einer anderen Moderne im 21. Jahrhundert als Aufforderung
zur kritischen (Selbst-) Reflexion des sich stets erneuernden Fortschritts- und
Bewegungsdogmas gegenwärtig wäre.

h



11

EINLEITUNG

„Und jetzt noch ein Wort über Frankreich. Der Eindruck, den diese blitzschnelle
Revolution auch hier gemacht, ist unbeschreiblich. Keine größere Krisis haben
wir gehabt. Goethe spricht, er könne sich nur dadurch darüber beruhigen, daß er
sie für die größte Denkübung ansehe, die ihm am Schlusse seines Lebens habe
werden können“ (F. v. Müller an Rochlitz, 4. 9. 1830, BH III/2, S. 664). In der
Tat „unbeschreiblich“ scheint Goethes Erschrecken über die „blitzschnelle“
Revolution gewesen zu sein, die Ende Juli 1830 in Paris den Sturz des Bourbo-
nenkönigs Karl X. herbeiführte. Taumel, Tumult, Erdbeben, Fieberanstoß,
Paroxysmus, Explosion, Abgrund, Schlund –, so lauten in Gesprächen, Tage-
buchnotizen und Briefen Goethes eigene Chiffren für die Pariser Julirevolution.1

Goethe befürchtet sogleich, ausgelöst vom ‚überspringenden Funken‘ der Pariser
Ereignisse, eine revolutionäre Kettenreaktion in Europa. In diesem Sinne heißt es
dann auch in Goethes Brief vom 9. September 1830 an den weimarischen Staats-
minister von Gersdorff, der den Dichter regelmäßig über die politische Lage und
über die „Novissima“ des Revolutionsgeschehens in Kenntnis setzt: „Jemehr sich
diese wundersamen Ereignisse verwickeln und das in Frankreich entzündete
Feuer sich, nicht sowohl verbreitet als verderblich überspringt; erwehr ich mich
nicht der Erinnerung an jene, wie es damals schien, frevelhafte Äußerung
Cannings, welche doch dahin deutete: es komme nur auf eine Anregung an, so
wäre der ganze Norden in Revolution gesetzt“ (WA IV 47, S. 212).2 Argwöh-
nisch und zugleich gierig stürzt sich Goethe auf die französischen Journale, die
von dem Aufstand in Paris berichten. Systematisch wertet er die entsprechenden

1 Vgl. Goethe an Zelter, 5. 10. 1830, HA Briefe 4, S. 400 und Goethe an Humboldt,
19. 10. 1830, ebd., S. 403. – Die „erste Nachricht von dem Aufstand in Paris“ verzeichnet
Goethe im Tagebuch am 3. 8. 1830 (WA III 12, S. 283).

2 George Canning (1770-1827), berühmter Redner im englischen Parlament und Außenmini-
ster in den Jahren 1822-1827, hatte in der Parlamentsdebatte vom 12. Dezember 1826 vor
der unmittelbar drohenden Revolutionsgefahr gewarnt, um auf diese Weise innerhalb der
Tory-Regierung die Zustimmung für seine Reformpolitik zu gewinnen. – Zu den „Mitthei-
lungen des Herrn Staatsministers von Gersdorff über die Novissima“ vgl. Goethes Tage-
buchnotate vom September 1830 (WA III 12, S. 298 ff.) und Goethes Briefe an den Staats-
minister, in denen er dringlich um Mitteilung der neuesten Nachrichten bittet (Goethe an
Gersdorff, 3. u. 7. 9. 1830, WA IV 47, S. 204 u. 208 f.). Dazu Gersdorffs Bericht an seine
Stieftochter Jenny v. Pappenheim: „Seinem Wunsche folgend, machte ich ihm von nun an
regelmäßig Mitteilung von den mir zugehenden Nachrichten, und da es meist solche gehei-
mer Natur waren, schrieb ich sie selbst, wobei selbstverständlich eigene Auffassung und
Beurteilung mit unterlief“ (BH III/2, S. 664). Zu Goethes beinahe obsessivem Interesse an
den neuesten Nachrichten vom Revolutionsgeschehen vgl. die Erinnerungen Jenny v.
Pappenheims, als Freundin Ottilie v. Goethes häufig im Haus am Frauenplan zu Gast: „Am
interessantesten war mir, mit welcher Lebhaftigkeit Goethe die Dinge verfolgte. Mein Stief-
vater (Gersdorff) schrieb lange politische Berichte für ihn, so sehr er sonst mit Geschäften
überlastet war, und unser Diener sagte uns, der alte Herr sei ihm oft ganz aufgeregt entge-
gengekommen, um die Briefe selbst in Empfang zu nehmen“ (ebd., S. 664 f.).



12

Artikel insbesondere in Le Globe und Le Temps aus, um den „Vorabend“, den
„Beginn“ und den Verlauf der „großen Umwendung“ zu rekonstruieren.3 Mit
seismographischer Genauigkeit registriert Goethe im August und September
1830 die „Erschütterungen“, die das „Erdbeben“ in Paris „durch Europa lebhaft
verzweigt“ (Goethe an Zelter, 5. 10. 1830, HA Briefe 4, S. 400).

In den Briefen an den Sohn August, der auf den Spuren des Vaters nach Rom
aufgebrochen war, schildert Goethe, sichtlich deprimiert, „Rottierungen, wilde
Händel, Brennereien“, die ein „alberner Nachahmungstrieb“ zunächst in Leipzig,
Dresden und Braunschweig hervorgebracht habe, ehe das „Übel“ über Gera,
Altenburg und Jena „immer näher gerückt“ sei und zuletzt gar in Weimar selbst
„die wildesten Drohungen ausgestreut“ habe (Goethe an August v. Goethe,
17. / 30. 9. 1830, HA Briefe 4, S. 395 ff.). 4 Frédéric Soret, in jenen Monaten mit
der französischen Übersetzung der „Metamorphose der Pflanzen“ befaßt und
beinahe täglich bei Goethe zu Gast, wundert sich über die armselige Verfassung
des Dichters: „Die kleinen Unruhen in Jena und die Erregung, die nach Weimar
überzugreifen schien, haben Goethe sehr erschreckt und ihn krank gemacht; er
hatte heute Herzkrämpfe; (...) Ich fand ihn sehr besorgt über diese Wendung der
Dinge, und er klagte über den Lärm und die Unordnung, die sich daraus ergeben
müßten; er nahm die Sache höchst tragisch. Goethe ist liberal in der Theorie; in
der Praxis huldigt er entgegengesetzten Anschauungen“ (19. 9. 1830; HS,
S. 465 f. / BH III/2, S. 666). Der authentische Gehalt jenes Berichts über die
„Herzkrämpfe“ des Dichters steht außer Frage, auch wenn Soret – unter den
Hausfreunden der witzig-selbstbewußte, in politischen Konversationen stets
zum Widerspruch neigende Gesprächspartner – nicht darauf verzichten will, den
ridikülen Charakter der Revolutionsangst hervorzuheben, die nun ausgerechnet
„les petits troubles d’Iéna“ in Goethes Bewußtsein getragen haben sollen („[...]
ont porté la crainte dans l’esprit de Goethe et l’ont rendu malade“ [BH III/2,
S. 666]).

3 Das Diarium Goethes verzeichnet seit der ersten Revolutionsnachricht täglich das genaue
und ausführliche Studium der Zeitschriften. Ebenso penibel vermerkt Goethe das revolu-
tionsbedingte Ausbleiben der französischen Tagesblätter (WA III 12, S. 283 ff.). Schon
wenig später gilt Goethes Interesse dann auch den revolutionstypischen Publikationen und
den ersten „Scènes historiques“, die vom Barrikadenkampf und von der Flucht des Königs
berichten. Bereits das Tagesprotokoll vom 16. 9. 1830 vermeldet die Lektüre von „Les
Barricades immortelles du peuple de Paris: rélation historique, militaire et annecdotique des
journées à jamais mémorables des 26, 27, 28, et 29 juillet 1830 et de tous les détails du
voyage forcé de Charles X. jusqu’à son embarquement. Par P. C... sin. Paris 1830“ (ebd.,
S. 303, 309, 406).

4 Bereits am 6. 8. 1830 hatte Goethe seinen Sohn zur Vorsicht auch in Italien gemahnt, da er
infolge der Julirevolution allerorten in Europa eine Radikalisierung des politischen Parteien-
streits fürchtete: „Das in diesen Tagen eingetretene Unheil kann zwar auf Deine Reise
keinen weiteren Einfluß haben, da sich aber dadurch die Geister aller Parteien wieder hefti-
ger aufregen, hat man freilich Ursache auf jede Weise vorsichtiger zu sein“ (HA Briefe 4,
S. 389).



13

„Höchst tragisch“ empfand Goethe die Nachrichten über die verzweigten
europäischen Nachwirkungen der Pariser Ereignisse, weil er die Julirevolution als
„Reprise der Tragödie von 1790“ deutete (Goethe an Knebel, 12. 9. 1830, HA
Briefe 4, S. 394). Im Sinne dieser historischen Perspektive sind dann auch die
zunächst idiosynkratisch anmutenden Klagen „über den Lärm und die Unord-
nung“, die das epochentypische „Übel“ neuerlich androht, zu verstehen. „Keine
größere Krisis“ schien in den Augen Goethes vorstellbar als die Reprise der
Französischen Revolution, die im geschichtlichen und politischen Horizont des
Dichters das „schrecklichste aller Ereignisse“ schlechthin ist (Bedeutende För-
dernis durch ein einziges geistreiches Wort [1823], HA 13, S. 39). Man möge es
einem „productiven Geiste (...) zu Gute halten“, so schreibt Goethe 1819/23 im
autobiographischen Rückblick der „Tag- und Jahreshefte“ auf das Jahr 1794,
„wenn ihn der Umsturz alles Vorhandenen schreckt, ohne daß die mindeste
Ahnung zu ihm spräche was denn Besseres, ja nur anderes daraus erfolgen sollte.
Man wird ihm beistimmen wenn es ihn verdrießt, daß dergleichen Influenzen
sich nach Deutschland erstrecken, und verrückte, je unwürdige Personen das
Heft ergreifen“ (WA I 35, S. 24).

Die pathologische Deutung dominiert unüberhörbar Goethes Wahrnehmung
des Revolutionsgeschehens seit 1789. Er diagnostiziert ein Stadium der ‚Ver-
rücktheit‘ und registriert die ausstrahlenden Folgen des Übels. Im Hintergrund
dieser Beschreibung des politischen Geschehens steht die medizinische Krisen-
lehre, die den Verlauf des Fieberanfalls strukturiert und die Symptome benennt,
die – während der kritischen Tage – die entscheidende Wendung der Krankheit
anzeigen.5 Nicht zuletzt die Depression, die der Diagnostiker selbst auf dem
Schauplatz der Revolution erleidet, so die charakteristische Eigentümlichkeit der
Goetheschen Argumentation, illustriert die pathologische Natur des epochalen
Umschwungs: „Denn persönlicher Zeuge höchst bedeutender und die Welt
bedrohender Umwendungen gewesen zu sein, das größte Unglück was Bürgern,
Bauern und Soldaten begegnen kann mit Augen gesehen, ja solche Zustände
getheilt zu haben, gab die traurigste Stimmung. Doch wie sollte man sich erho-
len, da uns die ungeheuern Bewegungen innerhalb Frankreichs jeden Tag
beängstigten und bedrohten. Im vorigen Jahre hatten wir den Tod des Königs
und der Königin bedauert, in diesem das gleiche Schicksal der Prinzeß Elisabeth.
Robespierre’s Greuelthaten hatten die Welt erschreckt, und der Sinn für Freude
war so verloren, daß niemand über dessen Untergang zu jauchzen sich getraute,
am wenigsten da die äußern Kriegsthaten der im innersten aufgeregten Nation
unaufhaltsam vorwärts drängten, rings umher die Welt erschütterten und alles
Bestehende mit Umschwung, wo nicht mit Untergang bedrohten“ (ebd.,
S. 25 f.).

5 Zum Krisenbegriff im medizinischen Sinne und zu den antiken bzw. hippokratischen
Ursprüngen dieses Begriffsverständnisses vgl. Nelly Tsouyopoulos: Art. „Krise“ (II). In:
HWP, Bd. 4, Sp. 1240-1242.



14

Diese Wahrnehmung der Revolution und ihrer politischen Folgen in Europa
als Katastrophen- und Chaosgeschehen, das Angst und Schrecken verbreitet,
gleicht den herkömmlichen Krisentableaus seiner Zeitgenossen, insofern auch
Goethe die dramatische – kritische –, auf eine Entscheidung drängende Zuspit-
zung der Bürgerkriegssituation ins Auge faßt und die Ereignisse als fundamen-
talen Epochenbruch bewertet.6 Signifikant für die dezidiert unzeitgemäße
Position Goethes ist indessen seine kategorische Abwehr jener für das 18.
Jahrhundert so charakteristischen historischen Gedankenoperation, die die Krise
einbezieht in den als Prozeß konzipierten Verlauf der Geschichte. Bestätigt
bereits der Blick in die zeitgenössischen Lexika den von Goethe systematisch
ausgesparten Bedeutungszuwachs des ursprünglich politischen und medizini-
schen Krisenbegriffs im forensischen und theologisch-eschatologischen Ver-
ständnis, so dokumentieren die geschichtsphilosophischen und in diesem Sinne
modernen Kommentatoren des 18. und des beginnenden 19. Jahrhunderts dann
noch deutlicher die neue prozessuale Interpretation der Krisenphänomene.

„Die Weltgeschichte ist das Weltgericht“, so lautet Schillers berühmte Glei-
chung, die den geschichtsphilosophisch bestimmten Paradigmenwechsel der
Krisendeutung zusammenfaßt und prägnant die quasireligiöse Wertschätzung,
die die Moderne der Geschichte entgegenbringt, ausdrückt.7 Das neuzeitliche

6 Dazu das umfangreiche Quellenmaterial, das erfaßt ist bei Reinhart Koselleck: Art. „Krise“.
In: GGB, Bd. 3, S. 617-650. Hier z. B. Wielands Diagnose, der im Jahre 1791 den „Augen-
blick der entscheidenden Krisis“ kommen sieht und ebenso wie Goethe die revolutionstypi-
sche Verknüpfung der „äußern Kriegsthaten“ mit dem drohenden Bürgerkrieg der „im
innersten aufgeregten Nation“ beobachtet: „Es geht um Leben oder Tod; noch nie ist die
Gefahr von innen und von außen größer gewesen als jetzt“ (ebd., S. 625). Im Jahre 1793 ist
dann auch in den Augen Herders der Augenblick „unsrer Zeit-Krise“ erreicht, in dem die
Entscheidung fällt zwischen dem revolutionären und dem evolutionären Fortgang der
Ereignisse (ebd., S. 632). Und im Rückblick auf „die Krisis, in welcher das 19. Jahrhundert
seinen Einzug hält“, heißt es im Jahre 1800 bei Friedrich von Gentz: „Wir glauben uns dem
Ende der größten und fürchterlichsten Krisis zu nähern, welche die gesellschaftliche Verfas-
sung von Europa seit mehreren Jahrhunderten erfuhr“ (ebd., S. 633). – Eine zusammenfas-
sende Übersicht über die Geschichte und über die entsprechenden Bedeutungsvarianten des
Krisenbegriffs gibt ebenfalls Reinhart Koselleck: Art. „Krise“ (I). In: HWP, Bd. 4, Sp. 1235-
1240. Weiterhin zur Begriffsgeschichte und zur modernen Krisendeutung: Günther
Schnurr: Art. „Krise“. In: TRE, Bd. 20, S. 61-65.

7 Friedrich Schiller: Resignation. Eine Phantasie. In: Sämtliche Werke. Hgg. v. Gerhard
Fricke und Herbert G. Göpfert. Bd. I. (8. Aufl.) München 1987, S. 130-133; hier S. 133.
Das Theater konzipiert Schiller in Analogie zur teleologischen Geschichtsdeutung als
„moralische Anstalt“, das auf der Bühne die Urteilssprüche des Weltgerichts antizipiert und
solchermaßen das Prozeßgeschehen beflügelt. Über die dualistische Struktur dieses heilsge-
schichtlichen Prozeßdenkens bemerkt Koselleck: „Schiller zieht eine begriffliche Linie, die
die beiden Gebiete (der Moral der Bühne und der Unmoral der Politik, Vf.) sorgsam und in
einer Weise trennt, daß das Ende der weltlichen Gesetze dem Beginn der neuen Rechtspre-
chung gleichkommt: ‚Tausend Laster, die jene (die weltliche Gerichtsbarkeit) ungestraft
duldet, straft sie; tausend Tugenden, wovon jene schweigt, werden von der Bühne empfoh-
len.‘ (...) Und zugleich fordert der augenblickliche Gegensatz den verheißungsvollen Schluß



15

Prozeßmodell säkularisiert den biblischen Gedanken des Gottesgerichts: Die
Geschichte selbst vollzieht nun als permanente Krise – und das heißt als ein
ununterbrochen vonstatten gehender profaner Prozeß – die Urteilssprüche, die
die Weltentwicklung im Sinne des Fortschritts vorantreiben und solchermaßen
die säkulare Eschatologie verwirklichen.8 In diesem profanen eschatologischen
und insofern pseudotheologischen Verständnis ist, so Reinhart Kosellecks
Befund, der Krisenbegriff als „strukturelle Signatur der Neuzeit“ anzusehen, der
die „prozessuale Grundbestimmung der geschichtlichen Zeit“ und die entspre-
chende teleologische Deutung des politischen Geschehens festlegt.9

Koselleck hat dann freilich auch jene ‚Dialektik der Aufklärung‘ beschrieben,
die im 18. Jahrhundert angetrieben wird durch den paradoxen, gleichsam
kryptotheologisch inspirierten Bedeutungswandel des Krisenbegriffs, den man
vor allem im Auge behalten muß, will man den Revolutionshorror des ‚Stabili-
tätsnarren‘ Goethe und seine Pathologie der Krise angemessen verstehen.10 Erst
die ideengeschichtliche Chronologie dieses Bedeutungswandels öffnet den Blick
für die widersprüchliche, quasireligiöse Inspiration der modernen Geschichts-
philosophie, insofern nun gerade die Säkularisierung des ehedem theologischen
Krisen- und Gerichtsverständnisses systematisch und gleichwohl unter der Hand

heraus, daß das gegenwärtig und räumlich Gemeinte – die Grenze zwischen Bühne und
Staat – auch zeitlich gedacht werden soll: als Ablösung der alten Gerichtsbarkeit durch eine
neue, gerechtere Rechtsprechung“ (Kritik und Krise [Anm. 10], S. 82). Schillers Schaubüh-
nenkonzeption zählt Koselleck zu den Symptomen der dualistischen „geistigen Struktur des
achtzehnten Jahrhunderts, die die ganze Welt zur Bühne polarer Kräfte machte“ (ebd.,
S. 83). – Eben jene geschichtsphilosophische Operation der Moderne, die die Geschichte
selbst nicht nur als Schauplatz des Dualismus, sondern auch als Gerichtsprozeß ansieht, in
dem sich der Streit zwischen den Mächten des Lichts und der Finsternis entscheidet, ist
Goethe fremd, wie es dem Dichter Goethe dann auch vollkommen fern läge, das Theater als
„moralische Anstalt“ zu denken, auf dem im Vorgriff auf den Weltprozeß „die Wahrheit
unbestechlich wie Rhadamanthus Gericht hält“ (Friedrich Schiller: Was kann eine gute
stehende Schaubühne eigentlich bewirken. In: Sämtliche Werke, Bd. V, S. 822). – Es ist
gerade der Faustautor, der die perfektibilistische Utopie der Moderne ad absurdum führt,
der den weltsprengenden und opferheischenden Dualismus versöhnt und schließlich den
tragischen Konflikt – ohne Gerichtsprozeß! – löst. – Zur „geschichtsphilosophischen Aus-
weitung“ des Krisenbegriffs im Sinne einer teleologischen Deutung des historischen
Geschehens im 18. Jahrhundert zunächst insbesondere in Frankreich und seit Isaac Iselins
„Philosophischen Mutmaßungen über die Geschichte der Menschheit“ (1764/70) auch in
der deutschen Philosophie und Geschichtsschreibung vgl. Koselleck (Anm. 6, GGB),
S. 626-634.

8 Zur juristisch-forensischen Bedeutung des antiken Krisis-Begriffs, zur theologischen Wort-
bedeutung in den Bibelübersetzungen der Septuaginta und Vulgata (Krisis = iudicium =
Jüngstes Gericht) und zur neuerlichen charakteristisch „theologischen Einfärbung“ des Kri-
senbegriffs in der Geschichtsphilosophie des 18. Jahrhunderts vgl. Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 617-619 u. 626 ff.

9 Koselleck (Anm. 6, GGB), S. 627.
10 Reinhart Koselleck: Kritik und Krise. Eine Studie zur Pathogenese der bürgerlichen Welt

(Urspr. 1959). 8. Aufl. Frankfurt 1997.



16

die chiliastisch-apokalyptischen Deutungsmuster zunächst in geschichtsphiloso-
phische und dann auch in politische Kategorien übersetzt und auf diese Weise
den ursprünglich religiös bestimmten Dualismus zwischen Guten und Bösen,
Seligen und Verdammten, Rechtgläubigen und Ketzern in die Beurteilung des
profanen historischen Geschehens wieder einführt. Als ein besonders prägnantes
Beispiel für den neuen, nicht minder polemischen Dualismus des profanen heils-
geschichtlichen Bewußtseins der anbrechenden Moderne wird man mit Koselleck
etwa jene Aufsätze ansehen können, in denen Thomas Paine in seiner Zeitschrift
„The Crisis“ die Unabhängigkeit der amerikanischen Kolonien als Sieg des
moralischen Fortschritts über die lasterhaften Höllenkräfte der alten Welt
feierte.11

Die Wiederkehr solcher Szenarien eines apokalyptischen Endkampfes zwi-
schen den Mächten des Lichts und der Finsternis, die allenthalben auf seiten der
Fortschritts- bzw. Revolutionspartei die geschichtsphilosophischen und politi-
schen Programmschriften des ausgehenden 18. Jahrhunderts kennzeichnen,
illustriert die epochentypische Revision des absolutistischen Pragmatismus, der
nun gerade den politischen Bereich freihalten wollte von den unbedingten
Urteilssprüchen eines religiösen bzw. theologisch inspirierten Dualismus. Ist es
doch bei den Theoretikern der absolutistischen Regierung, sowohl monarchisti-

11 Zu Paines heilsgeschichtlichem Krisen- und Revolutionsverständnis vgl. Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 630: „Der Abfall der Kolonien war für ihn kein bloß politisch-militärisches Ereig-
nis – er war der Vollzug eines weltgeschichtlichen Gerichts, der Sturz der Tyrannei, ein Sieg
über die Hölle: ‚the greatest and completest revolution the world ever knew, gloriously and
happily accomplished.‘ (...) In diesem Sinne verteidigte Paine 1791 die Französische Revo-
lution gegen Burkes vehemente Kritik: Jahrhunderte zurück lägen die Wurzeln einer Kor-
ruption, die nur noch durch ‚a complete and universal Revolution‘ zu beseitigen sei. ‚When
it becomes necessary to do a thing, the whole heart and soul should go into a measure, or
not attempt it. The crisis was then arrived, and there remained no choice but to act with
determined vigor, or not to act at all.‘“ Edmund Burke fühlte sich freilich gerade durch das
messianische Selbstverständnis der Revolutionäre und durch ihre quasitheologische politi-
sche Dogmatik dazu inspiriert, in den „Reflections on the Revolution in France“ (1790)
und in den „Thoughts on French Affairs“ (1791) die Wiederkehr des europäischen
Religionskrieges unter profanen Vorzeichen vorauszusagen: „‚This declaration of a new
species of government, on new principles (such it professes itself to be), is a real crisis in
the politics of Europe.‘ Sie lasse sich allenthalben mit der Reformation vergleichen. Die
Grenzlinie zwischen Außen- und Innenpolitik werde unterspült, alle europäischen Staaten
würden durch neue Freund- und Feindschaftslinien zersetzt, kurz, Burke entwirft das Bild
eines europäischen Bürgerkrieges, der in quasi religiösen Formen alle überkommenen
sozialen Bindungen und politischen Regeln sprengt“ (ebd.). – Zur originär- und
pseudoreligiösen Sinngebung des politischen und militärischen Handelns auch in der
Moderne und zur modernen Rezeption der überlieferten theologischen Begriffe und
Argumentationsmuster vgl. Carsten Colpe: Der „Heilige Krieg“. Hanstein 1994. Vgl. hier
(S. 14 ff.) auch Colpes Bemerkungen über das Pathos der Dichter der antinapoleonischen
Freiheitskriege, das dann im 19. Jahrhundert den Ordnungs- und Stabilitätsdenker Goethe
wiederum in Schrecken versetzt und seine Kritik des heroischen Politikbegriffs der
Moderne abermals inspiriert.



17

scher als auch republikanischer Provenienz, stets die Erfahrung des konfessio-
nellen Bürgerkriegs und die Angst vor dessen Wiederkehr, die die Konstruktion
einer souveränen Autorität jenseits der Gewissensfragen und der Glaubens-
kämpfe motiviert, die Schutz gewähren soll vor dem Rückfall der Gesellschaft in
den Naturzustand, in dem der Krieg aller gegen alle unter religiösen Vorzeichen
stattfindet. Dieser historische und pragmatische Grundgedanke der politischen
Philosophie des 17. Jahrhunderts ist dem Spinozaadepten Goethe stets gegen-
wärtig, sein Verständnis der Staatsordnung und sein Ordnungsbegriff im allge-
meinen – der durchaus obsessive Züge annehmen kann – bleiben immer bezogen
auf den zunächst von Hobbes und dann von Spinoza definierten Hauptzweck
der Staatsräson, den Schrecken vor dem archaischen Kriegschaos und mithin den
Uraffekt schlechthin zu beruhigen.

Folgt man Kosellecks politischer Ideenhistorie, dann ermöglicht die vom
absoluten Souverän garantierte Rechtsordnung des hypothetischen Gesell-
schaftskontraktes freilich nicht nur die Herrschaft der Vernunft über die unver-
nünftigen Leidenschaften (des Bürgerkriegs) und die Entfaltung der Freiheit des
Individuums im Sinne der Affektkritik Spinozas, sondern eine Ironie der
Geschichte sorgt nun auch dafür, daß sich auf demselben Terrain des befriedeten
Konfessionshaders und unter denselben Bedingungen des Absolutismus aufs
neue ein rigoroser Moralismus mit unbedingtem Geltungsanspruch herausbildet,
der nun gerade inspiriert wird durch das dezidiert formale, programmatisch un-
bzw. übermoralische Selbstverständnis des absolutistischen Souveräns, das
ursprünglich auf das Desaster des Religionskrieges reagierte.12 Der Kreis der
paradoxen Entwicklung schließt sich in dem Augenblick, da die Revolution im
Namen nicht mehr der religiösen, sondern einer profanen und gleichwohl
kompromißlosen Moral den Prozeß gegen den König anstrengt und in diesem
Gerichtsverfahren die definitive Revision des politischen Pragmatismus des
Absolutismus statuiert. „Der moralische Neuansatz ist so grundsätzlich dem

12 „Durch die politische Ordnung, die der Staat (des absolutistisch regierenden Souveräns,
Vf.) herstellte, indem er den durch die religiösen Bürgerkriege verwüsteten Raum pazifi-
zierte, schuf er die Voraussetzungen für die Entfaltung der moralischen Welt. Aber im
Maße als die politisch machtlosen Individuen der religiösen Bindung entwachsen, geraten
sie in Widerspruch zu dem Staat, der sie zwar moralisch freisetzt, aber gleichwohl ihnen die
Verantwortung vorenthält, indem er sie auf einen Privatraum reduziert. Die Bürger geraten
zwangsläufig in Gegensatz zu einem Staat, der durch die Unterordnung der Moral unter die
Politik das Politische auf formale Art versteht und so die Rechnung ohne das Eigengefälle
der Emanzipation seiner Untertanen macht. Ihr Ziel wird es nämlich sein, sich moralisch so
weit zu vervollkommnen, daß sie tatsächlich selber wissen, und zwar jeder für sich, was gut
ist und was böse. Auf diese Weise wird jeder zum Richter, der sich auf Grund seiner Aufge-
klärtheit autorisiert weiß, allem den Prozeß zu machen, was an heteronomen Bestimmun-
gen seiner moralischen Autonomie widerstreitet. Die einmal vom Staat vollzogene Tren-
nung von Moral und Politik wendet sich damit gegen ihn selbst, indem er sich den
moralischen Prozeß machen lassen muß für die Leistung, die darin bestand, einen Raum zu
konstituieren, in dem sich überleben ließ“ (Koselleck [Anm. 10, Kritik und Krise], S. 7 f.).



18

absolutistischen System entgegengesetzt, daß gerade die politische Legitimation
des Staates, nämlich die ‚Moral‘ der souveränen Entscheidung unterzuordnen,
zur Legitimation der Revolution wird.“13 Der Monarch, der im absolutistischen
System souverän, d.h. jenseits der theologischen Moral agierte, um das „Primat
des Religiösen“ zu überwinden und die konfessionellen Parteien zu entmach-
ten14, muß sich vor dem Tribunal der Revolution als der Verbrecher verantwor-
ten, der eben jenen verwerflichen Gegensatz von Moral und Politik repräsentiert,
an dessen Stelle die definitive Einheit des Moralischen und Politischen treten
soll: „Nicht als König mehr, sondern als Mensch sollte Ludwig XVI. vor dem
Revolutionstribunal verteidigt werden, und was er als Mensch war, daran ließ St.
Just keinen Zweifel: ein Feind der Menschheit.“15 Das Gewissen und die
Vernunft erlauben nach Maßgabe der strikt dualistischen Kategorien des revolu-
tionären Prozesses keine andere Entscheidung als das Todesurteil. Erst die
Liquidierung des Monarchen als Verbrecher, der die Tugend korrumpiert,
rechtfertigt definitiv die Revolution und bestätigt ihre Moral.16

Mit namenlosem Entsetzen reagierte Goethe auf die Französische Revolu-
tion, weil „Robespierre’s Greuelthaten“ verknüpft waren mit einem beispiellosen
moralischen Rigorismus, eine Verbindung, in der Goethe die Konstellationen des
religiösen Bürgerkriegs wiedererkennen mußte. Goethe ließe sich infolgedessen
auch als Zeitzeuge aufrufen, dessen Revolutionshorror den historischen Befund
Kosellecks bestätigt, demnach der moralische Dualismus der radikalen Aufklärer
und Revolutionäre den Bürgerkrieg, der das Ende des Absolutismus besiegelt, in
die Wege leitet als säkularisierte Reprise des Religionskrieges, den das System des
absolutistischen Souveräns erstickt hatte.17 Handelt doch Goethe selbst noch auf
dem Schauplatz des Revolutionskriegs im Sinne der herkömmlichen Souveräni-
tätslehre, die den extremen Affekt der Todfeindschaft aus dem politischen und
gesellschaftlichen Bereich fernzuhalten sucht, wenn er „eine Ungerechtigkeit“ –
zugunsten der jakobinischen Partei! – begeht, um „eine Unordnung“ zu vermei-
den (HA 10, S. 391). In diesem Fall, nach der Eroberung von Mainz durch die

13 Ebd., S. 131.
14 Ebd., S. 13.
15 Ebd., S. 100.
16 Zur Negation einer geschichtlich bedingten spezifisch politischen Rolle des Monarchen und

zur rigorosen moralischen Reduktion bzw. Abstraktion des Politikbegriffs durch das
Gericht der ‚Tugendbolde‘ bemerkt Koselleck: „Die Aufklärer entlarven den König als
Menschen, und als Mensch kann er gar nichts anderes sein als ein Usurpator. Die Kritik
listet der geschichtlichen Figur ihre Bedeutung ab. So wird der seinem Element, nämlich
dem Politischen, entfremdete König zu einem Menschen, und als solcher ist er ein Gewalt-
täter, ein Tyrann. Ist er aber ein Tyrann, dann haben die Aufklärer mit ihrer Kritik recht.
Der rechte Kritiker ist der Richter, nicht der Tyrann der Menschheit. ‚Tel seroit l’emploi
d’un critique supérieur: être enfin le juge, non le tyran de l’humanité.‘ Die Kritik übersteigt
bei weitem ihren Anlaß, sie wird zum Motor der Selbstgerechtigkeit. Sie produziert ihre
eigene Verblendung“ (ebd., S. 99).

17 Ebd., S. 11-17 u. 129 f.



19

Truppen der Koalition, war es nun in der Tat der Urschrecken des Bellum
omnium contra omnes, der aus der „Unordnung“ hervorzubrechen drohte.
Gleichsam nach den Regeln des Lehrbuchs der Staatslehre Spinozas bzw.
Hobbes’ reagiert Goethe streng pragmatisch und ordnet, der Devise ‚non
partium sed pacis studio‘ folgend, das Moralprinzip der Gerechtigkeit dem for-
malen – überparteilichen – Souveränitätsprinzip unter, um die extremen
Leidenschaften des Bürgerkriegs zu beruhigen.

Der unbedingte moralische Anspruch der radikalen Aufklärer und der ihnen
nachfolgenden Revolutionäre negierte indessen gerade diesen Formalismus des
absolutistischen Systems, ja er verteufelt nun gerade die souveräne Herrschaft als
Schandfleck der Unmoral und rechtfertigt den Bürgerkrieg als Aufstand der
Tugend und als Rebellion gegen das Laster. Der theologische Dualismus des
Konfessionskriegs hat sich in das dualistische Weltbild der revolutionären Moral
gewandelt, abermals beherrscht ein unvermittelbarer Gegensatz zwischen Schuld
und Unschuld den politischen Raum und zerreißt die Gesellschaft in unversöhn-
liche Parteien. Gerade der Aufklärer Goethe, der den Toleranzgedanken im
Rückblick auf die radikalen Leidenschaften der Heidenmission und Ketzerver-
folgung als Indifferenz – „in Gottes Namen“ – ausgelegt hatte18, mußte die Legi-
timation des Bürgerkriegs als moralisches Gericht und die Vollstreckung seiner
kompromißlosen Urteile durch eine Partei der Tugend als Revision der Tole-
ranzprinzipien der Aufklärung verstehen. Und als dann die radikale Partei
Robespierres mit dem Selbstbewußtsein, Organ der Wahrheit und der Moral zu
sein, während der Terreur den Schrecken in den Dienst der revolutionären
Tugend stellt, schien in den Augen Goethes – gemessen am spinozistischen Zivi-
lisationsideal der Affektfreiheit – die Vernunft abermals der absoluten Herr-
schaft der extremen Leidenschaften unterworfen zu sein und jene Urangst des
elementaren Kriegschaos wiederzukehren, die das Individuum seiner Freiheit
definitiv beraubt.

Den 20. September 1792, als die Revolutionsarmee auf dem Schlachtfeld von
Valmy den Rückzug des Koalitionsheeres erzwang, nahm Goethe sogleich als
Wendepunkt der europäischen Geschichte wahr, als ein Ereignis, das das Ende
von ‚Alteuropa‘ besiegelte und zugleich die „neue Epoche“ der Moderne einlei-
tete. Aber er weigerte sich, die neue Zeit, die der Konvent am folgenden Tag in
Paris proklamierte, als er das Königtum liquidierte und das Jahr I der Republik
ausrief, im Sinne der neuzeitlichen und modernen Geschichtsphilosophie zu
deuten. Denn den Triumph der radikalen Partei und die Niederlage der bürger-
lich-liberalen Revolution, die mit dem Aufscheinen der „neuen Epoche der Welt-
geschichte“ desgleichen besiegelt werden, nahm Goethe als endgültigen Bruch
mit den ursprünglichen Toleranzprinzipien der Aufklärung wahr. Goethes Deu-

18 1772 im „Brief des Pastors zu *** an den neuen Pastor zu ***“ (HA 12, S. 239). Die
reflektierte Indifferenz führt Goethes duldsamer Pastor gegen das aus dem Konfessionshaß
hervorgehende „Hauptelend der Intoleranz“ ins Feld (ebd., S. 232).



20

tung des Epochenbruchs widerspricht also gerade jener ‚die Neuzeit inaugurie-
renden‘ Gedankenoperation, insofern dieselbe die Geschichte in einen Prozeß
verwandelt und solchermaßen das optimistische oder gar enthusiastische Selbst-
bewußtsein der Moderne stiftet, die Urteile jenes Gerichts der Geschichte voll-
strecken und den Fortschritt der Gattung im Namen der Vernunft und der
Moral vollziehen zu können.19

Der Anspruch, in Kenntnis der Gesetze der Weltgeschichte das Reich der
Gerechtigkeit, der Versöhnung und der Freiheit zu verwirklichen, erschien
Goethe nun gerade im Blick auf die extreme Radikalisierung der ‚zweiten Revo-
lution‘ als schiere Hybris, in der sich der millenaristisch-messianische Sektengeist
der neuen Epoche und die Rückkehr des fanatischen Glaubenskrieges unter
profanen Vorzeichen ankündigte, eine Einschätzung, die er durch „Robespierre’s
Greuelthaten“, durch die Diktatur der Ausschüsse und die Verfolgung nicht nur
der ‚Verräter‘ und ‚Volksfeinde‘, sondern dann auch der ‚Gleichgültigen‘ (Indif-
ferenten!) und ‚Passiven‘ bestätigt sehen mußte.20

19 Koselleck (Anm. 6, Kritik und Krise), S. 6. Hier auch der für Kosellecks Argumentation
typische Hinweis auf den dialektischen Charakter der rigorosen Prozeßführung und mithin
auf die „Pathogenese“ der Moderne: „Der hohe Gerichtshof der Vernunft, zu dessen natür-
lichen Beisitzern sich die aufsteigende Elite selbstbewußt zählte, verwickelte in verschiede-
nen Etappen alle Bereiche des Lebens in seine Prozeßführung. Die Theologie, die Kunst, die
Geschichte, das Recht, der Staat und die Politik, schließlich die Vernunft selber, werden
früher oder später vor seine Schranken zitiert und haben sich zu verantworten. Die bürger-
liche Geistigkeit fungierte in diesem Rechtshandel als Ankläger, als oberste Urteilsinstanz
und – was für die Geschichtsphilosophie von entscheidender Bedeutung sein sollte – als
Partei zugleich. Der Fortschritt war immer schon auf seiten der bürgerlichen Richter. Nie-
mand und nichts konnte der neuen Gerichtsbarkeit entrinnen, und was jeweils dem Urteil
der bürgerlichen Kritiker nicht standhielt, wurde der moralischen Zensur überantwortet, die
das ihrige tat, den Verurteilten zu diskriminieren und so den Urteilsspruch zu vollstrecken.
‚Wer dieses nicht erkennen kann/ den seh’ man mit Verachtung an‘“ (ebd.). – Zu Goethes
„unzeitgemäßem“ Geschichtsbild und zu seiner Methode, sich den „Zumutungen“ der
modernen Geschichtsphilosophie und ihres Fortschrittsmodells zu entziehen, vgl. den Auf-
satz von Reinhart Koselleck: Goethes unzeitgemäße Geschichte. In: Goethe-Jahrbuch 110
(1993), S. 27-29; hier S. 29. – Zum entsprechend unzeitgemäßen Revolutionsbegriff
Goethes vgl. Thomas P. Saine: Revolution und Reform in Goethes politisch-geschichtli-
chem Denken und in seiner amtlichen Tätigkeit zwischen 1790 und 1800; ebd., S. 147-162.

20 Insbesondere die Auseinandersetzung um Kirchenverfassung und Priestereid gaben dem
Streit zwischen Revolution und Konterrevolution die fanatischen Züge des Konfessionsha-
ders und forcierten den Antiklerikalismus der radikalen Revolutionspartei, und es waren
dann vor allem die den Zivileid verweigernden katholischen Priester, die 1792 den, wie es
bei Goethe heißt, „grenzenlosen Mordtaten“ während der „gräßlichen ersten September-
tage“ (HA 10, S. 238 u. 244) in solchen Bürgerkriegsszenen zum Opfer fielen, in denen die
Revolution den Religionskrieg unter umgekehrten, profanen Vorzeichen zu wiederholen
schien. – Im Blick auf die Volonté générale im Rousseauschen „Contrat social“ analysiert
Koselleck die Genese eines krypto- bzw. pseudotheologischen Gesinnungsterrors der poli-
tischen Religion der Moderne. Nachdem einmal die absolutismustypische Trennung von
individuellem Innenraum und politischer Außenwelt aufgehoben ist, tritt die absolute
Moralität des Gemeinwillens an die Stelle der formalen Souveränität: „Es ist die Diktatur,



21

Jene Angst, die die Revolution seit den Ereignissen in Paris im September
1792 verbreitet und in deren Sphäre Goethe als Begleiter der Koalitionsarmee
gerät, ist als das Urmotiv seiner Krisenphänomenologie zu begreifen. „Herz-
krämpfe“ stellen sich bei dem Verehrer des Ordnungsprinzips stets ein, wenn er
einer vermeintlichen Reprise der revolutionären Ereignisse auch die wiederkeh-
rende Drohung des Urschreckens ansieht.

Wenngleich Goethe den revolutionären Bruch in Europa nun gerade nicht im
Sinne des geschichtsphilosophisch inspirierten prozessualen Krisenverständnis-
ses deutet, so stimmt seine Krisenphänomenologie – freilich in einem aus-
schließlich diagnostisch-pathologischen Sinn – gleichwohl auf verblüffende
Weise überein mit den Analysen der modernen Krisentheoretiker des 19. Jahr-
hunderts. Dieses Jahrhundert, so Goethes späterer Befund, „könne nicht einfach
die Fortsetzung der früheren“ sein, jenes Säkulum, das aus dem fundamentalen
Epochenbruch der Französischen Revolution und der nachfolgenden Revolutio-
nen in Europa hervorgeht, schien ihm vielmehr „zum Anfange einer neuen Ära
bestimmt“ (Goethes Gespräche, 25. 9. 1829 [A. E. Odyniec], BH III/2, S. 471),
als deren Charakteristikum er wiederum die Verzweigung der Krise in alle
Lebensbereiche ansieht. „Die Menschheit“, so konstatiert er 1830, „steckt jetzt
in einer religiösen Krisis“ (Goethes Gespräche, 8. 6. 1830 [F. v. Müller],
BH III/2, S. 640). Im Blick auf die Romanliteratur der Moderne diagnostiziert
Goethe den „Zustande eines heftigen Fiebers“, der in diesem besonderen Fall
dann allerdings für einmal auch „eine bessere Gesundheit als heitere Folge“
haben kann (Goethe an Zelter, 28. 6. 1831, HA Briefe 4, S. 434). Hinsichtlich
der Kunst im allgemeinen sieht er indessen dann gar „eine barbarische Zeit
kommen“, in der die romantische, in seinen Augen pseudotheologisch inspirierte
Moderne „das Vortreffliche nicht anerkennt“ und die Negation der überlieferten
Kultur der ‚Alten‘ statuiert (EckermannGespr., 22. 3. 1831, S. 487).

die sich so sehr vom Absolutismus unterscheidet, als der private Innenraum, den Hobbes
aus dem Staat ausgespart hatte, erfaßt werden soll. Der absolutistische Staat geht zugrunde
an dem unbewältigten Rest, der aus dem religiösen Bürgerkrieg in ihn hineinragte und der
jetzt – in der veränderten Situation – die Revolution wieder in Bewegung setzen wird. (...)
Ist einmal die Herrschaft des fürstlichen Willens durch die Herrschaft des Allgemeinwillens
ersetzt, so muß konsequenterweise die Einheit von Innen und Außen erzwungen werden.
‚C’est sur les volontés encore plus que sur les actions, qu’il (le véritable homme d’état)
étend son respectable empire.‘ Das anfängliche Postulat des Kollektivs – und gerade hier
erweist sich sein fiktiver Charakter – muß durch Gleichschaltung der Individuen verwirk-
licht werden. Ihr Weg ist der Terror und ihre Weise die Ideologie. (...) Die so lange ersehnte
Herrschaft der Gesinnung, der öffentlichen Meinung, verwirklicht sich nur, indem jeweils
festgesetzt wird, was an Gesinnung als gut zu gelten hat. Nachdem die Aufklärung jeden
Unterschied zwischen Innen und Außen beseitigt hat, alle arcana entlarvt hat, wird die
Öffentlichkeit zur Ideologie. Die Gesinnung herrscht, indem sie hergestellt wird. Die
moralische Zensur hat sich bei Rousseau verstaatlicht, der öffentliche Zensor wird zum
Chefideologen.“ Koselleck (Anm. 10, Kritik und Krise), S. 137 f.



22

Neben der Diagnose einer allgemeinen Bewußtseinskrise gehört dann weiter-
hin die Aussicht auf die ökonomischen Turbulenzen, die die industrielle Revolu-
tion begleiten, zu den Perspektiven des Krisenphänomenologen Goethe, der
Papiergeld und Notenpresse, Inflation und Spekulation, Geld- und Handelskri-
sen in der Folge des neuen Maschinenwesens zu den bestimmenden Merkmalen
des 19. Jahrhunderts zählt. Jene Schilderung des Mißverhältnisses zwischen Pro-
duktionskräften und Produktionsverhältnissen als Konsequenz der Maschi-
neninstallation, die Goethe in die „Wanderjahre“ integriert, unterscheidet sich
kaum von der Analyse der ökonomischen Krise, die 15 Jahre später Marx und
Engels in den Begriffen ihrer Kritik der Nationalökonomie darstellen werden.
Auch Goethe zeigt das Schicksal der „überzähligen Produktionskräfte“ im
Maschinenzeitalter und zeichnet das Bild von der Krise, „in der die Leute vor
lauter Überfluß verhungern.“21 Dieser Vergleich läßt dann wiederum die charak-
teristische pathologische Intention der Goetheschen Krisenphänomenologie
hervortreten, die die spezifisch moderne Deutung der Krise im Sinne des
gesetzmäßigen Geschichtsprozesses – der dann im Konzept von Marx und
Engels notwendigerweise die Revolution vorbereitet – strikt ausschließt.22

Das profane chiliastische Bewußtsein, das die Krisenerfahrung heilsge-
schichtlich auflädt und mithin positiv auslegt, zählte der Pathologe Goethe viel-
mehr zu den besonders irritierenden Phänomenen des 19. Jahrhunderts. Die
geschichtsphilosophische Transformation der historischen Wirklichkeit, der
Realitätsverlust – so das nun schon verzweiflungsvolle Urteil des Naturwissen-
schaftlers Goethe – der ebenso abstrakten modernen Naturwissenschaft sowie
die ungeheure Dynamik der neuen Ökonomie des Maschinenwesens stimulieren
als verhängnisvoll gleichsinnige Krisenphänomene in Goethes Augen eine veri-
table Zukunftshysterie. „Alles“ in diesem Jahrhundert sei „veloziferisch“ und
„ultra“, „alles transzendiert unaufhaltsam“, die Bewegungs- und Fortschritts-,
Abstraktions- bzw. Konstruktivismusutopie der Moderne droht die Realität des
gegenwärtigen Seins zu verschlingen: „Daß man im nächsten Augenblick den
vorhergehenden verspeist“, so stellt Goethe fassungslos fest, sei „das größte
Unheil“ der neuen Epoche (HA 8, S. 289, Nr. 29 u. HA Briefe 4, S. 146 f.). Die
horrenden Beschleunigungseffekte der dynamisierten Wirklichkeitserfahrung
erzeugen in Goethes Augen veritable „Zeitstrudel“ (ebd.), die das Individuum
aus dem Selbstsein wie überhaupt aus jedem konzentrierten Dasein herausreißen.

Jacob Burckhardt, als Pathologe der Weltgeschichte Goethes Spuren folgend,
wird eine Generation später die Beschleunigung des Weltgeschehens zur
„furchtbaren Schnelligkeit“ sowie die „elektrische Schnelle“ eines nervösen Zeit-
geistes als typische Krisensymptome analysieren und die „allgemeine Unruhe“

21 Friedrich Engels: Umrisse zu einer Kritik der Nationalökonomie (1844). MEW, Bd. 1
(1956), S. 516.

22 Vgl. die teleologische Krisendeutung im „Manifest der Kommunistischen Partei“ (1848).
MEW, Bd. 4 (1959), S. 467. Dazu Koselleck (Anm. 6, GGB), S. 645-647.



23

des auf die „Hauptkrisis“ zusteuernden 19. Jahrhunderts beschreiben, das, ange-
trieben durch die „außerordentliche Steigerung des Erwerbssinnes“, alles – auch
Wissenschaft, Kunst und Dichtung – „zum bloßen business“ transformiere. 23

Gerade die moderne Idee, jene Beschleunigung des Daseins- und Zeiterleb-
nisses als Konsequenz eines geregelten Geschichtsprozesses zu deuten und das
‚Veloziferische‘ des Jahrhunderts als Ausdruck einer heilsgeschichtlichen Bewe-
gung anzusehen, nimmt sich in der pathologischen Perspektive Goethes als
Symptom eines profanen Sektenwesens aus, das die irrationale Atmosphäre der
Krisenepoche prägt. Den „Hansnarren“, die, im unerschütterlichen Glauben an
das utopische Versprechen der Geschichte, der Vergangenheit und der Gegen-
wart in kompromißloser Radikalität den Prozeß machen und im messianischen
Bewußtsein, die Erlösung der Menschheit ins Werk zu setzen, „alle von vornen
anfangen“ und „dem Unerreichbaren“, der Utopie also, „genugtun“ wollen,
schaut Goethe, wie er im Januar 1829 an Zelter schreibt, „seit 1789 zu“
(2. 1. 1829, HA Briefe 4, S. 309 f.).

1830, während der „Reprise der Tragödie von 1790“, als sich „nach vierzig
Jahren der alte tumultuarische Taumel wieder erneuert“, blickt Goethe dann
insbesondere auf die „Narren“ der saint-simonistischen „Sekte“, die sich einbil-
deten, „die Vorsehung verständig spielen“ zu können (Goethe an Zelter,
28. 6. 1831, HA Briefe 4, S. 434). In den Pariser Journalen Le Temps und Le
Globe studierte Goethe das Programm der „Religion Simonienne“, deren
Anhänger erklärten, das der Krise immanente Bewegungsgesetz durchschaut zu
haben und in Kenntnis der vermeintlichen Teleologie das ohnehin feststehende
Urteil der Heilsgeschichte in der Praxis eines radikalen industriellen und gesell-
schaftspolitischen Konstruktivismus vorwegnehmen zu können. Die Krise des
19. Jahrhunderts, so heißt es im säkularisierten heilsgeschichtlichen Konzept der
politischen Theologie Saint-Simons, erfordere eine bis an die Wurzel der religiö-
sen und moralischen, philosophischen und wissenschaftlichen Überlieferung
reichende, die politischen und ökonomischen Fundamente auslöschende Revo-
lution, ein „changement total du système social“, aus dem dann das neue
„système industriel“ hervorgehe.24

23 Jacob Burckhardt: Weltgeschichtliche Betrachtungen (4. Kapitel: Die geschichtlichen Kri-
sen, 1870/73). Leipzig 1935 (Kröners Taschenausgabe, Bd. 55), S. 164, 168 f. u. 202 f. Vgl.
hier auch Burckhardts Bewertung der Julirevolution von 1830, deren „allgemeine Bedeutung
als europäische Erschütterung viel größer als die speziell politische“ gewesen sei, insofern
mit ihr in Westeuropa „die Ausbildung eines allgemeinen politischen Radikalismus“ begon-
nen habe (ebd., S. 194 f.).

24 Claude Henri de Saint-Simon: Du système industriel (1824); zit. nach Koselleck (Anm. 6,
GGB), S. 631. Über Saint-Simons Verwendung des Krisenbegriffs im Sinne des modernen
prozessualen Geschichtsdenkens und mithin in der Bedeutung des charakteristischen
„Strukturbegriffs der Neuzeit“ vgl. auch Koselleck (Anm. 6, HWP), S. 1237: „St. Simon hat
diese Bedeutung zentral verwendet: ‚L’espèce humaine‘, schreibt er 1813, ‚se trouve engagée
dans une des plus fortes crises qu’elle ait essuyée depuis l’origine de son existence‘. Das
ganze soziale System werde von Grund aus umgestürzt, und es komme darauf an, mit der



24

Auf bestechende Weise gelang es Gottlieb C. L. Schuchard nachzuweisen,
daß Goethe, als er 1831 an der Vollendung des „Faust“ arbeitete, dem Helden
der Tragödie in wörtlichen Zitaten und paraphrasierend die technizistisch-
konstruktivistische Utopie Saint-Simons und dessen modernen Plan einer kom-
pletten Unterwerfung der Natur in den Mund legt.25 Die Monologe des 4. und 5.
Aktes spricht also, anders wird man diesen literaturgeschichtlichen Befund nicht
verstehen können, einer der von Goethe so gefürchteten modernen „Hansnar-
ren“, die sich einbilden, die „Vorsehung“ spielen zu können. „Es ist nichts trau-
riger anzusehen“, so heißt es in einem Aphorismus des Krisenphänomenologen
Goethe über die Utopie der Moderne, „als das unvermittelte Streben ins Unbe-
dingte in dieser durchaus bedingten Welt; es erscheint im Jahre 1830 vielleicht
ungehöriger als je“ (HA 12, S. 399, Nr. 252). Die Fausttragödie zeigt jenes trau-
rigste Bild des ungeduldig „ins Unbedingte“ Strebenden, der die realen, histo-
risch bedingten Modi des menschlichen Daseins negiert, um dem „Unerreichba-
ren“ genugzutun.

An dieser Stelle schließt sich in der einleitenden Exposition der Kreis der
Argumentation, denn die Vollendung der Faustdramas wird man nun als jene
„größte Denkübung“ erkennen können, in der Goethe auf die „Reprise der Tra-
gödie von 1790“, die ihm 1830 als größte „Krisis“ erschienen war, reagierte.
Seinem Dramenhelden Faust, so lautet die These der vorliegenden Studie,
verleiht Goethe die Physiognomie eines Repräsentanten und darüber hinaus
eines archetypischen Agenten der Krise. Als solcher betritt er indessen nicht erst
in jenen Szenen die Bühne, die Goethe unter dem Eindruck der Revolutionsre-
prise des Jahres 1830 schreibt. In der Rolle des modernen Krisenagenten, so legt
es dieselbe Hypothese dann weiterhin fest, agiert der Ungeduldige schon im
Faustfragment von 1790. Bereits die Verse, die Goethe nach der Rückkehr aus
Italien in das Drama eingetragen hatte, spiegeln das Erschrecken des Dichters
über die „Tragödie von 1790“ wider. Die bruchstückhaft vorliegende Jugend-
dichtung schien freilich prädestiniert zu sein für jene Umarbeitung im Sinne der
Krisenphänomenologie, die dann über vierzig Jahre andauern sollte. Denn schon
in den ältesten Nachtszenen hatte der Autor, wohl auch mit dem Interesse des
Pathologen, den Helden in einer fundamentalen Lebens- und Identitätskrise
gezeigt. Todesangst, Todessehnsucht und Katastrophenfaszination, Vernich-
tungs- und Betäubungsphantasien, Wiedergeburts- und Erlösungsimaginationen
erschüttern und bestimmen von Anfang an Fausts Bewußtsein, das dann zum
Abbild der irrationalen Obsessionen einer Krisenepoche werden konnte.26

Soziologie jenes Gegenmittel zu entwickeln, ‚de terminer d’une manière douce l’effroyable
crise dans laquelle toute la société européenne se trouve engagée ...‘.“

25 Dazu ausführlich im Abschnitt „Positionen der Forschung“, s. unten, S. 595-605.
26 Albrecht Schöne spricht im Blick auf die „euphorischen Aufschwünge und tiefen Abstürze“

des Protagonisten der ersten Nachtszenen von einer „geradezu manisch-depressiv anmu-
tenden Figur“ (Schöne, S. 207). Und schon in der „Frühen Fassung“ des Dramas (zwischen
1768 und 1775 entstanden), so weiterhin Schönes Kommentar, deutet die kritische



25

Das Drama des ungeduldigen Strebens Fausts soll im folgenden, insbesondere
im Blick auf die 1831 fertiggestellten Partien der Tragödie, als literarischer Aus-
druck der Goetheschen Krisenphänomenologie gelesen werden. Es wird sich
zeigen, daß „unbedingte Tätigkeit“ gerade in Fausts Fall „zuletzt bankerott“
macht und daß die „allgemeinen Begriffe“ und der „große Dünkel“ auch in der
Tragödie der Ungeduld „immer auf dem Weg“ sind, „entsetzliches Unglück
anzurichten“ (HA 8, S. 286 f., Nr. 21 u. 31). Zur grotesken Karikatur verzerrt
der einundachtzigjährige Dichter die aus der europäischen Krise hervorgehende
utopische Mission der Menschheitserlösung in den Monologen und Taten seines
ungeduldigen Protagonisten. Die Bilder einer paradiesischen Zukunft vor Augen
und unter Berufung auf die „ganze Menschheit“ negiert der radikale Aktivist die
Überlieferung sowie das historisch bedingte Sein der Gegenwart und löscht die
Realität aus zugunsten der technizistischen Unterwerfung der Natur und zum
Zwecke der voluntaristischen Neukonstruktion der Menschenwelt, um solcher-
maßen das megalomane Projekt, ‚die Erde mit sich selbst zu versöhnen‘, vollen-
den zu können. Schließlich läßt Goethe seinen Helden sogar das total profane
und zugleich quasireligiöse Erlösungsversprechen der Moderne deklamieren, das
jene Identität von Arbeit und Sein verheißt, in der sich die Selbstbefreiung des
Menschen verwirklichen soll. Die ursächliche Verknüpfung dieser Verheißung
mit dem in der Tragödie vorangehenden Gewaltexzeß wird man in der histori-
schen Perspektive der Untersuchung als charakteristische Gedankenfigur des
Krisenphänomenologen Goethe erkennen können: Das Drama, das Goethe als
Reaktion auf die vermeintliche Wiederholung der „Tragödie von 1790“ vollendet,
zeigt die Reprise des „schrecklichsten Ereignisses“ als Zivilisationsbruch: Ent-
seelt von der schieren Angst unter den Verhältnissen des Terrors, sinken
Philemon und Baucis dahin.27

Gemütsverfassung des Knittelvers-Faust auf die Identitäts- und Bewußtseinskrise einer
ganzen Epoche hin: „Fausts Eingangsverse bezeichnen die Voraussetzung für alles Fol-
gende. Jedes Schulwissen (...) erscheint ihm sinnlos, und vor der Angabe ‚leider auch Theo-
logie‘ gewinnen seine späteren Leugnungen fundamentaler christlicher Glaubenssätze (...)
die Schärfe des wissentlich vollzogenen Abfalls. Das ‚verlorene Ich‘ einer glaubenslosen, tief
skeptischen Neuzeit betritt die Bühne“ (ebd., S. 833).

27 Zum Gewaltbegriff in Goethes „Faust“ und darüber hinaus in Goethes Oeuvre vgl. Ernst
Osterkamp: Gewalt in Goethes Faust. In: Roswitha Schieb (Hg.): Peter Stein inszeniert
Faust von Johann Wolfgang Goethe. Das Programmbuch Faust I und II. Köln 2000, S. 297-
302. Osterkamp erläutert die für Goethes Ordnungsdenken charakteristische Unterschei-
dung zwischen einer kreativen Gewalt, die im Einklang mit der Ordnung der Natur sowie in
Rücksicht auf die historisch bedingten Modi der Menschenwelt wirkt (im Sinne von
potestas und vis), und den destruktiven Energien einer ganz anderen Gewalt, die als Chaos-
und Willkürorgan (im Sinne von violentia) die natürlichen und überlieferten Ordnungsge-
füge zerstört (ebd., S. 297 f.). Gerade im Hinblick auf das in Goethes Ordnungsdenken
aufgefächerte Bedeutungsspektrum des Gewaltbegriffs ist dann freilich, wie Osterkamp
eindrucksvoll belegt, der singulär destruktive Gehalt jenes Gewaltexzesses zu erkennen, den
Goethe – „mit einer Radikalität ohnegleichen“ (ebd., S. 300) – in der Nachtszene des 5.
Aktes des zweiten Tragödienteils inszeniert. Im Sinne der Faustdeutung der vorliegenden



26

Im folgenden wird der pathologische Befund des Krisendiagnostikers zu
erläutern sein, demnach der revolutionären Destruktion der überlieferten Zivili-
sation nicht nur die ontologische Negation des Gottesgedankens und der religiö-
sen Kultur, der Geschichte und der natürlichen Lebens- und Weltverhältnisse,
sondern eine veritable Ontophobie zugrunde liegt. Die Textanalyse wird jenen
ursächlichen Zusammenhang vor den Blick bringen, der zwischen Fausts revolu-
tionärem Aktivismus, seinem Plan zur Totalkolonisation der überlieferten
Lebensverhältnisse und seinem Lebenshaß besteht. Es wird sich dann zeigen, daß
der moderne Radikalismus der Destruktion und der Neukonstruktion der Welt
unmittelbar hervorgeht aus Fausts Verfluchung des gegenwärtigen, augenblickli-
chen Seins. Die antimetaphysische Revolte des Prometheus, des Urheroen der
Moderne, transformiert Goethe im Drama des unbedingten Strebens in eine
paranoide Protestation gegen das Dasein schlechthin. Er demonstriert, daß
Fausts Angriff gegen die konkrete Ordnung der Natur und der historisch
bedingten menschlichen Kultur motiviert wird durch die radikale – ‚ontologi-
sche‘ – Negation der Existenz.28 Weil Faust das Unbedingte begehrt und die
fundamentalste Bedingung der Ordnung des Seins, das Da- und Hiersein, nicht
erträgt, zerstört er das Leben und die Objekte der individuell bestimmten
Lebensrealität: Baum, Haus und Garten. Der heilige Hain von Philemon und
Baucis, den das Projekt der Weltkolonisation auslöscht, erinnert indessen nicht
nur an den Weinberg Naboths, sondern zugleich an einen griechischen Tempel-
und einen christlichen Kirchenbezirk. Es ist der „alte Gott“ Europas, auf den
Philemon und Baucis „vertraun“, und es ist, so wird es sich im ideengeschichtli-

Studie wäre dann allerdings Osterkamps Befund, Goethe verabschiede „mit der Vernich-
tung der Idylle im Schlußakt seines letzten Werks die Vorstellung, es sei unter den Bedin-
gungen der Moderne eine gewaltfreie Kunst noch möglich“ (ebd.), hinsichtlich der dramati-
schen Krisenphänomenologie Goethes auszuweiten: Der Krisenphänomenologe inszeniert
im „Faust“ die spezifische Gewalt des utopischen Projekts der Moderne, die Natur zu
unterwerfen und die Menschenwelt komplett neu zu konstruieren, und der ungeduldig
strebende Faust selbst ist in der kritischen Perspektive des Goetheschen Ordnungsdenkens
der Agent dieser voluntaristischen Utopie.

28 In der Tradition der Forschungen Eric Voegelins zu den politischen Religionen der
Moderne stehend, analysiert Gerhart Niemeyer den für das radikale Denken der Moderne
charakteristischen Zusammenhang zwischen der ontologischen Negation der überlieferten
Ordnungsprinzipien – sei es der Gottes- und Schöpfungsgedanke oder der Begriff eines
natürlichen Logos des Kosmos oder der Regelkanon der tradierten Moral – und dem Akti-
vismusideal der totalen Revolution, die Gesellschaft auf den Trümmern der alten Welt
komplett neu zu konstruieren und dann auch die Natur vollständig dem Konstruktivismus
des revolutionären Willens zu unterwerfen. Gerhart Niemeyer: Between Nothingness and
Paradise (Urspr. 1971). South Bend 1998. Zur Verknüpfung der ontologischen Negation
mit der konstruktivistischen Utopie bei den radikalen Aufklärern und Frühsozialisten (bei
Meslier, Morelly, Mably, Babeuf, Turgot, Condorcet, Fourier, bei Saint-Simon und bei den
Saint-Simonisten) vgl. insbesondere die Kapitel „Natura ex Machina“ und „The ‚Laws of
History‘“ (ebd., S. 6-75). Zur Radikalisierung der ontologischen Negation, zum ‚Ontopho-
bos‘ und zur irrationalen Inspiration der totalen Revolution ebd., S. 205 ff.



27

chen Zugriff auf die Thematik erweisen, die synkretistische europäische Zivilisa-
tion, die Faust „bis zur Wurzel“ zerstört.

In dieser Perspektive wird man dann auch die prognostischen Qualitäten der
Diagnose des Krisenphänomenologen Goethe erkennen können. Sein Blick greift
weit ins 19. Jahrhundert und in die Moderne aus. Bereits im Pakt diktiert Faust
das moderne Gesetz der permanenten Revolution, die in keinem Augenblick zur
Ruhe kommen, nie ans Ziel gelangen darf und keine Grenze kennt, die sich in
der Bewegung selbst, „im Weiterschreiten“ – „unbefriedigt jeden Augenblick“ –
erfüllt. Wie später Marx, so proklamiert bereits der saint-simonistisch inspirierte
Faust den neuen total profanen Adam, den Menschen als Arbeiter, der das
Nachdenken über die Ordnung des Seins abbricht und die Überlieferung der
Weltinterpretation negiert, der sich selbst, die Welt und die Geschichte allein
durch Arbeit erschafft und dessen revolutionäre „Tat“ angetrieben wird durch
die quasireligiöse Hoffnung auf den ganz anderen Gesellschaftszustand der am
Ende der Zeiten durch Arbeit erlösten Menschheit.

Den Vorschein des Willensevangeliums, das Nietzsche, der andere große
Krisenprophet des 19. Jahrhunderts, verkündet, wird man desgleichen in der
Tragödie des unbedingten Strebens wahrnehmen können. „Allein ich will“ lautet
Fausts Parole jener modernen Protestation gegen die bedingende Ordnung der
Existenz, die aufs „Ganze“ und auf das Unbedingte zielt. Wie die Arbeitsobses-
sion, so negiert auch „des allgewaltigen Willens Kür“ Fausts an der „Wurzel“ der
europäischen – jüdische, antike und christliche Tradition verbindenden – Kultur-
synthese das überlieferte Zivilisationsprinzip, das jede Handlung vermittelnd
bezog auf die konkrete, gegebene Lebensrealität und auf den Kosmos einer
‚Schöpfung‘.

Die Negation einer solchen Seinsordnung und des entsprechenden Schöp-
fungsgedankens – ob religiöser, philosophischer oder welcher Provenienz inner-
halb des europäischen Synkretismus auch immer – geht der Destruktion der
Realität durch die modernen Revolutionäre stets voraus, verfolgen sie doch das
Projekt, den neuen Menschen und die neue Welt nach ihren ganz eigenen Plänen
zu konstruieren.29 Quasitheologisch wird man den Extremismus dieser Revolte
nennen können – und gerade jene Qualität motiviert das Erschrecken des Auf-

29 Dazu Niemeyer (Anm. 28), S. 201: „‚Radical‘ for Marx meant going ‚to the root of things,‘
and the root of political order is found in the truths men hold in common concerning God,
man, nature, and history. Marx aimed straight at the heart of the Greco-Judaean-Christian
foundation of political order when he asserted that more than anything else, man is labor,
that he alone creates his own life, and that the coming-to-be of man goes on in history
through a succession of revolutions culminating in the socialist revolution. As much as
Nietzsche, Marx sought to destroy the common acceptance of a divine creation and a
created human nature, in view of which assumption political order in the West had been
conceived as the order of acting within a cosmos of natures, rather than as a project of
making both man and the world. The ‚radicalness‘ of Marx’s revolution thus consisted not
merely in his attack on private property but even more in his assault on the myth that has
instructed public order in the West.“



28

klärers Goethe über die Revolution –, weil sie den spirituellen Radikalismus der
Konversionstheologie, die das Leben in den Tod und den Tod ins Leben, das
Sein ins Nichts und das Nichts ins Sein verkehrt, säkularisiert. Der alte Adam, so
verlangt es auch das säkularisierte Konversionsprinzip der Revolte der Moderne,
muß sterben, auf daß der neue Mensch leben kann; nur aus den Trümmern der
alten Welt wird sich der Übermensch der neuen Welt erheben können. Eine
solche Weltwende und Umwertung des Seins prophezeien Marx und Nietzsche.
Die Krise gewinnt bei den beiden prominentesten Krisenphänomenologen der
Moderne den apokalyptischen Charakter eines Gerichtstages am Ende der Zei-
ten, sie ist das Purgatorium, das den historischen Progreß befördert.

Im Sinne dieses Konversionsgedankens einer profanen Eschatologie kündigt
Nietzsche am Ausgang des 19. Jahrhunderts den Beginn der neuen Ära an: „Ich
kenne mein Loos. Es wird sich einmal an meinen Namen die Erinnerung an
etwas Ungeheures anknüpfen, – an eine Krisis, wie es keine auf Erden gab, an die
tiefste Gewissens-Collision, an eine Entscheidung heraufbeschworen gegen
Alles, was bis dahin geglaubt, gefordert, geheiligt worden war. Ich bin kein
Mensch, ich bin Dynamit.“30 Die Krise, so verheißt es Nietzsches apokalyptische
Predigt, vollendet in einem letzten ungeheuren Weltgefecht die Konversion des
falschen ins wahre Sein: „Ich widerspreche, wie nie widersprochen worden ist
und bin trotzdem der Gegensatz eines neinsagenden Geistes. Ich bin ein froher
Botschafter, wie es keinen gab, ich kenne Aufgaben von einer Höhe, dass der
Begriff dafür bisher gefehlt hat; erst von mir an giebt es wieder Hoffnungen. Mit
Alledem bin ich nothwendig auch der Mensch des Verhängnisses. Denn wenn
die Wahrheit mit der Lüge von Jahrtausenden in Kampf tritt, werden wir
Erschütterungen haben, einen Krampf von Erdbeben, eine Versetzung von Berg
und Thal, wie dergleichen nie geträumt worden ist. Der Begriff Politik ist dann
gänzlich in einen Geisterkrieg aufgegangen, alle Machtgebilde der alten Gesell-
schaft sind in die Luft gesprengt – sie ruhen allesamt auf der Lüge: es wird Kriege
geben, wie es noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von mir an giebt es auf
Erden grosse Politik. –“31

30 Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Warum ich ein Schicksal bin (1888). KSA, Bd. 6. Mün-
chen/Berlin 1980, S. 365.

31 Ebd., S. 366. – Drastisch illustriert Nietzsches moderne Variation des Konversionsgedan-
kens den ideengeschichtlichen Befund, daß der totalen Revolution und ihrem ultimativen
Krieg gegen die alte Welt die radikale Negation des überlieferten Schöpfungsgedankens und
der entsprechenden Ordnung des Seins ebenso wie die Proklamation eines neuen, absolut
profanen Schöpfungsprinzips notwendigerweise vorausgehen: „Will man eine Formel für
ein solches Schicksal, das Mensch wird? – Sie steht in meinem Zarathustra. ‚- und wer ein
Schöpfer sein will im Guten und Bösen, der muss ein Vernichter erst sein und Werthe zer-
brechen. Also gehört das höchste Böse zur höchsten Güte: diese aber ist die schöpferische.‘
Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben hat (im Horizont des
überlieferten Ordnungsdenkens, Vf.); dies schließt nicht aus, dass ich (nach Maßgabe der
modernen Umwertung der Werte und in der heilsgeschichtlichen Perspektive der modernen
Utopie, Vf.) der wohlthätigste sein werde“ (ebd., S. 366).



29

Abgründig getrennt ist die ‚frohe Botschaft‘ des chiliastischen Krisenver-
ständnisses Nietzsches von der Krisenphänomenologie Goethes, die im „Faust“
ihren literarischen Ausdruck gewinnt. Faust vollstreckt in eben der Radikalität,
die ihm Nietzsche später nicht zutrauen wollte, das vernichtende Urteil gegen
die reale Seinsordnung und nimmt in seinem voluntaristisch-konstruktivistischen
Kolonisationsprojekt die „Versetzung von Berg und Thal“ resp. Land und Meer
in Angriff. Auch für Fausts unbedingten Willen zur Totalkonversion scheint die
Regel zu gelten, „der muss ein Vernichter sein“, der, im Dienste des neuen
Heilsversprechens, „ein Schöpfer sein will“, so daß der Beobachter des Dramas,
das Geschehen auf der Riesenbaustelle des Kolonisationswerks vor Augen und
eingedenk der herkömmlichen Kultur und ihrer Geschichte, lakonisch feststellt:
„Was sich sonst dem Blick empfohlen,/ Mit Jahrhunderten ist hin.“ (V. 11336 f.)
Die Vorstellung, daß sich diese radikale Negation des „alten Gottes“ und die
Destruktion seiner synkretistischen Kulturreligion noch innerhalb der europäi-
schen Zivilisation vollziehe, daß gar im Aufstand eines neuen „Dionysos gegen
den Gekreuzigten“ die Antike zurückzugewinnen wäre32, ist dem klassischen
Humanismus Goethes und seinem charakteristischen Konzilianzdenken voll-
kommen fremd. Wohl gerät die europäische Kultur auch in Goethes kritischer
Wahrnehmung des 19. Jahrhunderts in einen „Krampf von Erdbeben“, aber der
Krisenphänomenologe vermag diesem „Verhängnis“ überhaupt keine „Hoffnun-
gen“ abzugewinnen. Fausts totale Negation, die den Radikalismus der modernen
Revolution abbildet, konzipiert Goethe als reine Destruktion, aus der mitnichten
das wahre Sein, sondern allein eine nichtige Leere hervorgeht.

Der Gewimmelphantasie des sterbenden Faust, die den Bewegungszwang und
die Arbeitsdisziplin einer unzweideutig modernen Masse imaginiert, fügt der
Pathologe der Krise einen beklemmenden Befund hinzu: Die charakteristische
Grundbestimmung der modernen Existenz auf der Tabula rasa der Überlieferung
wird nicht die Freiheit, sondern die Angst sein, und zwar eine Angst, die glei-
chermaßen das Bewußtsein der Herren des Kolonisationsprojektes und ihrer
Knechte beherrschen und ubiquitär in der neuen Welt regieren wird. Daß die
konkreten historischen und zeitkritischen Diagnosen nicht im Gegensatz stehen
zu den himmlischen Bildern des Tragödienepilogs, in dem die Ordnung des Seins
des „Ewig-Weiblichen“ über das „Ewig-Leere“ triumphiert, und daß diese Szenen
die Krisenphänomenologie Goethes nicht aufheben, das werden die folgenden
Textanalysen belegen müssen.

„Wir werden“, heißt es 1825 in einem Brief Goethes an Zelter, „mit vielleicht
noch wenigen, die Letzten sein einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt“
(6. 5. 1825, HA Briefe 4, S. 146 f.). In diesem Selbstverständnis, so die Hypo-

32 Ecce homo (Anm. 30), S. 374. – Der moderne Prophet des Dionysischen agiert zugleich als
radikaler Aufklärer und schleudert seinen indolenten Zeitgenossen, die von der Kultur- und
Bewußtseinskrise Europas nichts wissen wollen, Voltaires Kampfparole „Ecrasez l’infâme“
entgegen (ebd.).



30

these, zu den „Letzten“ zu gehören, die die Zivilisation des alten Europas reprä-
sentieren, vollendet Goethe 1831 den „Faust“.

Auf die in dieser Tragödie dramatisierte Diagnose des revolutionären Bruchs
der europäischen Überlieferung wird man dann auch Goethes Ankündigung
beziehen können, daß sich das „spezifische Gewicht“ seiner anderen Dichtungen
nach der Publikation des zum Opus posthumum bestimmten „Faust“ vermehren
werde (Goethe an Zelter, 4. 9. 1831, HA Briefe 4, S.443.), macht doch die
pathologische Erkenntnis, die er in der Tragödie dramatisiert, sein Werk insge-
samt zum Dokument „einer Epoche die sobald nicht wiederkehrt.“33

Im Sinne einer solchen Gewichtsvermehrung der historischen Bedeutung soll
in der vorliegenden Untersuchung insbesondere das philosophische Fundament
der Goetheschen Klassikdoktrin analysiert werden. Denn die ultimative
Denkübung, in der Goethe in der Fausttragödie auf den Epochenbruch reagiert,
wird man angemessen nur verstehen können, wenn man Goethes philosophische
Auslegung der Querelle des Anciens et des Modernes in den Blick nimmt. In der
literarischen Aktualisierung dieses Streits im „Faust“ stellt Goethe dem progres-
siven Zeit- und Geschichtsverständnis der eschatologischen Utopie der Moderne
die Zeiterfahrung der ‚Alten‘ gegenüber. Ex negativo ist das klassische Ideal des
Kairos immer auch in Fausts Flüchen auf das reale Sein gegenwärtig, der Gegen-
satz zwischen dem philosophischen Exerzitium der antiken Theoria und der
futuristischen Gedankenoperation der Moderne motiviert die Verschwörung des
ungeduldig Strebenden gegen den Augenblick.

Es liegt dann auf der Hand, jene beiden Kapitel der Goetheschen Lebensbe-
schreibung in die Darstellung seiner Krisenphänomenologie mit einzubeziehen,

33 Goethes Zeitkritik, die sich in den drei Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts bis zur „Verdrieß-
lichkeit und Misanthropie“, zur „chronischen Verdrossenheit“ und dann gar zu einem
„habituell gewordenen Taedium vitae“ steigere, schildert Wolfgang Rothe: Der politische
Goethe. Dichter und Staatsdiener im deutschen Spätabsolutismus. Göttingen 1998. Insbes.
das Kapitel „Zeitkritik“, S. 39-61; hier S. 51. Rothe führt freilich die obsessiven Züge des
Goetheschen Ordnungsdenkens – seinen „Radikalpazifismus“ (S. 39) – vor allem auf die
Idiosynkrasien eines hoffnungslos Unzeitgemäßen, „um ein halbes Jahrhundert oder wenig-
stens vierzig Jahre zu spät“ Geborenen zurück (S. 51). „Die Zeit wird schwarz in schwarz
gemalt, die Welt erscheint so chaotisch und zerfallen, als stehe ihr Desaster unmittelbar
bevor“ (S. 57). „Endzeitgefühle“ und „Katastrophenstimmung“ bringen Goethe in Rothes
Perspektive als starrsinnigen und sichtlich neurotischen Greis in die Gesellschaft der Ultra-
konservativen: „Sie sahen nur Zerfall und Niedergang, wo andere Zeitgenossen positive
politische Tendenzen ausmachten, die auf eine Republik, einen demokratischen Verfas-
sungsstaat hinzielten und sich nur anderthalb Dekaden später – 1848 in der Frankfurter
Paulskirche – manifestierten, mochten sie dort auch an der politischen Reaktion und sich
selber scheitern“ (S. 61). Goethes Abwehrreaktionen gegen seine Zeit sind in Rothes
Zugriff indessen nur in einem vordergründigen Verständnis beschrieben; der „revolutionäre
Bruch im Denken des 19. Jahrhunderts“, der Goethes Krisenbewußtsein in einem prinzi-
piellen ideen- und kulturgeschichtlichen Sinn motiviert, kommt in Rothes Studie nicht zur
Sprache, infolgedessen bleibt dann auch das philosophische Fundament der Goetheschen
Kritik der Moderne und ihrer konstruktivistischen Ideen verborgen.



31

in denen er den Widerspruch zwischen der überlieferten und der modernen
Seinserfahrung schildert und mithin den revolutionären Bruch autobiographisch
illustriert. Ist es doch gerade die Wahrnehmung der eigenen Unzeitgemäßheit,
die Goethe im 19. Jahrhundert, insbesondere in der Auseinandersetzung mit der
romantischen Moderne, dazu inspiriert, dreißig Jahre nach den Revolutions-
bzw. Kriegsereignissen in Frankreich sowie dreißig und dann gar vierzig Jahre
nach der Italienreise die entsprechenden Erinnerungen in der „Campagne in
Frankreich“ und in der „Belagerung von Mainz“ sowie in der „Italienischen
Reise“ umzuarbeiten und zu publizieren. Unmißverständlich hat der Autobio-
graph die Schilderung der revolutionären und kriegerischen Ereignisse in Frank-
reich, in denen sich in seinen Augen die „neue Epoche der Weltgeschichte“
ankündigte, bezogen auf die Darstellung der arkadischen Glückserlebnisse in
Italien. Solchermaßen wiederholt die autobiographische Komposition die ideen-
geschichtliche Konstellation, die das Faustdrama zeigt. Inszeniert der Tragö-
diendichter die Negation des Kairos und die Destruktion der klassischen Über-
lieferung durch den Protagonisten der modernen zukunftshungrigen Ungeduld,
so zeigt der Autobiograph das therapeutische Potential des gleichen klassischen
Humanismus. Die Lektüre der entsprechenden Kapitel der Lebensbeschreibung
wird dann in der Tat das neue „spezifische Gewicht“ des Goetheschen Klassizis-
mus bemessen können, das dieser als Krisenprävention oder auch als Krisenreak-
tion gewinnt. Man wird dann erkennen, daß Goethe, spätestens seit der „Tragö-
die von 1790“, den klassischen Humanismus als Antwort auf die spezifisch
moderne Angst konzipiert.34

34 Diese Konzeption der klassischen Humanität entspricht der Überlieferung des Humanis-
musgedankens in einem ganz ursprünglichen Sinn, denn gerade als Krisen- und Angstthera-
peutikum entwickelt Cicero in den Bürgerkriegswirren der römischen Republik das Zivili-
sationsideal der Humanität. Der konkrete praktische Gehalt des Humanitätsbegriffs
Ciceros lenkt den Blick dann weiterhin auf die diätetisch-therapeutische Intention jener
antiken Philosophie, in der die Theorie von der Ethik sowie vom Leiden und von der
Eudämonie des alltäglichen Lebens nicht zu trennen ist. In diesem praktischen Verständnis
hat zuletzt Pierre Hadot die antike Philosophie im allgemeinen als intellektuelles Exerzi-
tium der Krisen- und Angstprävention beschrieben. Hadot ist infolgedessen dann auch im
5. Kapitel der vorliegenden Studie der Stichwortgeber für die Darstellung der klassischen
und in diesem Sinne dann auch krisentypischen Lebenskunstlehre Goethes und ihrer anti-
ken Quellen. Pierre Hadot: Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike
(Urspr. Paris 1981/87: Exercises spirituels et philosophie antique). Berlin 1991. – Ders.:
Wege zur Weisheit oder: Was lehrt uns die antike Philosophie? (Urspr. Paris 1995: Qu’est-
ce que la philosophie antique?) Frankfurt 1999. – „Angst“ lautet das Schlüsselwort in der
berühmten „Gedenkrede“, die Albert Schweitzer anläßlich des 100. Todestages Goethes am
22. 3. 1932 in Frankfurt hält. Albert Schweitzer: Goethe. Vier Reden. München 1950; hier
S. 49 f. In der für die religionsgeschichtliche Schule der liberalen Theologie charakteristi-
schen Perspektive gewinnt Goethe die Konturen eines idealtypischen Repräsentanten der
Aufklärung, dessen Humanismus Schweitzer im Sinne seines kulturreligiös bestimmten
Zivilisationsideals der „Ehrfurcht vor dem Leben“ deutet und dann als Antidot gegen die
chiliastisch inspirierte Krisenfaszination des Jahres 1932 aktualisiert. Der gleiche aktualisie-



32

Der historischen Fragestellung entspricht schließlich auch die Gliederung der
vorliegenden Untersuchung: Das erste Kapitel gibt einen Überblick über die
Themen der Goetheschen Krisenphänomenologie im 19. Jahrhundert. Im zwei-
ten Kapitel folgt die Analyse der „Campagne“ und der „Belagerung“. Die beiden
autobiographischen Schriften werden in Rücksicht auf die Intentionen des
Krisenphänomenologen gelesen, die dieser im 19. Jahrhundert mit der Publika-
tion seiner Kriegserinnerungen verband. Das gleiche gilt für die kritische Lektüre
der „Italienischen Reise“, die sich im dritten Kapitel anschließt. Auch in diesem
Fall steht das zeitkritische Interesse im Mittelpunkt der Textanalyse, das 1816/17
bzw. 1829 den Erinnerungen an Italien eine aktuelle Bedeutung gibt. Wie
Goethes Wahrnehmung des revolutionären Epochenbruchs die autobiographi-
sche Komposition im ganzen prägt und Kriegs- und Italienerinnerungen aufein-
ander bezieht, so strukturiert der Widerspruch zwischen dem Seins- bzw.
Zeitverständnis der klassischen Überlieferung und der Moderne die einzelnen
Bücher der Lebensbeschreibung auch im besonderen. Arkadische Szenen evozie-
ren in den Kriegserinnerungen ebenso den charakteristischen Kontrast, wie dann
auch die Krisenphänomenologie in die italienischen Glücksbücher eindringt. Ein
Exkurs verfolgt die Spur, die von diesem vom Autobiographen wohlkalkulierten
Gegensatz zur dramatischen Krisenphänomenologie des Faustautors führt.

Im vierten Kapitel schließt sich, der Chronologie der Vollendung des
Faustmanuskriptes folgend, die Textanalyse des 5. und 4. Aktes des zweiten
Tragödienteils an, ehe dann jene Textpassagen, die 1831 die „Lücke“ des zweiten
Tragödienteils füllen, in Beziehung gesetzt werden zu den Studierzimmerszenen,
die Goethe im ersten Teil der Tragödie in die „Lücke“ seines alten Faustfrag-
ments eingerückt hatte.

rende Zugriff kennzeichnet Schweitzers Analyse der „Angst“ des Aufklärers Goethe, der
den verhängnisvollen Irrationalismus eines modernen Sektenwesens und dessen ‚magische‘
Attraktion im „Faust“ vorausgeahnt habe. Auf die 1932 ganz gegenwärtige „Magie“ der kri-
sentypischen Demagogen, die den entwurzelten Individuen „in dem restlosen Aufgehen in
der organisierten Gesellschaft“ die Erlösung von einer isolierten, sinnlosen und entfremde-
ten Existenz verheißen und auf die entsprechende Faszination des „Massenwillens“ bezieht
Schweitzer die katastrophischen Bilder der Tragödie: „Aber was ist das anderes, als daß wir,
wie Faust, uns in furchtbarer Verirrung von der Natur loslösen und der Unnatur überant-
worten? Überhaupt, was ist das, was in dieser grausigen Zeit vor sich geht, anderes als eine
gigantische Wiederholung des Faustdramas auf der Bühne der Welt? In tausend Flammen
brennt die Hütte von Philemon und Baucis! In tausendfacher Gewalttätigkeit und tausend-
fachem Morden treibt entmenschte Gesinnung ihr frevelhaftes Spiel! In tausend Fratzen
grinst uns Mephistopheles an! In tausendfacher Weise hat sich die Menschheit dazu bringen
lassen, das natürliche Verhältnis zur Wirklichkeit aufzugeben und ihr Heil in den Zauber-
formeln irgendeiner Wirtschafts- und Sozialmagie zu suchen, die die Möglichkeit aus dem
wirtschaftlichen und sozialen Elend herauszukommen nur immer in weitere Ferne rückt!
Und der grausige Sinn dieser Zauberformeln, welcher Art von Wirtschafts- und Sozialmagie
sie auch angehören, ist immer eben dieser, daß der einzelne sein materielles und geistiges
Eigendasein aufzugeben und nur noch als Angehöriger einer materiell und geistig restlos
über ihn verfügenden Vielheit zu existieren habe“ (ebd., S. 48).



33

Schließlich folgt im 5. Kapitel die Darstellung der antiken Eudämonie- und
Kairoslehre, die man als das philosophische Fundament des klassischen Huma-
nismus Goethes ansehen darf und deren Negation durch das utopische Fort-
schrittsdenken der Moderne Goethe als Faustautor in Szene setzt.

Der Unterscheidung der vorliegenden Darstellung der Goetheschen Krisen-
phänomenologie von Oswald Spenglers pessimistisch-geschichtsphilosophischer
Faustdeutung, vor allem aber der Berufung Karl Löwiths, des im 20. Jahrhundert
wohl bedeutendsten Kritikers der modernen Geschichtsphilosophie, auf Goethe
als Zeitzeugen des „revolutionären Bruchs im Denken des 19. Jahrhunderts“ gilt
der ideengeschichtliche Epilog, der dann auch Georg Lukács, den im 20. Jahr-
hundert wohl prominentesten Repräsentanten der geschichtsphilosophisch-
perfektibilistischen Faustdeutung, in die Analyse der philosophischen Goethe-
rezeption mit einbezieht. Die Gegenüberstellung von Löwiths Geschichtsskepsis
und Lukács’ Geschichtsglauben vermag jene für das 20. Jahrhunderts so charak-
teristische intellektuelle Auseinandersetzung um die perfektibilistische,
geschichtsphilosophisch bestimmte Utopie der Moderne zu repräsentieren, die
der historischen und philologischen Fragestellung der vorliegenden Untersu-
chung Brisanz verleiht.

Da gerade die Faustphilologie im Spannungsfeld jenes geschichtsphilosophi-
schen Disputs des 20. Jahrhunderts steht, erschien es zuletzt angebracht, den
germanistischen Forschungsbericht auf den ideengeschichtlichen Epilog folgen
zu lassen und ans Ende der Studie zu stellen, um solchermaßen noch einmal die
den gesamten Argumentationsgang bestimmende Verbindung von Ideenge-
schichte und Literaturwissenschaft ins Blickfeld zu rücken. Angesichts der
wahrhaft ‚faustischen Dimensionen‘, die nun ihrerseits die philologische Litera-
tur zu „Faust“ – mit ihren unterdessen wohl über 10000 Titeln – angenommen
hat, war freilich der Forschungsbericht einzuschränken auf solche Positionen der
Faustdeutung, deren exemplarische Erläuterung es dem Verfasser erlaubt, die
eigene Arbeit einzuordnen in die literaturwissenschaftliche Topographie.

In Rücksicht auf die geschichtliche Bestimmung der Thematik ist sich der
Verfasser dann allerdings auch bewußt, nur einen Moment im historischen
Bedeutungswandel des Goethebildes und seiner Dichtung festhalten zu können,
wird doch bereits am Ende des 20. Jahrhunderts und vor allem in der Retrospek-
tive auf dieses „Zeitalter der Extreme“ – wie nun gerade ein marxistischer Histo-
riker bekennt – kein kritischer Zeitgenosse mehr auf die Idee kommen können,
die profane Geschichte als Fortschritt zur Freiheit zu begreifen und ihre Krisen,
Katastrophen und Tragödien als Instrument einer geschichtsimmanenten
Vernunft anzusehen.35

35 Eric Hobsbawm: Das Zeitalter der Extreme. Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts (Urspr.
London 1994: Age of Extremes. The Short Twentieth Century 1914-1991). München/Wien
1995, S. 18 u. 25. Mit der Auflösung der Sowjetunion endet das „kurze 20. Jahrhundert“,
das Hobsbawm auch das „Jahrhundert der Religionskriege“ nennt, „deren Hauptmerkmal



34

Zugleich sind freilich jetzt schon die Konturen der nun nicht mehr
geschichtsphilosophisch bestimmten, sondern nur noch technizistisch und
biologistisch motivierten perfektibilistischen Ersatzreligionen des neuen Jahr-
hunderts zu erkennen, an denen sich im offenen hermeneutischen Horizont das
kritische Potential der Resignationsphilosophie Goethes und seiner Faustdich-
tung abermals bewähren wird.36

die Intoleranz ist“ (ebd., S. 19). Auf das Verschwinden der Geschichtsutopie der Oktober-
revolution folgt in der seither andauernden sozialen und moralischen „Weltkrise“ (S. 24 f.),
so Hobsbawms Befund, dann allerdings auch das Verschwinden des Geschichtsbewußtseins
überhaupt: „Die Zerstörung der Vergangenheit oder vielmehr die jenes sozialen Mechanis-
mus, der die Gegenwartserfahrung mit derjenigen früherer Generationen verknüpft, ist
eines der charakteristischsten und unheimlichsten Phänomene des späten 20. Jahrhunderts.
Die meisten jungen Menschen am Ende dieses Jahrhunderts wachsen in einer Art perma-
nenter Gegenwart auf, der jegliche organische Verbindung zur Vergangenheit ihrer eigenen
Lebenszeit fehlt“ (ebd., S. 17). Auch wenn „Marx und die anderen Propheten der Zerstö-
rung aller alten Werte und sozialen Beziehungen“ recht behalten haben, was ihre Einschät-
zung des Kapitalismus als „Kraft der permanenten, ununterbrochenen Revolution“ angeht
(ebd., S. 32), so entzieht sich doch die neue globale Krise, die in Hobsbawms Perspektive
am Ende des „kurzen“ Jahrhunderts die überlieferten „Sozial- und Beziehungsstrukturen“
komplett auflöst und das „Zerbersten der Bindeglieder zwischen den Generationen, zwi-
schen Vergangenheit und Gegenwart also“ bewirkt (ebd., S. 31), jener „revolutionären
Rolle“, die das „Kommunistische Manifest“ der Krise im teleologischen Geschichtskonzept
zuwies (ebd.). Auf programmatische Weise verzichtet Hobsbawm dann auch auf die aus
dem dialektischen Prozeßdenken hervorgehende Prognostik: „Am Ende dieses Jahrhun-
derts war es zum erstenmal möglich, sich eine Welt vorzustellen, in der die Vergangenheit
(auch die Vergangenheit der Gegenwart) keine Rolle mehr spielt, weil die alten Karten und
Pläne, die Menschen und Gesellschaften durch das Leben geleitet haben, nicht mehr der
Landschaft entsprachen, durch die wir uns bewegten, und nicht mehr dem Meer, über das
wir segelten. Eine Welt, in der wir nicht mehr wissen können, wohin uns unsere Reise führt,
ja nicht einmal, wohin sie uns führen sollte“ (ebd., S. 32).

36 Goethe ist infolgedessen auch der Gewährsmann und Stichwortgeber jener Kritiker, die
dem energischen Futurismus der neuen Technologien widersprechen und den „unbedingten
Drang zur Innovation, das Gefühl, nichts auf der Welt sei gut genug und müsse kontinuier-
lich verbessert werden“ als „Krankheit“ und die konstruktivistische Utopie des geklonten
Menschen als „kapitalistischen Kannibalismus“ in solchen Zeiten bezeichnen, in denen auch
die Wissenschaft den Marktgesetzen unterworfen wurde. So Erwin Chargaff: Es ist schon
viel zuviel geschehen. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2. 6. 2001. Die konstruktivisti-
sche Idee des ‚Menschen-Machens‘ scheint der Faustautor in Dr. Wagners „Laboratorium“
nun in der Tat illustriert zu haben. Das Produkt des perfektibilistischen Konstruktivismus,
so Chargaffs Befund, wird indessen ein „Sklave“ sein und die spezifische Freiheit entbehren,
die das Individuum auszeichnet als natürliches Geschöpf, dessen Sein im Horizont der
überlieferten Moral eine schlechterdings unhintergehbare autonome Bedeutung besitzt,
unabhängig von der Frage, ‚wie‘ es ist und ‚was‘ es tut. Im Widerspruch zur perfektibilisti-
schen Utopie beharrt Chargaff auf der „Grenzlinie zwischen dem Erforschbaren und
Nichterforschbaren“: „Ein lebendes Wesen kann nicht das Leben erforschen“ – lautet
Chargaffs Variation der erkenntniskritischen Unschärferelation, die jenes Tabu begründet,
das den Forscher vom unmittelbaren Zugriff auf das Leben ausschließt. Gerade der Natur-
forscher Goethe, so Chargaffs Gedanke, repräsentiert das Wissen um die Grenze, d.h. um



35

Im Sinne dieses unendlichen historischen Bedeutungswandels hatte bereits
der ironische Tragödiendichter den künftigen Lesern seines Opus posthumum
beschieden, auf endgültige Textauslegungen und entsprechend geschichtstran-
szendente Erkenntnisse zu verzichten: „Aufschluß erwarten Sie nicht; der Welt-
und Menschengeschichte gleich, enthüllt das zuletzt aufgelöste Problem immer
wieder ein neues aufzulösendes“ (Goethe an Reinhard, 7. 9. 1831, HA Briefe 4,
S. 445).37

die Tabuisierung des Unmittelbaren. Und es ist dann wiederum der Faustautor, so möchte
man hinzufügen, der den unbedingten Willen Fausts zur unmittelbaren Macht über das Sein
der Natur darstellt und solchermaßen die moderne Ungeduld, jenes Tabu zu brechen, als
ein unreflektiertes, nachgerade triebhaftes Verlangen analysiert. – Bereits Werner
Heisenberg, der prominenteste Repräsentant der erkenntniskritischen Selbstreflexion der
modernen Naturwissenschaften, der die Unschärferelation zuerst im Blick auf die Atom-
physik formuliert hatte, bringt das Ordnungsdenken des Naturforschers Goethe in Wider-
spruch zum abstrakten Konstruktivismus der modernen Wissenschaften: „Der entschei-
dende Einwand Goethes gegen die seit Newton angewandte Methodik der
Naturwissenschaft richtet sich also wohl gegen das Auseinanderfallen der Begriffe ‚Richtig-
keit‘ und ‚Wahrheit‘ in dieser Methodik. Wahrheit war für Goethe vom Wertbegriff nicht
zu trennen. Das ‚unum, bonum, verum‘, das ‚Eine, Gute, Wahre‘ war für ihn wie für die
alten Philosophen der einzig mögliche Kompaß, nach dem die Menschheit sich beim Suchen
ihres Weges durch die Jahrhunderte richten konnte. Eine Wissenschaft aber, die nur noch
richtig ist, in der sich die Begriffe ‚Richtigkeit‘ und ‚Wahrheit‘ getrennt haben, in der also
die göttliche Ordnung nicht mehr von selbst die Richtung bestimmt, ist sehr gefährdet, sie
ist, um wieder an Goethes Faust zu denken, dem Zugriff des Teufels ausgesetzt. Daher
wollte Goethe sie nicht akzeptieren. In einer verdunkelten Welt, die vom Licht dieser Mitte,
des unum, bonum, verum nicht mehr erhellt wird, sind, wie Erich Heller es in diesem
Zusammenhang einmal ausgedrückt hat, die technischen Fortschritte kaum etwas anderes
als verzweifelte Versuche, die Hölle zu einem angenehmeren Aufenthaltsraum zu machen.“
Werner Heisenberg: Goethes Naturbild und die technische Welt. In: Goethe-Jahrbuch 84
(1967), S. 27-42; hier S. 34 f.

37 Gegen die Deutungswut der Faustinterpreten wendet Gerhard Schulz ein, daß Goethe seine
Tragödie „keineswegs als das passendste Vehikel betrachtete, auf dem er seine Ansichten zu
Zeit, Wirtschaft, Politik und Weltgeschichte transportieren konnte.“ Der Fauststoff habe
Goethe vielmehr die faszinierende Möglichkeit geboten, „nun wirklich zuallererst ‚Men-
schenzustand‘ darzustellen.“ Gerhard Schulz: Faust und der Fortschritt. Anmerkungen zum
„Faust“ (Urspr. 1980). In: Ders.: Exotik der Gefühle. Goethe und seine Deutschen. Mün-
chen 1998, S. 155-171; hier S. 162. Dem von Schulz formulierten Einwand vermag der Ver-
fasser – nicht zuletzt unter dem Eindruck der grandiosen Faustinszenierung von Peter Stein
– nur mit dem Bekenntnis zu begegnen, daß er sich jederzeit bewußt ist, nur von einem
historischen und insofern womöglich sehr ephemeren Aspekt des inkommensurablen Kos-
mos der Goetheschen Dichtung zu handeln. Im notwendigerweise eingeschränkten Hori-
zont dieser historischen Fragestellung der Untersuchung wird es sich dann allerdings
erweisen, daß Goethe, nicht den „Faust“ als solchen, wohl aber einige Partien der Tragödie,
insbesondere jene, die er zuletzt schrieb, nun in der Tat als „Vehikel“ ansah, in dem er seine
unzeitgemäßen Gedanken über die Krise der europäischen Überlieferung ‚transportierte‘.





37

ERSTES KAPITEL: „AM VORABEND EINER GROSSEN EXPLOSION“

Zeitungsobsession und Zeitungsverbot

Im Frühling 1830 nimmt Goethe die Arbeit an der Fausttragödie, seinem poeti-
schen „Hauptgeschäft“, wieder auf.1 Um sich ganz auf die Vollendung des
Manuskriptes konzentrieren zu können, habe Goethe, so berichtet Eckermann,
die Lektüre der Pariser Zeitschriften Le Globe und Le Temps eingestellt. Die
poetisch produktive Epoche solle durch aufregende Neuigkeiten des Tages nicht
unterbrochen werden: „‚Ich sehe‘, sagte er, ‚es bereiten sich in Paris bedeutende
Dinge vor; wir sind am Vorabend einer großen Explosion. Da ich aber darauf
keinen Einfluß habe, so will ich es ruhig abwarten, ohne mich von dem spannen-
den Gang des Dramas unnützerweise täglich aufregen zu lassen. Ich lese jetzt
sowenig den Globe als den Temps, und meine Walpurgisnacht rückt dabei gar
nicht schlecht vorwärts‘“ (EckermannGespr., S. 724).2 In den folgenden Wochen
scheint Goethe den Verzicht auf die Lektüre der Journale gleichsam als Befrei-
ung von einem lasterhaften Fehlverhalten zu genießen. „Seit ich die Zeitungen
nicht mehr lese, bin ich viel freiern Geistes“, teilt er am 23. März 1830 Friedrich
von Müller mit (BH 3/II, S. 597). „Ordentlich wohler und geistesfreier“ sei ihm
zumute, da er keine Zeitungen mehr lese, verliere doch derjenige, der die Tages-
blätter studiert, die eigenen Pflichten aus dem Blick: „Man kümmert sich doch
nur um das, was andere tun und treiben, und versäumt, was einem zunächst
obliegt“ (ebd., S. 599).

Goethe bleibt allerdings, der selbstauferlegten Askese zum Trotz, den Jour-
nalen weiterhin in einer Art Haßliebe verbunden. Die mitunter wunderlichen
Abwehrreaktionen lenken den Blick auf Goethes obsessives Interesse an Krisen-
nachrichten. Soret spricht unumwunden von den „Schrullen“ des Meisters:
„Monate hindurch hat er mit größter Ausdauer den Globe und den Temps gele-
sen, und plötzlich, seit etwa 14 Tagen, sieht er sie nicht mehr an und stapelt die
Nummern auf, ohne sie zu öffnen; er versiegelt sie sogar, um zu zeigen, daß er
sie nicht liest, versichert aber seinen Freunden, es sei ihm sehr lieb, wenn sie ihm
erzählten, was in der Welt vorgehe“ (5. 3. 1830, HS, S. 391). Goethe verzichtet
also mitnichten auf die Informationen über das politische Weltgeschehen; nun
sind die Freunde aufgefordert, ihn auf dem laufenden zu halten, auf daß er selbst
der beunruhigenden Lektüre enthoben ist. Goethes wiederholten Versicherun-
gen, das selbstauferlegte Zeitungsverbot gewährleiste den für die poetische Pro-
duktion notwendigen Abstand zu den aufregenden Ereignissen des Tages, wird
man dann eher als eine Beschwörung der ersehnten Beruhigung des Gemüts
ansehen. Und Goethes eigene Rede gibt Anlaß, nachgerade von einem zwang-

1 Vgl. Goethes Tagebuch-Eintrag vom 6. 3. 1830, WA III 12, S. 207.
2 Zur Quellenkritik insbesondere des 3. Teils der „Gespräche“, worin Eckermann die eigenen

Erinnerungen kombiniert mit den diaristischen Notaten aus den von Soret überlassenen
Tagebüchern, vgl. ebd., S. 521, und Beutlers Einführung, ebd., S. 812 ff.



38

haften, paradoxen Verlangen nach den verwünschten, für die poetische Produk-
tionskraft so gefährlichen Tagesblättern zu sprechen. Allzu eindringlich versi-
chert Goethe gegenüber Soret am 5. April 1830: „Gott sei Dank bin ich diese
Gewohnheit (die Journale zu studieren, Vf.) jetzt los, sie wurde geradezu ein
geistiger Zwang; ich war fast der Sklave dieser Lektüre und ganz im Bann des
politischen Meinungskampfes. Mit den Rednern, denen man gerne zuhört, regt
man sich unwillkürlich selbst auf, und in meinen Jahren muß ich mich allem
Parteigeist fernhalten, er würde nur mein Gleichgewicht stören. Diese Fesseln
abzuwerfen, dazu verhalf mir das erste Blatt des neuen ‚Globe‘; der Ton, den die
Redakteure anschlugen, bewies mir, daß einstweilen auf einen mit gleichen Waf-
fen geführten, maßvollen Kampf nicht zu rechnen war; so bin ich denn kurz
entschlossen ganz beiseite getreten, ehe sich der Streit so oder so entschied; auf
diese Bahn, die mir neu ist, wollte ich den Herren nicht folgen“ (HS, S. 414).3

Die täglichen Berichte über die politische Entwicklung in Paris ziehen
Goethe, den höchst aufmerksamen, stets hellhörigen Zeitgenossen in Bann.
Gleichsam seismographisch nimmt er die ersten Anzeichen der kommenden
politischen Erschütterung im Tonfall der Berichterstatter wahr. Gerade die
Goethe erschreckenden Vorboten der Revolution fesseln ihn zugleich als unwill-
kürlich faszinierten Beobachter an die beklemmende Lektüre. In diesem Sinne
schildert Goethe im Tagebuch bereits am 25. 2. 1830 die von Revolutionsahnun-
gen inspirierte Zeitungsobsession: „Die Relation des Globe vor Gericht gefor-
dert. Ich las gleich das erste Stück, worauf dieses geschehn; der Artikel freilich
stark und stellt die Existenz der bourbonischen Familie in Frage. Man hat ihnen
lange nachgesehen, und sie sind immer kühner geworden. Blieb für mich und las
Meursii Creta etc“ (WA III 12, S. 202). Schon an dieser Stelle, da Goethe den
neuen Tonfall der Journale im Tagebuch vermerkt, erwähnt er zugleich jene
Position, die er in den nächsten zwei Jahren bis zu seinem Tod immer dann ein-
nehmen wird, wenn revolutionäre Umbrüche für peinigende Beunruhigungen
sorgen. In der naturwissenschaftlichen Forschung und im Studium des klassi-
schen Altertums, in der Konzentration auf Literatur, Kunst und Philosophie der
Antike sucht Goethe den eigenen Standpunkt in kritischer Distanz zur
herandrängenden Moderne zu bewahren. Eine Fluchtposition nimmt Goethe
nicht ein, beobachtet er doch stets mit gespannter Aufmerksamkeit das politi-

3 Vgl. dazu Sorets Erinnerung vom 5. März 1830: „Die Umstellung (auf den zeitungsfreien
Tageslauf, Vf.) fiel fast genau mit dem Augenblick zusammen, wo der Globe Tageszeitung
wurde und in der ersten Nummer einen boshaften Artikel brachte, um eine gerichtliche
Verfolgung herauszufordern; alles was revolutionär aussieht, ist Goethe zuwider; er will sich
vielleicht nicht den Schein geben, als ob er auch nur indirekt, indem er diese Blätter weiter-
liest, ihre unreifen Ausfälle billige. In einem ruhigeren Zeitpunkt wird er wieder darauf
zurückkommen; wenigstens ließ noch kürzlich nicht das geringste auf eine so vornehme
Gleichgültigkeit schließen; im Gegenteil, zu mir sagte er, er freue sich sehr, daß er
demnächst den Globe täglich bekomme und daß er ihn dann immer abends mit seinem
Freunde, dem Temps, vergleichen könne“ (HS, S. 391).



39

sche Geschehen seiner Zeit. Soret vermutet denn auch zu Recht, „daß Goethe
ein wenig schwindelt und ab und zu einen verstohlenen Blick wenigstens auf die
rein literarischen Artikel wirft; gewisse Anspielungen, die er in der Unterhaltung
machte, deuten darauf hin“ (5. 4. 1830, HS, S. 414). Goethe verfügt nämlich stets
über solche Informationen, die er eigentlich aufgrund seiner angekündigten
Zeitungsabstinenz entbehren müßte. Freilich lassen bereits die merkwürdigen,
aber eben auch sehr ironischen Inszenierungen des Zeitungswesens im Haus am
Frauenplan darauf schließen, daß Goethe mitnichten befreit ist von den Fesseln
der Journalobsession. Nach dem gemeinsamen Mittagsmahl läßt er die Journale
als verlockenden Nachtisch auftragen: Goethe „ließ sich seinen Zeitungskorb
bringen, der voll von Nummern des Globe und des Temps war, alle noch unter
Kreuzband; er wolle mir beweisen, erklärte er, daß er sie wirklich nicht lese, doch
durfte einer von uns eine Nummer wie ein Los ziehen und er scherzte über deren
Inhalt; unter anderem versicherte er, auch (Hugos) ‚Hernani‘ wolle er nicht
lesen; es fragt sich nur, ob er der Versuchung nicht doch erliegt“ (Soret, 23. 4.
1830, HS, S. 418).4

„Alles veloziferisch“ – Krisenphänomene in „Wilhelm Meisters Lehr-“ und
„Wanderjahren“

Goethe vermag die Zeitungen nicht pragmatisch und leidenschaftslos als Quelle
der Informationen über die politischen Ereignisse vor allem in Frankreich zu
benutzen, weil er die Tagesblätter nicht nur als Boten, sondern als originäre Phä-
nomene der Krise ansieht. Er faßt sie gleichsam mit spitzen Fingern an, weil sie

4 Goethe war jener Versuchung zu diesem Zeitpunkt längst erlegen; denn bereits im
Gespräch vom 28. 3. 1830 mit Friedrich von Müller erklärt Goethe unumwunden, „Hernani
sei eine absurde Komposition“ (BH 3/II, S. 599). – Goethes Lektüre der Zeitschrift Le
Globe rekonstruiert Heinz Hamm: Goethe und die französische Zeitschrift „Le Globe“.
Eine Lektüre im Zeichen der „Weltliteratur“. Weimar 1998. Hier S. 13-42. Hamms Edition
macht 295 Globe-Artikel, die Goethe nachweislich gelesen hat, in Regestform zugänglich.
Weiterhin dokumentiert Hamm Tagebuch- und Briefnotate, die Goethes Lektüre der „fran-
zösischen Blätter“ – und mithin auch des Globe als saint-simonistisches Organ – bis zum 3.
11. 1831 belegen (vgl. ebd. Abteilung I, S. 109-117). Zum „neuen Ton“ des Globe, der seit
Anfang 1830 als Tageszeitung erscheint, und zu den kritischen Artikeln über Karl X. vgl.
ebd., S. 461 f., Nr. 292 u. 293. – Goethes Lektüre der französischen Journale und sein
beinahe obsessives Interesse an den Revolutionsnachrichten und am Saint-Simonismus
stellte erstmals G. C. L. Schuchard dar (vgl. dazu die ausführliche Würdigung seiner
Befunde im Forschungsbericht der vorliegenden Studie, S. 597 ff. – Zu Goethes „Zeitungs-
haß“ vgl. Wilhelm Mommsen: Die politischen Anschauungen Goethes. Stuttgart 1948; hier
S. 183 ff. Mommsen übersieht allerdings den für Goethes seismographische politische
Empfindlichkeit ebenso typischen komplementären Faktor: seine Zeitungssucht! – Goethes
prekäres Verhältnis zum modernen Zeitungswesen und seine Journalidiosynkrasie zur Zeit
der Julirevolution, die freilich gerade als eine Folge der politischen Sensibilität des Dichters
anzusehen ist, erläutert auch John R. Williams: Die Rache der Kraniche. Goethe, „Faust“
und die Julirevolution. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 103 (1984, Sonderheft),
S. 105-127; hier insbes. S. 112 ff.



40

nicht nur die „große Explosion“ ankündigen, sondern weil sie darüber hinaus in
seinen Augen Bestandteil des gefährlichen Stoffes sind, der die Explosion auslö-
sen wird. Denn die Tagesblätter tragen in Goethes Perspektive maßgeblich zu
jenem verhängnisvollen allgemeinen Beschleunigungsprozeß des öffentlichen
und privaten Lebens bei, den er mit wachsender Beunruhigung seit Beginn der
20er Jahre des 19. Jahrhunderts als Erosion vor allem der Fundamente der über-
lieferten Bildung wahrnimmt. Im Zentrum jener bedrohten Bildungstradition
steht die intellektuelle Qualifizierung zur individuellen kritischen Reflexion. Das
unabhängige Erkenntnisvermögen begreift Goethe als kulturelle Errungenschaft,
die der pädagogischen Arbeit bedarf. Zeit, Ruhe und Konzentration sind die
notwendigen Voraussetzungen jener Pädagogik, die Goethe in den „Lehrjahren“
und „Wanderjahren“ Wilhelm Meisters entwickelt im Widerspruch gegen die
moderne Bewegungsfaszination und gegen das konzentrations- und reflexions-
feindliche Prinzip des Divertissements.

Noch ehe das individuelle Selbstbewußtsein zur Autarkie gelangt, so Goethes
zeitkritische Diagnose in den „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“, gerät es
in den gedankenflüchtigen Sog einer heillosen, sich selbst verzehrenden Aktua-
litätssucht: „Für das größte Unheil unserer Zeit, die nichts reif werden läßt, muß
ich halten, daß man im nächsten Augenblick den vorhergehenden verspeist, den
Tag im Tage vertut und so immer aus der Hand in den Mund lebt, ohne irgend-
etwas vor sich zu bringen. Haben wir doch schon Blätter für sämtliche Tages-
zeiten! (...) Dadurch wird alles, was ein jeder treibt, dichtet, ja was er vorhat, ins
Öffentliche geschleppt. Niemand darf sich freuen oder leiden als zum Zeitver-
treib der übrigen; und so springt’s von Haus zu Haus, von Stadt zu Stadt, von
Reich zu Reich und zuletzt von Weltteil zu Weltteil, alles veloziferisch“ (HA 8,
S. 289, Nr. 39).

Entwirft Goethe in „Wilhelm Meisters Lehrjahren“ ein zunächst geschichts-
fern anmutendes philanthropisches Erziehungsprogramm, das dem Individuum
zum Bewußtsein seiner selbst und zur autonomen Persönlichkeit verhelfen soll,
so gewinnt die schöngeistig-philosophische Pädagogik in den „Wanderjahren“ in
der pädagogischen Provinz und im Auswandererbund einen erweiterten gesell-
schaftlichen Wirkungskreis. Das Erziehungsprogramm antwortet jetzt auf den
1828 in den „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“ skizzierten ubiquitären
veloziferischen Ungeist, den Goethe als Agent eines allgemeinen entindividuali-
sierenden Entfremdungsprozesses kennzeichnet, der das individuelle Sein der
Persönlichkeit in der übermächtigen Bewegung einem fremden substanzlosen
Allgemeinen – dem „Zeitvertreib der übrigen“ – unterordnet. Subjektive Bedürf-
nisse, Freude und Leid, Arbeit und nicht zuletzt Kunst und Dichtung verlieren –
„ins Öffentliche geschleppt“ – ihre persönlichkeitsstiftende Funktion. Stand in
den „Lehrjahren“ zunächst das Pathos des dilettantischen Theaterwesens der
Entdeckung eines realistischen Selbst- und Weltbildes Wilhelm Meisters im
Wege, so haben sich die Protagonisten der „Wanderjahre“ mit ungleich moderne-
ren und handfesteren Gefährdungen der autonomen Persönlichkeit auseinander-



41

zusetzen. Die Pathosfaszination spielt freilich auch im entfremdeten Leben des
19. Jahrhunderts, wie sich noch zeigen wird, eine bedeutende Rolle. 5

Das flüchtige und gleichwohl autoritäre Wesen der Tagesblätter trägt in
Goethes Perspektive auf ebenso verhängnisvolle Weise dazu bei, daß alles in
veloziferische Unruhe gerät, wie die Bewegungsenergien der neuen Industrien
und des universellen Kapitalflusses: „So wenig die Dampfmaschinen zu dämpfen
sind, so wenig ist dies auch im Sittlichen möglich; die Lebhaftigkeit des Handels,
das Durchrauschen des Papiergeldes, das Anschwellen der Schulden, um Schul-
den zu bezahlen, das alles sind die ungeheuern Elemente, auf die gegenwärtig ein
junger Mann gesetzt ist. Wohl ihm, wenn er von der Natur mit mäßigem, ruhi-
gem Sinn begabt ist, um weder unverhältnismäßige Forderungen an die Welt zu
machen noch auch von ihr sich bestimmen zu lassen“ (HA 8, S. 289, Nr. 40).

Maß, Ruhe, Verhältnismäßigkeit heißen die Schlüsselworte der Resigna-
tionsphilosophie, die Goethe in den „Lehrjahren“ und „Wanderjahren“ jener
Pädagogik zugrunde legt, die das Individuum auf den Weg zur selbstbestimmten
Existenz innerhalb einer größeren Gemeinschaft geleiten soll. Wilhelms Curri-
culum vom genialischen Theaterdilettanten zum Wundarzt in der Gruppe der
Auswanderer symbolisiert diese Synthese von Selbstfindung und Sozialisation.
Den Ausgleich zwischen den Wünschen des Subjekts und den Bedürfnissen der
(bürgerlichen) Welt leistet der idealtypisch verstandene Beruf, den Goethe nach
dem Vorbild des Téchne-Begriffs der griechischen Philosophie die erweiterte
Bedeutung der Selbstverwirklichung im Sinne der praktischen Lebenskunst
verleiht. Bevor es freilich zur sozialisierenden Vermittlung zwischen der Eigenart
des Individuums und den allgemeinen Ansprüchen der Gesellschaft im meister-
haft ausgeübten Beruf kommen kann, bedarf es der ungestörten, ruhigen Ent-
wicklung der jeweils individuellen Fähigkeiten.6

5 Zur Kritik der dilettantismusspezifischen Pathosfaszination in den „Lehrjahren“ vgl.
Monika Fick: Destruktive Imagination. Die Tragödie der Dichterexistenz in „Wilhelm
Meisters Lehrjahren“. In: Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 29 (1985), S. 207-
247. – Zur literarischen Dilettantismuskritik Goethes im „Werther“ und in den
„Lehrjahren“ vgl. auch Dieter Borchmeyer: Goethe der Zeitbürger. München/ Wien 1999;
hier S. 74-90, das Kapitel „Die Tragödie des Dilettanten“. – Vor dem Hintergrund der
Goetheschen Zeitkritik wird die Entwicklung der Dilettantismustheorie Goethes (bis 1799)
ausführlich dargestellt von Hans Rudolf Vaget: Dilettantismus und Meisterschaft. Zum
Problem des Dilettantismus bei Goethe: Praxis, Theorie, Zeitkritik. München 1971.

6 Zum konkreten politischen Gehalt des Bildungsideals und zu den entsprechenden „Tugen-
den eines Bürgers“ vgl. Gonthier-Louis Fink: Die Bildung des Bürgers zum „Bürger“. Indi-
viduum und Gesellschaft in „Wilhelm Meisters Lehrjahren“. In: Recherches Germaniques 2
(1972), S. 3-37. – Zur Bildungsidee im Sinne einer Kritik der Subjektivität vgl. Claus
Günzler: Bildung und Erziehung im Denken Goethes. Philosophische Grundlagen und
aktuelle Perspektiven einer Pädagogik der Selbstbeschränkung. Köln/ Wien 1981; hier S. 95-
111 (insbes. zu den „Lehrjahren“) u. S. 141-161 (zu den „Wanderjahren“). Zur Rezeption
und zur Aktualität der Goetheschen Bildungsidee vgl. ders.: Goethe und die Pädagogen. In:
Goethe-Jahrbuch 116 (1999), S. 191-205.



42

Das veloziferische Unwesen, so Goethes bange Ahnung in den „Wanderjah-
ren“, droht freilich gerade den Freiraum dieser Pädagogik zu besetzen. Auch die
aphoristische Diktion der „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“ bringt die für
die „Wanderjahre“ charakteristische soziale Erweiterung des Bildungsgedankens
Goethes deutlich zum Ausdruck, wenngleich schon die „Lehrjahre“ mitnichten
ein „Adelsdiplom“ ausstellten, sondern Wilhelm auf die Laufbahn des Wundarz-
tes brachten, ein durchaus bescheidenes Berufsziel im 18. Jahrhundert, von der
aristokratischen Ebene denkbar weit entfernt, statt dessen aber konkret und ganz
und gar unpathetisch.

„Der geringste Mensch kann komplett sein, wenn er sich innerhalb seiner
Grenzen, seiner Fähigkeiten und Fertigkeiten bewegt; aber selbst schöne Vor-
züge werden verdunkelt, aufgehoben und vernichtet, wenn jenes unerläßlich
geforderte Ebenmaß abgeht. Dieses Unheil wird sich in der neuern Zeit noch
öfter hervortun; denn wer wird wohl den Forderungen einer durchaus gestei-
gerten Gegenwart, und zwar in schnellster Bewegung genugtun können?“ (HA
8, S. 288, Nr. 34) Auch die geringste Existenz, so ist diese Reflexion im Sinne der
Wanderer und mithin im Sinne der Entsagenden und ihrer Resignationsphiloso-
phie zu lesen, hat eine schlechterdings unhintergehbare individuelle Bedeutung,
die zum Bewußtsein ihrer selbst gelangt, sofern kritische Selbstwahrnehmung
und Selbstverwirklichung in Ruhe und ungestört vonstatten gehen dürfen. Die
Glückslehre der Resignation führt auf allen gesellschaftlichen Ebenen zu dem
gleichen Ziel der freien und autonomen – „kompletten“ – Persönlichkeit. Und
die Ineffabilität des Individuums garantiert auf prinzipielle Weise jene Autono-
mie auch „innerhalb seiner Grenzen“ und trotz aller realen Beschränkungen.

In den „Lehrjahren“ sorgte zunächst die Theatromanie für die verhängnis-
volle Disproportion des Talents mit dem Leben. In den „Wanderjahren“ droht
dann eine allgegenwärtige autoritäre Weltbewegung auf ungleich beunruhigen-
dere Weise mit entindividualisierender Fremdbestimmung. Das allgegenwärtige
Veloziferische zwingt das Individuum ins unheilstiftende Mißverhältnis zur
Welt. Der „Tagesgeist“ (HA 8, S. 289, Nr. 41), der sich nicht zuletzt in den
Journalen andrängt, entmündigt „in einem jeden Kreise“ das kritische Selbst- und
Weltbewußtsein der autonomen Persönlichkeit, sofern es den Pädagogen nicht
gelungen ist, dem auf „die ungeheuren Elemente“ gesetzten „jungen Mann“, wie
es Goethe in den „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“ energisch fordert,
„früh genug ihm die Richtung bemerklich zu machen, wohin sein Wille zu steu-
ern hat“ (ebd.). Dieser Wille hat sich zuerst an den ureigenen „Fähigkeiten und
Fertigkeiten“ zu orientieren, über die jede Person verfügt, sofern sie nur Gele-
genheit bekommt, dieselben „reif werden“ zu lassen. Das veloziferische Weltwe-
sen verdunkelt indessen gerade die ganz eigenen „schönen Vorzüge“ des Indivi-
duums und „vernichtet“ auf diese Weise Identität und Selbstbewußtsein der
autonomen Persönlichkeit.

Goethes düstere Ahnung, „niemand darf sich freuen und leiden als zum Zeit-
vertreib der übrigen“, deutet jenen Zustand der totalen Entfremdung an, da auch



43

Freude und Leid sowie die privatesten Regungen der Persönlichkeit vom öffent-
lichen Divertissement bestimmt werden. Diese Prognose anonymer Fremdbe-
stimmung stimuliert den pädagogischen Eifer Goethes, der in den „Betrachtun-
gen im Sinne der Wanderer“ wie auch in den anderen Aphorismensammlungen
der beiden Romane auf die poetische Einkleidung seines philosophischen Erzie-
hungsideals verzichtet: „Es begegnet mir von Zeit zu Zeit ein Jüngling, an dem
ich nichts verändert noch gebessert wünschte; nur macht mir bange, daß ich
manchen vollkommen geeignet sehe, im Zeitstrom mit fortzuschwimmen, und
hier ist’s, wo ich immerfort aufmerksam machen möchte: daß dem Menschen in
seinem zerbrechlichen Kahn eben deshalb das Ruder in die Hand gegeben ist,
damit er nicht der Willkür der Wellen, sondern dem Willen seiner Einsicht Folge
leiste“ (HA 8, S. 288, Nr. 37). Nur in der Distanz zum Zeitstrom entfaltet die
kritische Reflexion die Erkenntniskraft, die den eigenen Willen zur folgerichti-
gen Handlung anleitet und vor dem Zwang subjektiver oder fremder Willkür
bewahrt. Das veloziferische, von Haus zu Haus springende Unheil gestattet
freilich keine konzentrierte, innehaltende Besinnung mehr, sondern zwingt die
Zeitgenossen, „in schnellster Bewegung“ den Forderungen des permanent wech-
selnden Tagesgeistes zu folgen. Goethe fragt fassungslos nach dem Schicksal des
autonomen Selbstbewußtseins im ubiquitären Bewegungsrausch: „Wie soll nun
aber ein junger Mann für sich selbst dahin gelangen, dasjenige für tadelnswert
und schädlich anzusehen, was jedermann treibt, billigt und fördert? Warum soll
er sich nicht und sein Naturell auch dahin gehen lassen?“ (HA 8, S. 288, Nr. 38)

Offensichtlich nimmt das Dilettantismusproblem der „Lehrjahre“ in den
„Wanderjahren“ ganz neue und ungleich bedrohlichere Dimensionen an. „Für
sich selbst“, so sollte es die Schilderung von Wilhelms Verirrungen in der thea-
tralischen Scheinwelt der pathetischen Phantasien illustrieren, vermag das uner-
fahrene Individuum die identitätsstiftende Ponderation zwischen Selbst und
Welt nicht zu entdecken. Die Selbsterkenntnis der Persönlichkeit, so das päd-
agogische Konzept der „Lehrjahre“, setzt vielmehr die Ausbildung der spezi-
fischen Fähigkeiten voraus, denen der philosophische Meister und Pädagoge den
notwendigen Freiraum zur Entwicklung gewährt. Im Hinblick auf eine solche
praktische philosophische Téchne verknüpft Goethe die Idee der individuellen
Identität mit der Berufsidee. Jedes meisterhaft beherrschte Handwerk ist in
dieser Perspektive der praktischen Philosophie als Einübung in das identitäts-
und erkenntnisstiftende Selbstbewußtsein zu verstehen, das dem Individuum das
„Ruder in die Hand“ gibt, um sich als autonomes Subjekt im Strom der fremden
Meinungen und Forderungen behaupten zu können.

Die Frage, „warum soll er sich nicht und sein Naturell auch dahin gehen
lassen“, rückt das Goethe bedrängende Problem der Dilettanten ins Blickfeld, die
es stets versäumen, das eigene Talent auszubilden und ein Handwerk gründlich
zu erlernen, und die mit dieser Bildungserfahrung zuletzt die kritische Wahr-
nehmung der eigenen Fähigkeiten und das kritische Selbstbewußtsein einbüßen.
In den „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“ rekapituliert Goethe noch einmal



44

aphoristisch das dilettantische Unwesen, das die ersten vier Bücher der „Lehr-
jahre“ in epischer Breite schilderten: „Die Dilettanten, wenn sie das Möglichste
getan haben, pflegen zu ihrer Entschuldigung zu sagen, die Arbeit sei noch nicht
fertig. Freilich kann sie nie fertig werden, weil sie nie recht angefangen ward. Der
Meister stellt sein Werk mit wenigen Strichen als fertig dar, ausgeführt oder
nicht, schon ist es vollendet. Der geschickteste Dilettant tastet im Ungewissen,
und wie die Ausführung wächst, kommt die Unsicherheit der ersten Anlage
immer mehr zum Vorschein. Ganz zuletzt entdeckt sich erst das Verfehlte, das
nicht auszugleichen ist, und so kann das Werk freilich nicht fertig werden“
(HA 8, S. 284, Nr. 7).

Die fahrige, im Ungewissen tastende Bewegung des nie zu sich selbst kom-
menden Dilettanten ist im veloziferischen Zeitvertreib der „neueren Zeit“ zu
einem allgemeinen maßlosen Divertissement angeschwollen, das permanent an
das Individuum appelliert, die konzentrierte Selbstbehauptung aufzugeben und
einzutauchen in den ablenkenden Zeitstrom des Tagesgeistes. Apodiktisch stellt
Goethe solchen Verlockungen der berauschenden Differenzlosigkeit das Refle-
xionsgebot in den Weg: „Jeder Mensch muß nach seiner Weise denken, denn er
findet auf seinem Weg immer ein Wahres, oder eine Art von Wahrem, die ihm
durchs Leben hilft; nur darf er sich nicht gehen lassen; er muß sich kontrollieren;
der bloße nackte Instinkt geziemt nicht dem Menschen“ (HA 8, S. 286, Nr. 20).

Der neue dringliche Tonfall solcher Belehrungen ist nicht zu überhören,
wenngleich Goethe schon in den „Lehrjahren“ im „Lehrbrief“ an die Tradition
der philosophischen Kontemplation anknüpft, und den dilettantismusgefährde-
ten Helden mit dem geballten Reflexionspotential aphoristischer Spruchweis-
heiten konfrontiert. Waren hier die pädagogischen Lebensweisheiten aber noch
eingebunden in die Romankomposition, so verzichtet Goethe in den „Wander-
jahren“ auf die fiktionale Einkleidung der Maximen im Sinne der Resignation.
Diesseits der diffizilen Fiktion des Herausgebers und Redaktors des heterogenen
Konvoluts aus Tagebüchern, Novellen, Briefen, Archivmaterial und Roman-
erzählungen spricht in den „Betrachtungen“ unüberhörbar Goethe selbst. Die
Ironie, charakteristischer Grundton des Erzählers in den „Lehrjahren“ und
„Wanderjahren“, fehlt den Reflexionen völlig, nicht selten scheint sich in den
knappen Lebensweisheiten für Momente ein düsterer Groll des Autors unmittel-
bar Luft zu machen: „Es ist nichts fürchterlicher als Einbildungskraft ohne
Geschmack“ (HA 8, S. 293, Nr. 68), ruft das vom Kunstbetrieb der dilettanti-
schen Zeitgenossen gepeinigte kritische Bewußtsein aus und mahnt: „Allgemeine
Begriffe und großer Dünkel sind immer auf dem Wege, entsetzliches Unheil
anzurichten“ (HA 8, S. 287, Nr. 31).7 Angesichts solch düsterer Warnungen vor

7 Ironie kennzeichnet sicherlich auch das Goethesche „Weisheitsbuch“ – die Spruchsamm-
lungen in den „Wanderjahren“ –, und dennoch wird man den Ernst des Krisenbewußtseins
des Romanautors gerade in den Aphorismen nicht überhören können. Vgl. dazu Ehrhard



45

dem ‚Entsetzlichen‘ wird man um so dringlicher nach der Motivation des
Krisenbewußtseins in den „Betrachtungen“ durch das Romangeschehen fragen.

„Welthändel“, „Staatsrevolution“ und „Maschinenwesen“

Bereits in der idealtypischen Bildungsgeschichte der „Lehrjahre“ öffnet Goethe
in der weitgehend ortlosen und zeitlosen Erzählung über die Lebenswege und
Umwege des Helden zum authentischen Bewußtsein seiner selbst für einen
Augenblick die Perspektive auf den historischen Hintergrund der Romanpoesie.
Jarno verweist zur Begründung seiner Pläne, „nach Amerika überzuschiffen“
(HA 7, S. 564), auf die gegenwärtigen „Welthändel“ (ebd.), die erkennen ließen,
„daß uns große Veränderungen bevorstehen und daß die Besitztümer beinahe
nirgends mehr recht sicher sind“ (HA 7, S. 563). Wilhelm, der eben erst seine
sentimentalischen Lehrjahre als Schauspieler abgeschlossen hat und infolgedes-
sen keinerlei Kenntnis von den realen Welthändeln hat, steht den Geschäften
und Plänen der Turmgesellschaft wie immer vollkommen verständnislos gegen-
über und bemerkt gar in ironischer Distanz zu seinen neuen ökonomischen
Freunden, daß sie die Sorge um ihren Besitz „hypochondrisch“ mache (HA 7,
S. 563). Die darauf folgende ernste pädagogische Belehrung über den Zweck der
geschäftlichen Vorkehrungen – „die Sorge geziemt dem Alter, damit die Jugend
eine Zeitlang sorglos sein könne“ (HA 7, S. 503) – erwähnt den amerikanischen
Siedlungsplan: „Es ist gegenwärtig nicht weniger als rätlich, nur an einem Orte
zu besitzen, nur einem Platze sein Geld anzuvertrauen, und es ist wieder schwer,
an vielen Orten Aufsicht darüber zu führen; wir haben uns deswegen etwas
anderes ausgedacht: aus unserm alten Turm soll eine Sozietät ausgehen, die sich
in alle Teil der Welt ausbreiten, in die man aus jedem Teile der Welt eintreten
kann. Wir assekurieren uns untereinander unsere Existenz, auf den einzigen Fall,
daß eine Staatsrevolution den einen oder den anderen von seinen Besitztümern
völlig vertriebe“ (HA 7, S. 563f.). Hypochondrisch müssen sich in den Augen
Wilhelms die Vorkehrungen der Turmgesellschaft ausnehmen, da das Gesche-
hen, von dem der Roman erzählt, auf nachgerade auffällige Weise von Welthän-
deln unberührt bleibt. Jarnos unvermittelter Hinweis auf die Staatsrevolution ist
dann auch der einzige Ausblick auf die reale Zeitgeschichte, den sich Goethe in
den 1796 abgeschlossenen „Lehrjahren“ erlaubt.8

Bahr: Die Ironie im Spätwerk Goethes. „ ... diese sehr ernsten Scherze ...“ Studien zum
„West-östlichen Divan“, zu den „Wanderjahren“ und zu „Faust II“. Berlin 1972; hier S. 105.

8 Den zeit- und geistesgeschichtlichen Hintergrund der „Theatralischen Sendung“ und der
„Lehrjahre“ erläutert Thomas P. Saine: What Time it is in „Wilhelm Meisters Lehrjahre“?
In: Hannelore Mundt u. a. (Hg.): Horizonte. Fs. H. Lehnert. Tübingen 1990, S. 52-69. –
Zur „geistig-unterirdischen“ Verknüpfung der „Lehrjahre“ mit dem Zeitgeschehen und zu
Goethes Erfahrung der Französischen Revolution als historisches Motiv für die Bildungs-
konzeption des Romans vgl. Terence James Reed: Revolution und Rücknahme. „Wilhelm
Meisters Lehrjahre“ im Kontext der Französischen Revolution. In: Goethe-Jahrbuch 107
(1990), S. 27-43; hier S. 42. – Die Positionen der Goetheschen Revolutionskritik zwischen



46

Die „Wanderjahre“ zeichnen desgleichen kaum ein konkreteres historisches
Bild von den beunruhigenden Zeitläuften, die das aufwendige transatlantische
Assekuranzunternehmen motivieren. Eine Staatsrevolution findet auch hier nicht
statt, die „großen Veränderungen“, die Jarno 33 Jahre zuvor angekündigt hatte,
gehen weitgehend im Verborgenen vonstatten und geraten nur in wenigen Passa-
gen ins Blickfeld des Erzählers. „Aus den Gebirgen“ vernehmen die Organisato-
ren des amerikanischen Siedlungsplanes „Klagen über Klagen, wie dort Nah-
rungslosigkeit überhandnehme; auch sollen jene Strecken im Übermaß bevölkert
sein“ (HA 8, S. 242). Die prosaischsten Passagen in Lenardos anthropologischen
Betrachtungen über das Wandern gelten dann auch jenen Mitgliedern des Aus-
wandererbundes, die aus solchen „übervölkerten Gegenden“ stammen (ebd.).
Hier formiert sich in Lenardos Augen die „Herrschaft und Grundbesitz“ verän-
dernde Bewegung einer modernen Völkerwanderung: „wundersam aber ist es,
daß durch eigene Überbevölkerung wir uns einander innerlich drängen und,
ohne erst abzuwarten, daß wir vertrieben werden, uns selbst vertreiben, das
Urteil der Verbannung gegen einander selbst aussprechend“ (HA 8, S. 385).

Die ökonomischen Ursachen für Überbevölkerung und Nahrungsmangel
schildert Goethe in den „Wanderjahren“ im Blick auf den Strukturwandel in der
handwerklichen Textilindustrie. Nachgerade detailversessen beschreibt der
Roman die verschiedenen Techniken des Spinnens und Webens, diverse Garn-
und Gewebetypen, einzelne Berufsgruppen (Geschirrfasser, Garnträger) inner-
halb des Textilhandwerks, vor allem aber die von diesem Handwerk hervorge-
brachten häuslichen Lebensformen. Sowohl Wilhelm als auch Lenardo berichten
von ihren Wanderungen durch das Gebirge, „wo Spinner und Weber in Unzahl
durch Täler und Schluchten einen großen Vertrieb gesuchter Waren ins Ausland
vorbereiteten“ (HA 8, S. 339). Der gesamte Kosmos der häuslichen Textilwirt-
schaft in den Gebirgstälern, der Kreislauf von Rohstoffproduktion, Transport-
wesen, Tuchfabrikation und Verkauf wird in Briefen und Tagebüchern ausführ-
lich dargestellt. So entsteht das Bild einer abgelegenen, ärmlichen, aber dennoch
geordneten Welt: „Häuslicher Zustand, auf Frömmigkeit gegründet, durch Fleiß
und Ordnung belebt und erhalten, nicht zu eng, nicht zu weit, im glücklichsten
Verhältnis der Pflichten zu den Fähigkeiten und Kräften. Um sie her bewegt sich
ein Kreislauf von Handarbeiten im reinsten, anfänglichsten Sinne; hier ist

1789 und 1803 sowie Goethes Klassizismus, dessen Entwicklung und dessen Bildungskon-
zept vor allem durch den kritischen Dialog mit der Französischen Revolution geprägt seien,
analysiert Gonthier-Louis Fink: Goethe et la Révolution française. In: Recherches
Germaniques 20 (1990), S. 3-47. – Die den „Lehrjahren“ von Goethe eingeschriebene Theo-
rie der Revolutionsverhinderung erörtert Ulrich Stadler: Wilhem Meisters unterlassene
Revolte. Individuelle Geschichte und Gesellschaftsgeschichte in Goethes „Lehrjahren“. In:
Euphorion 74 (1980), S. 360-374. – Zum Krisenbewußtsein des Romanautors und zur ‚anti-
revolutionären Tendenz‘ der „Lehrjahre“ vgl. Bernd Witte: Die schöne Gesellschaft als
symbolisches Kunstwerk. Über den antirevolutionären Ursprung des Bildungsromans. In:
Juni 3 (1989), Nr. 2-3, S. 116-132; hier S. 124 ff.



47

Beschränktheit und Wirkung in die Ferne, Umsicht und Mäßigung, Unschuld
und Tätigkeit“ (HA 8, S. 225). Die handwerkliche Textilwirtschaft in den abge-
legenen Gebirgstälern steht einerseits, trotz des Anschlusses an ein ausdifferen-
ziertes Handels- und Gewerbesystem, noch in der ungebrochenen Überlieferung
der „ältesten und herrlichsten Kunst, die den Menschen eigentlich zuerst vom
Tiere unterscheidet“ (HA 8, S. 347). Zugleich droht indessen dieselbe Hand-
werkstradition in einer herannahenden ökonomischen Revolution zu verschwin-
den: „denn es war nicht zu leugnen, das Maschinenwesen vermehre sich immer
im Lande und bedrohe die arbeitsamen Hände nach und nach mit Untätigkeit“
(HA 8, S. 341). Wilhelm und Lenardo berichten von der abgelegenen Hausindu-
strie und ihrer charakteristischen Symbiose von Handwerksethos und pietisti-
scher Frömmigkeit gleichsam im letzten Augenblick der Existenz dieser Wirt-
schaftsform, ehe die nicht zu dämpfenden Dampfmaschinen auch die
entferntesten Seitentäler des Gebirges erobern. Das Schicksal insbesondere des
frommen Pächters und seiner Tochter illustriert das hoffnungslose Unterfangen,
der ökonomischen Revolution des 19. Jahrhunderts ausweichen zu wollen,
dringt doch die moderne Ökonomie selbst in die Refugien vor, wohin sich die
„Stillen im Lande“ zurückgezogen haben. Unter den ohnehin schon extrem
ärmlichen, gleichwohl bislang intakten sozialen Verhältnissen in der Gebirgsre-
gion beginnt jetzt der Kampf der Spinner, Weber und Händler gegeneinander um
den bescheidenen Gewinn.

Das veloziferische neue Maschinenwesen trägt das Prinzip des bedingungslo-
sen Konkurrenzdenkens in die früher durch Handwerksethos und Innungswesen
konstituierte Gemeinschaft der Weber. Lenardo, der zunächst beim Anblick des
ruhigen „Kreislaufs“ der Handarbeit in den Gebirgstälern mythologische Urfor-
men des menschlichen Daseins assoziierte – die Pächterstochter, der er in
„Leidenschaft aus Gewissen“ beharrlich nachfolgt, erschien ihm „wie Penelope
unter den Mägden“ (HA 8, S. 417) –, erlebt den Einbruch der „Schrecknisse“
(ebd., S. 429) in die ruhige Tages- und Wochenarbeit und in den darauf abge-
stimmten regelmäßigen Geschäfts- und Warenverkehr. Von dem gewissenhaft-
leidenschaftlichen Verfolger auf die Ursache ihrer „Schwermut“ (ebd.) angespro-
chen, nimmt dieselbe Penelope sogleich das moderne Aussehen einer
verschuldeten, der rasanten technischen Entwicklung chancenlos gegenüberste-
henden Weberin an, der jegliche Lebens- und Arbeitsperspektiven zu entschwin-
den drohen: „Das überhandnehmende Maschinenwesen quält und ängstigt mich,
es wälzt sich heran wie ein Gewitter, langsam; aber es hat seine Richtung
genommen, es wird kommen und treffen“ (HA 8, S. 429). Der katastrophische
Einbruch des Maschinenwesens in die wohlgeordneten, wenngleich engen
Verhältnisse der Hausindustrie versetzt die Betroffenen in einen Zustand hilflo-
ser Beklemmung: „Man denkt daran, man spricht davon, und weder Denken
noch Reden kann Hülfe bringen“ (ebd.). Ohnmächtig sehen sie dem kompletten
Ruin ihrer Region entgegen: „Denken sie, daß viele Täler sich durchs Gebirge
schlingen, wie das, wodurch sie herabkamen; noch schwebt ihnen das hübsche,



48

frohe Leben vor, das sie diese Tage her dort gesehen, wovon ihnen die geputzte
Menge allseits andringend gestern das erfreulichste Zeugnis gab; denken sie, wie
das nach und nach zusammensinken, absterben, die Öde, durch Jahrhunderte
belebt und bevölkert, wieder in ihre uralte Einsamkeit zurückfallen werde“
(HA 8, S. 429 f.).

Bislang stand das Arbeitstempo des heimischen Handwerks im Einklang mit
dem gemäßigten Tagesrhythmus der überlieferten Lebensformen der Haus-
frömmigkeit. „Meister Ambrosius Lobwassers vierstimmige Psalmen, seltener
weltliche Lieder“ (HA 8, S. 350) begleiten die Handarbeit am heimischen
Webstuhl. Das gleiche gesetzte Zeitmaß bestimmt sämtliche Bewegungen in der
„höchst tätigen Gegend“ (HA 8, S. 420). Die Ruderer auf dem See und die
Wanderer, denen Lenardo begegnet, die Transportschiffe im Tal und die Saum-
tiere im Gebirge scheinen sich alle in demselben ruhigen, aber bestimmten
Rhythmus zu bewegen. Der geordnete Kreislauf dieser Bewegungen wird durch
das hektische Maschinenwesen sofort aufgesprengt. Die eben noch in sich
ruhenden Handwerker sind jetzt genötigt, in Denken und Handeln dem anzie-
henden Maschinenrhythmus zu folgen. Vor allem die enorm gesteigerte
Geschwindigkeit illustriert den entfremdenden Zwang der neuen Ökonomie. Die
Schnelligkeit der Konkurrenten entscheidet im modernen Existenzkampf: „wir
sollen auch Maschinen anlegen. (...) Seine Gründe freilich sind dringend, denn in
unsern Gebirgen hauset ein Mann, der, wenn er, unsere einfacheren Werkzeuge
vernachlässigend, zusammengesetztere sich erbauen wollte, uns zugrunde richten
könnte. (...) schon ist gewissermaßen zu viel Zeit versäumt, und gewinnen jene
den Vorrang, so müssen wir, und zwar mit Unstatten, doch das gleiche tun.
Dieses ist, was mich ängstigt und quält (...)“ (HA 8, S. 431). Ein atemloser
Wettlauf gegen die Zeit spielt sich jetzt in den abgelegenen, eben noch beinahe
idyllischen Gebirgstälern ab. Die dramatische Alternative zwischen rücksichtslo-
sem Konkurrenzkampf und Auswanderung beendet dann unvermittelt die
Epoche der hausfrommen Spinner und Weber im Gebirge: „Hier bleibt nur ein
doppelter Weg, einer so traurig wie der andere: entweder selbst das Neue zu
ergreifen und das Verderben zu beschleunigen, oder aufzubrechen, die Besten
und Würdigsten mit sich fortzuziehen und ein günstigeres Schicksal jenseits der
Meere zu suchen. (...) Ich weiß recht gut, daß man in der Nähe mit dem Gedan-
ken umgeht, selbst Maschinen zu errichten und die Nahrung der Menge an sich
zu reißen. Ich kann niemand verdenken, daß er sich für seinen eigenen Nächsten
hält; aber ich käme mir verächtlich vor, sollt’ ich diese guten Menschen plündern
und sie zuletzt arm und hülflos wandern sehen; und wandern müssen sie früh
oder spat“ (HA 8, S. 430). Deutlicher sprechen die „Wanderjahre“ an keiner
anderen Stelle von den verheerenden Folgen der „großen Veränderungen“. Die
vom Arbeitsethos des Handwerks geprägte Gesellschaft sinkt in der ökonomi-
schen Revolution zurück in einen gleichsam zivilisationslosen Urzustand. Hier
beginnt abermals der archaische Kampf der Individuen gegeneinander um



49

Nahrung; Plünderung und Vertreibung kennzeichnen die quasi-barbarischen
Verhältnisse.9

Unter dem Eindruck dieses drohenden Kulturverlustes stehen die verschie-
denen Assekuranzbemühungen der Entsagenden. Der amerikanische Siedlungs-
plan der Auswanderer ist nur eine Maßnahme innerhalb des aufgefächerten
Krisenpräventionsplanes der ominösen Wanderleitung. Parallel zu der Gruppe
der Auswanderer um Lenardo bereiten sich die Binnenwanderer unter der
Leitung Odoardos auf eine erneuerte soziale Gemeinschaft innerhalb der euro-
päischen Verhältnisse vor. Jarnos Warnung in den „Lehrjahren“, es sei „nicht
weniger als rätlich, nur an einem Orte zu besitzen“ (HA 7, S. 564), entspricht in
den „Wanderjahren“ die Vielzahl der utopischen Bezirke und der gesicherten
Rückzugspositionen. Die vom alten Turm ausgehende Sozietät entwirft sowohl
einen amerikanischen als auch einen europäischen Plan. Dem auswandernden
Lenardo, der sich „unwiderstehlich nach uranfänglichen Zuständen hingezogen“
fühlt (HA 8, S. 142), um dort mit allem „ganz von vorne anzufangen“ (HA 8,
S. 242), steht der Oheim gegenüber, der wegen der „unschätzbaren Kultur“
Europas (HA 8, S. 82) auf die amerikanische Freiheit verzichtet und in die alte
Welt zurückkehrt. Sein Landgut, nach den Prinzipien einer etwas pedantischen
Aufklärung eingerichtet und streng von der Außenwelt abgeschirmt (ebd.,
S. 49 f.), bildet im umfassenden Assekuranzprojekt die komplementäre Ergän-
zung zu dem transatlantischen Siedlungswesen. Der Phänomenologie der
besitzlosen Wanderer stellt dasselbe Sicherheitskonzept des Turms überdies die
Figur des seßhaften, kauzig-provinziellen Sammlers zur Seite (vgl. S. 144 f.), der
als besitzender Kunstliebhaber eine Atmosphäre der lebensschützenden Konti-

9 Nicht in den Blick gerät das Goethesche Krisenbewußtsein in den textnahen Romaninter-
pretationen Stefan Blessins, dessen Schilderung von Goethes vermeintlichem „Aufbruch in
die Moderne“ – abgesehen von einem vage angedeuteten Vergleich zwischen Hegel und
Goethe – ganz ohne eine konkrete historische und geistesgeschichtliche Bestimmung jener
„Moderne“ auskommt. Stefan Blessin: Goethes Romane. Aufbruch in die Moderne. Pader-
born u. a. 1996. Zur Unterscheidung zwischen Goethes und Hegels Positionen vgl. ders.:
Die Romane Goethes. Königstein 1979; hier bes. S. 11-58 u. 185-229. – Die „Affinität“
indessen des Goetheschen ästhetischen Totalitätsdenkens in den „Wanderjahren“ zu Hegels
Philosophie analysiert Ehrhard Bahr: „Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagen-
den“. In: Paul Michael Lützeler und James E. McLeod (Hg.): Goethes Erzählwerk. Inter-
pretationen. Stuttgart 1985, S. 363-395; hier S. 389 ff. – Die verschiedenen Identitätskon-
zepte, die die „Wanderjahre“ im Sinne eines modernen, offenen, d. h. nicht mehr religiös
oder metaphysisch abgesicherten Individualitätsbegriff präsentieren, erläutert, insbesondere
im Blick auf die Romanfiguren Makarie, Lenardo und Wilhelm, Claudia Schwamborn: Indi-
vidualität in Goethes „Wanderjahren“. Paderborn u. a. 1997. Zwar nennt Schwamborn die
„Wanderjahre“ ein Werk, „das den Epochenumschwung an der Schwelle vom 18. zum 19.
Jahrhundert darstellt und deutet“ (S. 11). Allerdings bleiben in ihrer Studie sowohl jener
historische Bruch in seiner politischen, sozialen und ökonomischen Realität als auch das
Krisenbewußtsein des Romanautors, das nun gerade die pädagogischen Ideen und die Iden-
titätsreflexionen der „Wanderjahre“ prägt, im dunkeln.



50

nuität und mithin einen utopischen Bereich der intakten Überlieferung zu stiften
vermag.

Paideia – krisenresistente Bildung

Zwischen dem entschiedenen Traditionsbruch der Amerikawanderer und den in
gesicherten Bezirken der Überlieferung zurückbleibenden Europäern vermittelt
das Prinzip der Bildung und verbindet solchermaßen die scheinbar heterogenen
Reaktionen auf die „großen Veränderungen“ zu einem Universalplan. Dieses
intellektuelle Zentrum der weitverzweigten Sozietät wird freilich zunächst durch
einen vordergründigen fulminanten Umbruch im Erziehungswesen verdeckt.

In den „Lehrjahren“ galt eine entschieden liberale „Weisheit der Lehrer“
(HA 7, S. 495), die vor allem der philanthropische Abbé repräsentierte. „Alles,
was uns begegnet“, trägt demnach „unmerklich zu unserer Bildung bei“ (HA 7,
S. 422). Insbesondere die weitläufigen subjektivistischen Umwege erfüllen in
Begleitung der toleranten Menschenerzieher den pädagogischen Zweck der
Selbsterfahrung (HA 7, S. 494 f.). Indessen steht das pädagogische Konzept der
„Wanderjahre“ spürbar unter dem Druck der drohenden Revolution in Politik
und Ökonomie. Am deutlichsten wird man daher den Einbruch des „Veloziferi-
schen“ in den Horizont der poetischen Lebensgeschichte Wilhelm Meisters im
Spiegel des veränderten Erziehungsprogramms verfolgen können. Für das unwil-
lige Studium rätselhaft-philosophischer Lehrbriefe bleibt den Auszubildenden im
19. Jahrhundert keine Zeit mehr. Die Protagonisten der poetischen Verhältnisse
der „Lehrjahre“ haben sich, angesichts der revolutionären Lage in den „Wander-
jahren“, als „Glied der Kette“ (HA 8, S. 335) zu bewähren. Besonders anschau-
lich machen sich die bevorstehenden sozialen und politischen Umwälzungen
bemerkbar in der neuen Gemeinschaftserziehung der pädagogischen Provinz, die
sich drastisch von der verschlungenen Pfaden folgenden Individualpädagogik der
„Lehrjahre“ unterscheidet. Von ferne erinnert das neue Ausbildungswesen zwar
noch an die Maximen der Persönlichkeitsentwicklung in den „Lehrjahren“, aller-
dings haben es die Pädagogen der „Wanderjahre“ nun gerade auf die Verkürzung
der ehemals identitätsbildenden biographischen Umwege abgesehen. „Weise
Männer“, so heißt es über die Lehrer in der pädagogischen Provinz, „lassen den
Knaben unter der Hand dasjenige finden, was ihm gemäß ist, sie verkürzen die
Umwege, durch welche der Mensch von seiner Bestimmung, nur allzu gefällig,
abirren mag“ (HA 8, S. 148).10

10 Zur klassischen Lebenskunst- und Resignationslehre, die die „Lehrjahre“ vor dem – fernen
– Horizont der Revolutionsepoche formulieren, und zur Wiederkehr jener „ars vivendi“ in
den „Wanderjahren“ als Remedium gegen die nun ganz gegenwärtigen Drohungen der velo-
ziferischen Geschichtszeit vgl. Hans-Jürgen Schings: Wilhelm Meister und die Geschichte.
In: Gerhard Schulz und Tim Mehigan (Hg.): Literatur und Geschichte. 1788-1988. Bern u.
a. 1990, S. 13-26; hier S. 19.



51

Ein im poetischen Horizont der „Lehrjahre“ undenkbares, abgestuftes
Pensum von Gesangsübungen, „Recht- und Schönschreiben“, „Meß- und
Rechenkunst“ (HA 8, S. 152) – selbst das Farbsystem und den Schnitt der
Zöglingskleidung erläutert der Erzähler der „Wanderjahre“ – führt nun die
Schüler ohne zeitraubende Unterbrechungen zum Abschluß der Berufsausbil-
dung. Nach den einschlägigen Dilettantismuserfahrungen der „Lehrjahre“
beginnt das straff organisierte Curriculum in den „Wanderjahren“ mit einem
Eignungstest. Es ist von Anfang an orientiert auf eine konkrete Tätigkeit in
Landwirtschaft und Viehzucht, Bauhandwerk und in den seltensten Fällen auch
in den künstlerischen Berufen. „Es ist jetzo die Zeit der Einseitigkeiten“ (HA 8,
S. 37), so lautet in Jarnos Worten die Devise der krisenbewußten Pädagogik, die
im Dienste des Assekuranzprojektes steht, insbesondere jedoch auf den ameri-
kanischen Siedlungsplan abgestimmt zu sein scheint.11 Hier sucht der Abbé,
unterdessen befolgt auch er die rigide gewordenen Erziehungsgrundsätze, die
Teilnehmer des Auswandererbundes aus. Der seiner vormals leichtlebigen „thea-
tralischen Laufbahn“ (HA 8, S. 335) endgültig entwachsene Friedrich erläutert
das übereinstimmende praktische Prinzip der pädagogischen und der geplanten
amerikanischen Provinz: „Ihr wißt (...) das Grundgesetz unserer Verbindung; in
irgendeinem Fache muß einer vollkommen sein, wenn er Anspruch auf Mitge-
nossenschaft machen will“ (HA 8, S. 334).12

Die Kulturreligion der Ehrfurcht und der Synkretismus der europäischen
Zivilisation

Die Verpflichtung zur abgeschlossenen Berufsausbildung ist freilich nur das
äußerliche pragmatische Ziel der krisenbewußten Pädagogik. Die weitgehend
fachspezifische, praktische Ausbildung wird nämlich ergänzt durch eine philoso-
phisch-religiöse Belehrung, die man den Zöglingen „zu gewissen Zeiten“ und

11 Wilhelm hingegen, den Unternehmungen des Turms wie immer verständnislos und verspä-
tet nachfolgend, wendet im Sinne der vergangenen Epoche der „Lehrjahre“ ein: „Man hat
aber doch eine vielseitige Bildung für vorteilhaft und notwendig gehalten“ (HA 8, S. 37).

12 Zum Gegensatz zwischen dem pädagogischen Wert des „Irrens“ in den „Lehrjahren“ und
dem systematischen Erziehungsprogramm in den „Wanderjahren“ vgl. Wilhelm Flitner:
Goethes Erziehungsgedanken in „Wilhelm Meisters Wanderjahren“. In: Goethe-Jahrbuch
77 (1960), S. 39-53. – Zur ‚strengen‘ Kunstlehre des alten Goethe und zu den Erziehungs-
grundsätzen der „Pädagogischen Provinz“ vgl. Hans Joachim Schrimpf: Kunst und Hand-
werk. Die Entwicklung von Goethes Kunstanschauung. In: Goethe-Jahrbuch 72 (1955),
S. 142-168 und Goethe-Jahrbuch 73 (1956), S. 106-120; hier Bd. 73, S. 106 ff. – Zu Goethes
Studien der zeitgenössischen pädagogischen Theorien vgl. Anneliese Klingenberg: Goethes
Roman „Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden“. Quellen und Komposition.
Berlin/Weimar 1972; hier S. 45-125. – Die ‚Reformpädagogik‘ der „Wanderjahre“, die –
unter dem Eindruck der beginnenden industriellen Revolution – das individuelle Bildungs-
programm der „Lehrjahre“ im Sinne einer praxis- und gemeinschaftsbezogenen Ausbildung
variiert, analysiert Gonthier-Louis Fink: Die Pädagogik und die Forderung des Tages in
„Wilhelm Meisters Wanderjahren“. In: Euphorion 93 (1999), S. 251-291.



52

„den Stufen ihrer Bildung gemäß“ in den sogenannten „Heiligtümern“ (HA 8,
S. 153 f.) der pädagogischen Provinz erteilt. „Ehrfurcht“ lautet der Fundamen-
talbegriff jener geistigen Bildung, deren Vermittlung die Pädagogen offenbar
insbesondere in Krisenzeiten als ihre eigentliche Aufgabe ansehen: „‚(...) die
Natur hat jedem alles gegeben, was er für Zeit und Dauer nötig hätte; dieses zu
entwickeln, ist unsere Pflicht, öfters entwickelt sich’s besser von selbst. Aber
eins bringt niemand mit auf die Welt, und doch ist es das, worauf alles ankommt,
damit der Mensch nach allen Seiten zu ein Mensch sei. Könnt ihr es selbst
finden, so sprecht es aus.‘ Wilhelm bedachte sich eine kurze Zeit und schüttelte
sodann den Kopf. Jene, nach einem anständigen Zaudern, riefen: ‚Ehrfurcht!‘
Wilhelm stutzte. ‚Ehrfurcht!‘ hieß es wiederholt. ‚Allen fehlt sie, vielleicht Euch
selbst‘“ (HA 8, S. 154). Was die Natur nicht geben, was sich „von selbst“ nicht
entwickeln kann, das, „worauf alles ankommt“, das ist nach Ansicht der Pädago-
gen die kulturelle Errungenschaft der Humanität. Die historische Genese dieser
Zivilisationskraft strukturiert den philosophisch-spirituellen Teil des Bildungs-
programmes der pädagogischen Provinz, das infolgedessen zunächst den spezi-
fisch religiösen Fundamenten jener Reverentia gewidmet ist. Die zivilisations-
stiftende Einübung in die Kulturtechniken der Achtung, Distanz, Scheu und
Scham demonstrieren die historisch versierten Pädagogen in ihren archaischen
und antiken Ursprüngen am Beispiel der griechischen Mythologie und im
Hinblick auf die alttestamentliche Theologie. Jene altertümlichen „ethnischen
Religionen“ stiften die „Ehrfurcht vor dem, was über uns ist“ (HA 8, S. 156).
Der kulturgeschichtliche Kursus belehrt die Zöglinge im folgenden Kapitel über
die philosophische Religion Christi, sie entspricht zugleich der antiken Weisheit
des Maßes und des „Mittelzustandes“. Sie führt ein in die „Ehrfurcht vor dem,
was uns gleich ist“ (HA 8, S. 156). Es schließt sich das Kapitel der christlichen
Religion an; sie ist „gegründet auf die Ehrfurcht vor dem, was unter uns ist“
(HA 8, S. 157). In Umkehrung der säkularen Hierarchie macht sie gerade das
Schwache zum Repräsentanten achtungsgebietender Bedeutung und erkennt
„auch Niedrigkeit und Armut, Spott und Verachtung, Schmach und Elend,
Leiden und Tod als göttlich“ an (HA 8, S. 157). Die ethische Rigorosität jener
christlichen Reverentia erreicht „ein Letztes, wozu die Menschheit gelangen
konnte und mußte“ (HA 8, S. 157) und vollendet solchermaßen die religiös
motivierte Kulturgeschichte der „Ehrfurcht“.13

13 Die genaueste (textimmanente) Analyse des Goetheschen Begriffs der „Ehrfurcht“ und die
treffendste Charakterisierung jener verschiedenen Arten der Ehrfurcht, die die „Wander-
jahre“ benennen, bietet nach wie vor Erich Franz: Goethe als religiöser Denker. Tübingen
1932; hier S. 109-150. – Zu den patristischen, monastischen und humanistischen Quellen
der Pädagogik der Ehrfurcht und zu der entsprechenden ikonographisch-architektonischen
und literarischen Überlieferung vgl. Friedrich Ohly: Goethes Ehrfurchten – ein ordo cari-
tatis. In: Euphorion 55 (1961), S. 113-145 u. 405-448. – Die religionsphänomenologische
Argumentation der Goetheschen Ehrfurchtenlehre rekonstruiert neuerdings Peter
Hofmann: Goethes Theologie. Paderborn u. a. 2001, S. 384-397; hier S. 384 über Goethes



53

Die unkonventionellen Methoden, die die Pädagogen einsetzen, um die
Zöglinge in der Ethik der Reverentia zu unterweisen, sind, so darf man vermu-
ten, desgleichen dem Zeitdruck geschuldet, unter dem der Erziehungs- und
Siedlungsplan insgesamt angesichts der revolutionären „großen Veränderungen“
steht. So gelangt dann auch im Ethikunterricht abermals das Praxisprinzip der
pädagogischen Provinz zum Zuge, wenn die Schüler die historischen Entwick-
lungsstufen der Ehrfurcht gleichsam gymnastisch in abgestimmten Gruß- und
Gebärdenformen einüben (HA 8, S. 149-151, 155 f.).14 Den ethischen Elemen-
tarunterricht in der Gebärdensprache ergänzt ein in der Galerie der „Heiligtü-
mer“ ausgestelltes Bildprogramm, das zunächst die griechischen und alttesta-
mentlich-jüdischen religiösen Erscheinungsformen der Ehrfurcht solchermaßen
in Wandgemälden zusammenfaßt, „daß in den Sockeln und Friesen nicht sowohl
synchronistische als symphronistische Handlungen und Begebenheiten aufge-
führt sind, indem unter allen Völkern gleichbedeutende und Gleiches deutende
Nachrichten vorkommen. So erblickt ihr hier, wenn in dem Hauptfelde Abraham
von seinen Göttern in der Gestalt schöner Jünglinge besucht wird, den Apoll
unter den Hirten Admets oben in der Friese (...)“ (HA 8, S. 159).

Der ersten „Wanderung durch diese Hallen der Weltgeschichte“ (HA 8,
S. 160) schließt sich ein weiterer Rundgang an durch eine „ähnliche Galerie, wo
Wilhelm sogleich die Bilder der zweiten heiligen Schriften erkannte“ (HA 8,
S. 161). Hier werden die Zöglinge in der Religion der Weisen unterrichtet,
„welche Christus lehrte und übte, solange er auf der Erde umherging“ (HA 8,
S. 161), ehe der Kursus zuletzt zum „Heiligtum des Schmerzes“ (HA 8, S. 164)
der christlichen Religion gelangt und hier – wohl in Rücksicht auf Goethes
Schwierigkeiten mit der Theologia crucis – ohne nähere Bildbeschreibung den
„ganzen Umkreis des Hofes“ (HA 8, S. 163) der Bildgalerie abschließt. Das
Interesse der Pädagogen an der synchronen Religionsdarstellung gilt ganz offen-
sichtlich den „unter allen Völkern gleichbedeutenden und Gleiches deutenden
Nachrichten“ (HA 8, S. 159), denn ganz im Sinne eines solchen vergleichend-
synthetischen Religionsverständnisses formulieren die ominösen pädagogischen
„Dreie“ dann auch ihr eigenes Glaubensbekenntnis: „‚Zu welcher von diesen
Religionen bekennt ihr euch denn insbesondere?‘ sagte Wilhelm. ‚Zu allen
dreien‘, erwiderten jene; ‚denn sie zusammen bringen eigentlich die wahre Reli-
gion hervor; aus diesen drei Ehrfurchten entspringt die oberste Ehrfurcht vor

stillschweigende Berufung auf Ciceros „Pietas gravissimum et sanctissimum nomen“ und
S. 394 ff. ein Exkurs über Kants Begriff der „Ehrfurcht“.

14 Die Verbindung von Religionsphilosophie und Pädagogik in der „Pädagogischen Provinz“
und das Krisenbewußtsein, das eingeht in das poetische Modell der Religionspädagogik,
erläutert Gonthier-Louis Fink: Die Pädagogik und die Forderung des Tages in „Wilhelm
Meisters Wanderjahren“ (Anm. 12), S. 274-291. Zur dialektischen Spannung zwischen
Traditionsverbundenheit und reformistischer Erfüllung der „Forderung des Tages“ vgl.
ders.: Die Auseinandersetzung mit der Tradition in „Wilhelm Meisters Wanderjahren“. In:
Recherches Germaniques 5 (1975), S. 89-142; hier S. 140 ff.



54

sich selbst, und jene entwickeln sich abermals aus dieser, so daß der Mensch zum
Höchsten gelangt, was er zu erreichen fähig ist, daß er sich selbst für das Beste
halten darf, was Gott und Natur hervorgebracht haben, ja, daß er auf dieser
Höhe verweilen kann, ohne durch Dünkel und Selbstheit wieder ins Gemeine
gezogen zu werden‘“ (HA 8, S. 157).15

Goethe läßt in den Worten der Pädagogen den Symphronismus der griechi-
schen, jüdischen und christlichen Theologie aufgehen in einer Vera religio der
europäischen Aufklärung, deren Bekenntnis zum autonomen Selbstbewußtsein
eben jenen Begriff der unhintergehbaren Bedeutung der individuellen Identität
formuliert, der „Lehrjahre“ und „Wanderjahre“ trotz der unterschiedlichen
poetischen und prosaischen Verhältnisse in einem übereinstimmenden Bildungs-
gedanken verbindet. Dieses Prinzip der Selbstreflexion der autonomen Persön-
lichkeit scheint im Horizont der beiden Romane gleichsam die Summe der
europäischen Zivilisation zusammenzufassen. Kein Zufall daher, daß dasselbe
Prinzip, nun unüberhörbar in der Diktion der kritischen Philosophie Kants,
dann auch das philosophische Identitätserlebnis Wilhelms während seines Besu-
ches bei Makarie, einer Sublimationsgestalt sui generis, prägt. In ihrem Refle-
xionsbezirk befindet sich nicht nur ein Gedankenarchiv der europäischen Kultur
des kritischen Selbstbewußtseins, sondern hier liegt auch die Sternwarte, ein
philosophischer Ruheplatz par excellence, wo „die inneren Beunruhigungen des
Gemüts“ abklingen (HA 8, S. 119).16 Hier gewinnt Wilhelm in der Anschauung
des natürlichen Kosmos die Einsicht in das philosophische Fundament der Ethik
der Ehrfurcht. „Ergriffen und erstaunt“ spricht er zu sich selbst: „Darfst du dich
in der Mitte dieser ewig lebendigen Ordnung auch nur denken, sobald sich nicht
gleichfalls in dir ein beharrlich Bewegtes um einen reinen Mittelpunkt kreisend
hervortut? Und selbst wenn es dir schwer würde, diesen Mittelpunkt in deinem
Busen aufzufinden, so würdest du ihn daran erkennen, daß eine wohlwollende,
wohltätige Wirkung von ihm ausgeht und von ihm Zeugnis gibt“ (HA 8, S. 119).
Im Gedanken der Ehrfurcht gelangt die Erkenntnis der äußeren erhabenen und
zugleich göttlichen Ordnung der Natur zur Übereinstimmung mit der kritischen
Reflexion des inneren moralischen Gesetzes und stiftet solchermaßen das auto-
nome Selbstbewußtsein der ethisch handelnden Persönlichkeit. Wilhelm erläu-
tert auf der Sternwarte die im Zeichen der Reverentia stehende Identitätserfah-

15 Den symphronistischen Zusammenklang der antik-klassischen, jüdischen und christlichen
Tradition in den Heiligtümern der „Pädagogischen Provinz“ analysiert Hans Joachim
Schrimpf: Das Weltbild des späten Goethe. Überlieferung und Bewahrung in Goethes
Alterswerk. Stuttgart 1956, Kap. 11 (Religion und Erziehung. Ehrfurcht), S. 273-302; hier
bes. S. 291 ff.

16 „Verwirklichung der reinen Theoria“ – so lautet Hans Joachim Schrimpfs Charakterisierung
der Makarie. H. J. Schrimpf: Das Weltbild des späten Goethe (Anm. 15), S. 314 f. – Zum
„Kursus der Neuzeit“, den Wilhelm in den „Wanderjahren“ absolviert, zu dessen wichtig-
sten Stationen der Besuch auf der Sternwarte zählt, vgl. Arthur Henkel: Entsagung. Eine
Studie zu Goethes Altersroman. Tübingen 1954, S. 162.



55

rung des Individuums im Rückblick auf seine eigene, unterdessen glücklich
fortgeschrittene Bildungsgeschichte: „Wie oft hast du diese Gestirne leuchten
gesehen, und haben sie dich nicht jederzeit anders gefunden? sie aber sind immer
dieselbigen und sagen immer dasselbige: ‚Wir bezeichnen‘, wiederholen sie,
‚durch unseren gesetzmäßigen Gang Tag und Stunde; frage dich auch, wie
verhältst du dich zu Tag und Stunde?‘ – Und so kann ich diesmal antworten:
‚Des gegenwärtigen Verhältnisses hab’ ich mich nicht zu schämen, meine
Absicht ist, einen edlen Familienkreis in allen seinen Gliedern erwünscht
verbunden herzustellen; der Weg ist bezeichnet. Ich soll erforschen, was edle
Seelen auseinanderhält, soll Hindernisse wegräumen, von welcher Art sie auch
seien.‘“ (HA 8, S. 119 f.)

Die Selbstreflexion der autonomen Persönlichkeit führt schließlich zurück zu
einem religiösen Bild des identitätsstiftenden Ehrfurchtsgedankens und seines
reziproken Achtungsprinzips: „Dies darfst du vor den himmlischen Heerscharen
bekennen; achteten sie deiner, sie würden zwar über deine Beschränktheit
lächeln, aber sie ehrten gewiß deinen Vorsatz und begünstigten dessen Erfül-
lung“ (HA 8, S. 120).

Wilhelms opulente Privilegien – Zeit, Ruhe, individuelle pädagogische Bera-
tung – gehören freilich in die Epoche der „Lehrjahre“ und nehmen sich in den
„Wanderjahren“ nurmehr als ein glücklicher Einzel- und Sonderfall aus. Die
späteren, Wilhelm nachfolgenden Zöglinge sollen dann angesichts der bedrohli-
chen ökonomischen und politischen Umstände des 19. Jahrhunderts gleichsam
in einer Kurzausbildung zu demselben Identitätserlebnis der autonomen Persön-
lichkeit geführt werden. Ob die auf der Grundlage von Musik und Gesang
vonstatten gehende Handwerksausbildung (HA 8, S. 152) die Auswanderer
gegen das entfremdende Maschinenwesen, das auch in Amerika droht, wappnet,
das steht wohl schon zu dem Augenblick, da Goethe im Roman die Regeln für
die praktische Berufsausbildung entwirft, dahin. Seltsam antiquiert nehmen sich
die Schilderungen der angehenden Berufsschüler aus bei Gesangs- und Dirigier-
übungen – mit integriertem Pfänderspiel (HA 8, S. 153) – im Hinblick auf die
später von der realistischen Pächterstochter vorausgeahnten „Schrecknisse“ der
industriellen Revolution.17

Trotz des vordergründigen, allenthalben das Romangeschehen bestimmenden
Pragmatismus stattet die Assekuranzsozietät die Wanderer doch wohl vor allem
mit dem Gedanken der Ehrfurcht als intellektuellem Notgepäck für die
kommenden tumultuarischen Zeitläufte aus. Der aus dem europäischen
Symphronismus hervorgehende Toleranzgedanke der Aufklärung scheint dann

17 Denselben Vorbehalt wird man in Anbetracht des in den „Betrachtungen im Sinne der
Wanderer“ beschworenen „größten Unheils unserer Zeit“ gegen Odoards Erwartung erhe-
ben, „das Jahrhundert muß uns zu Hilfe kommen“ (HA 8, S. 410), und gegen sein
Programm, die Binnenwanderer mögen bis zu jener glücklichen Wendung des Säkulums
ausharren in der „strengen Kunst“ des Bauhandwerks, das genau reglementiert werden soll
(HA 8, S. 411).



56

auch das wichtigste Kulturgut zu sein, das die Auswanderer mitnehmen in die
neue Welt: „Jeden Gottesdienst in Ehren zu halten“ und „alle Regierungsformen
gleichfalls gelten zu lassen“ (HA 8, S. 391), geloben die Amerikafahrer. Nur „mit
Schaudern“ gedenkt man in ihrem Kreise der „Eroberer, jener gewaffneten
Wanderer“, und beherzigt die historische Einsicht: „Die Zeit ist vorüber, wo man
abenteuerlich in die weite Welt rannte“ (HA 8, S. 390).

In Europa galt die pädagogische Provinz als „eine Art von Utopien“ (HA 8,
S. 141), wo die Amerikafahrer, insofern sie die Ehrfurcht vor den überlieferten,
historischen Bedingungen des individuellen und gesellschaftlichen Seins erlernen,
den Verzicht auf den utopischen Traum von der unbedingten Existenz einüben
und insofern eingeweiht werden in das Prinzip der Entsagung. So muß sich dann
gerade auch die Kolonistenutopie der „uranfänglichen Zustände“ der von der
Ehrfurcht geleiteten Realitätserkenntnis der historischen Zustände unterordnen.
„Ubi homines sunt modi sunt“ (HA 8, S. 311), lautet die sozial- und rechtsphilo-
sophische Formulierung des Resignationsdenkens, die überall, auch in Amerika,
gilt. Apodiktisch wird Goethe in den „Betrachtungen im Sinne der Wanderer“
hinzufügen: „Unbedingte Tätigkeit, von welcher Art sie auch sei, macht zuletzt
bankerott“ (HA 8, S. 286, Nr. 21). 18

„Das alte Wahre“

Die „feierliche Trennungsstunde“ (HA 8, S. 391) der Amerikafahrer endet dann
auch mit einem Bekenntnis zur Resignationsethik der symphronistisch-europäi-
schen Ehrfurcht: „Schließlich halten wir’s für Pflicht, die Sittlichkeit ohne
Pedanterei und Strenge zu üben und zu fördern, wie es die Ehrfurcht vor uns
selbst verlangt, welche aus den drei Ehrfurchten entsprießt, zu denen wir uns
sämtlich bekennen, auch alle in diese höhere, allgemeine Weisheit, einige sogar
von Jugend auf, eingeweiht zu sein das Glück und die Freude haben“ (HA 8,
S. 391). Den Amerikafahrern ist mithin auch das „Vermächtnis“ anvertraut, mit
dem Goethe 1829 die „Wanderjahre“ abschließt. Noch einmal beschwört Goethe
am Ende des Romans den ungebrochenen Zusammenhang der Überlieferung.
Das kritische Selbstbewußtsein der autonomen Persönlichkeit geht als
„Ehrfurcht vor sich selbst“ hervor aus der „wahren Religion“, die antike, jüdische
und christliche Tradition zum europäischen Symphronismus zusammenfaßt

18 Zum liberalen Grundsatz „ubi homines sunt modi sunt“ im besonderen und zu Goethes
Rezeption der Positionen der historischen Rechtsschule (Thibauts und Savignys) im allge-
meinen vgl. nach wie vor Gustav Radbruch: Wilhelm Meisters sozial-politische Sendung.
Eine rechtsphilosophische Goethe-Studie. In Logos 8 (1919/20), S. 152-162; hier S. 156 f.
In erweiterter Fassung unter dem Titel „Wilhelm Meisters sozialistische Sendung“ in ders.:
Gestalten und Gedanken. Leipzig 1944, S. 93-127; hier S. 122 f. über Goethes „monistisches
Denken“, das die „Vernunft in den Dingen“, d. h. in den historisch bedingten Lebensver-
hältnissen sucht. – Zur „historischen Schule“ Thibauts und Savignys desgleichen von Gustav
Radbruch: Rechtsphilosophie (Urspr. 1914/22). 4. Aufl. Stuttgart 1950, S. 108 f. – Zur
Goethedeutung Radbruchs ebd., S. 27-30 u. 55-57 sowie die Einleitung von Erik Wolf.



57

(HA 8, S. 157). Die Pädagogik der Ehrfurcht, so der Bildungsgedanke der
„Lehr-“ und „Wanderjahre“, weiht die Schüler ein in die „allgemeine Weisheit“,
in der der Wahrheitsbegriff der Überlieferung und das Identitätserlebnis des
neuzeitlichen Individuums zur Deckung gelangen. Die Glückserfahrung des
autonomen Selbstbewußtseins, so wie sie Wilhelm auf der Sternwarte Makaries
gewährt wird, geht ein in das „Vermächtnis“, das Goethe am Ende des Romans
der neuen Epoche macht:

„Das Wahre war schon längst gefunden,
Hat edle Geisterschaft verbunden,
Das alte Wahre, faß es an!
Verdank es, Erdensohn, dem Weisen,
Der ihr die Sonne zu umkreisen
Und dem Geschwister wies die Bahn.

Sofort nun wende dich nach innen,
Das Zentrum findest du da drinnen,
Woran kein Edler zweifeln mag.
Wirst keine Regel da vermissen,
Denn das selbständige Gewissen
Ist Sonne deinem Sittentag.“ (HA 1, S. 369 f.)

Goethe gelangt indessen während seiner beiden letzten Lebensjahre zu der bitte-
ren Erkenntnis, daß die Zeitgenossen sein „Vermächtnis“ ausschlagen. Gerade
der Bildungsgedanke, der die wahrheits- und identitätsstiftende Ponderation
zwischen Innen und Außen, Selbst und Welt stiften soll, bringt ihn in Wider-
spruch zur neuen Epoche. Die Weisheit der vermittelnden Resignationsphiloso-
phie, die Subjektivität und Objektivität ausgleicht, verschwindet zum Entsetzen
Goethes aus dem intellektuellen Horizont des 19. Jahrhunderts. Allenthalben
entdeckt er die gefürchteten Dilettanten, die sich in unheilsstiftende „unbedingte
Tätigkeit“ stürzen.

Bereits das Bildungskonzept in den „Wanderjahren“ gewinnt, vor allem
aufgrund des Assekuranzmotivs, das Aussehen einer intellektuellen Bastion, die
den Symphronismus der europäischen Überlieferung vor den „großen Umwäl-
zungen“ sichern soll. Nicht nur die industrielle Revolution des Maschinenwesens
sorgt schon vernehmlich für die existentielle Beunruhigung der Protagonisten
des Romangeschehens. Im politischen Horizont der „Wanderjahre“ tritt dann
auch die Masse als neuer Protagonist der „Welthändel“ in Erscheinung, der nun
vollends Goethes Bildungsideal des individuellen Identitätsbewußtseins in Frage
stellt.

„Geselle dich zur kleinsten Schar“ (HA 1, S. 370), so lautet eine der letzten
pädagogischen Anweisungen im „Vermächtnis“ der „Wanderjahre“, das den
gelehrigen Schülern das glückliche Berufs- und Lebensziel verspricht:



58

„Und wie von alters her im stillen
Ein Liebewerk nach eignem Willen
Der Philosoph, der Dichter schuf,
So wirst du schönste Gunst erzielen:
Denn edlen Seelen vorzufühlen
Ist wünschenswertester Beruf.“ (HA 1, S. 370)

In der veloziferischen Epoche, „die nichts reif werden läßt“, scheint es jedoch
kaum noch möglich zu sein, den „wünschenswertesten Beruf“ zu wählen. Nur
„im stillen“ und nach „eigenem Willen“, als Angehöriger der „kleinsten Schar“,
nicht aber als Mitglied der Masse wird das Individuum noch zu sich selbst
kommen können.

Mit zunehmender Beunruhigung gewahrt Goethe, vor allem in Briefen, Tage-
büchern und Gesprächen, seit Mitte der 20er Jahre die Masse als neue Größe im
politischen und sozialen Kräftespiel des 19. Jahrhunderts. Der Romantext der
„Wanderjahre“ kennt noch mit Gewißheit die Rückzugsposition der „kleinsten
Schar“ der Wissenden, denn es werde „immer eine Minorität für das Wahre
übrigbleiben, und wenn sie sich in einem einzigen Geist zurückzöge, so hätte das
nichts zu sagen“ (HA 8, S. 443). Diese erkenntniskritische Zuversicht des
Erzählers der „Wanderjahre“ wird freilich relativiert durch die „Betrachtungen im
Sinne der Wanderer“, deren Tonfall auf das Ausmaß von Goethes Beunruhigung
schließen läßt: „Nichts ist widerwärtiger als die Majorität: denn sie besteht aus
wenigen Vorgängern, aus Schelmen die sich akkommodieren, aus Schwachen die
sich assimilieren, und der Masse, die nachtrollt, ohne nur im mindesten zu
wissen, was sie will“ (HA 8, S. 307, Nr. 165). Die reflexionslose Bewegung der
Masse – in ihr versammeln sich die „Incompletae“ (ebd., S. 288, Nr. 33) –
markiert den äußersten und zugleich modernen Gegensatz zum kritischen
Selbstbewußtsein des autonomen Individuums, das berufen ist, „edlen Seelen
vorzufühlen“.

Den krassen Widerspruch zwischen den Bildungsgedanken der „Lehr-“ und
„Wanderjahre“ und der in die Romane eindringenden Ahnung der revolutionären
Umwälzungen im Zeitalter der Maschinen und der Massen verschärft Goethe in
den beiden folgenden Jahren zu einer dramatischen Nachschrift des „Vermächt-
nisses“ von 1829. In den noch ausstehenden Partien des „Faust“ wird Goethe
noch einmal auf den europäischen Symphronismus zurückblicken, ehe er die
Tragödie der Destruktion jener Zivilisation ins Bild setzt. Der Held, der in
diesem Drama unbedingt agiert und solchermaßen den Bankerott der überliefer-
ten Kultur herbeiführt, demonstriert gleichsam ex negativo die zivilisierende
Funktion der Ehrfurcht vor sich selbst, die nicht zu trennen ist von der
Ehrfurcht vor der Welt. Denn Faust, dem Repräsentanten der paranoiden Furcht



59

vor sich selbst und vor der Welt, ist endgültig jene Sonne untergegangen, die
dem Sittentag seiner Existenz leuchten könnte.19

Zeitzeichen: Geschwindigkeit, Beschleunigung, Ungeduld, Ultra

Den konkreten pädagogischen Maßnahmen, die Goethe in den „Wanderjahren“
ergreift zur Bewahrung der in seinen Augen bedrohten europäischen Tradition
der individuellen Identität und des autonomen kritischen Selbstbewußtseins,
entsprechen die zeitkritischen Kommentare in seinen persönlichen Mitteilungen.
In Briefen, Tagebüchern und Gesprächen blickt er auf das veloziferische Unwe-
sen des 19. Jahrhunderts, das die Fundamente der Bildung aushöhlt und die Indi-
viduen in einer entfremdenden Bewegung fortreißt: „Junge Leute werden viel zu
früh aufgeregt und dann im Zeitstrudel fortgerissen; Reichtum und Schnelligkeit
ist was die Welt bewundert und wornach jeder strebt; Eisenbahnen, Schnellpo-
sten, Dampfschiffe und alle möglichen Fazilitäten der Kommunikation sind es
worauf die gebildete Welt ausgeht, sich zu überbieten, zu überbilden und
dadurch in der Mittelmäßigkeit zu verharren“ (Goethe an Zelter, 6. 6. 1825, HA
Briefe 4, S. 146). Abermals skizziert Goethe den Beschleunigungsprozeß der
Verkehrs- und Kommunikationsmittel und des Kapitals, der auf prinzipielle

19 Zum antifaustischen – und insofern kulturstiftenden und zivilisationserhaltenden – Sinn der
Entsagung vgl. Arthur Henkel: Entsagung (Anm. 16), S. 142 ff. – Grundsätzlich ausgeblen-
det aus der literaturwissenschaftlichen Perspektive werden die philosophischen Fundamente
in jener „Lehrjahre“- und „Wanderjahre“-Kritik, die in der Nachfolge Karl Schlechtas die
vermeintliche Subjektdeformation und Triebunterdrückung geißelt, die sich hinter der
Pädagogik der Entsagung verberge. Der spezifisch eudämonistische, insbesondere den
epikureischen, skeptischen und stoischen Philosophenschulen entlehnte Gedanke der
Entsagungslehre gerät infolgedessen nie in den Blick dieser – unüberhörbar mit
nachromantischer Emphase vorgetragenen – Goetheschelte. Karl Schlechta: Goethes
„Wilhelm Meister“. Frankfurt 1953. – Thomas Degering: Das Elend der Entsagung.
Goethes „Wilhelm Meisters Wanderjahre“. Bonn 1982. – Ebenfalls auf den Spuren von Karl
Schlechta versucht Henriette Herwig, hinsichtlich der Novellen des Romans die vom
Entsagungsbegriff bestimmten „Verkrustungen der ‚Wanderjahre‘-Rezeption“
aufzubrechen und das vermeintliche Dogma, Goethe habe in dem Roman
„Spruchweisheiten in Geschichten verpackt“, zu widerlegen. Der konkrete intellektuelle
Gehalt jener „Spruchweisheiten“ – von der eudämonistischen Tradition, in der sie stehen,
ganz zu schweigen – kommt freilich in dieser Kritik des Resignationsgedankens nie zur
Sprache. Henriette Herwig: Das ewig Männliche zieht uns hinab: „Wilhelm Meisters
Wanderjahre“. Geschlechterdifferenz. Sozialer Wandel. Historische Anthropologie.
Tübingen 1997; hier S. 2. – Marianne Henn bezieht den Entsagungsbegriff der
„Wanderjahre“ im konkreten Sinne des Nicht-Sprechens – im Gegensatz zur zeitgemäßen
Geschwätzigkeit – auf die Aphasia der skeptischen Diätetik, die als solche allerdings von der
sokratischen Epoché nicht zu trennen ist und mithin desgleichen die Herkunft der
Resignationslehre aus den philosophischen Erxerzitien der Konzentration illustriert.
Marianne Henn: Sagen und Entsagen in Goethes „Wilhelm Meisters Wanderjahren oder die
Entsagenden“. In: Richard Fisher (Hg.): Ethik und Ästhetik. Fs. W. Wittkowski. Frankfurt
1995, S. 383-396.



60

Weise, so Goethes Befürchtung, die Kultur der Bildung ruiniert, insofern er die
Grundvoraussetzungen jeder Pädagogik – Ruhe, Konzentration, Reflexion –
negiert. Das Signum des neuen, schnellen Jahrhunderts ist in Goethes Wahr-
nehmung die Ungeduld. Er beobachtet die Auflösung der Bildung im schieren
Divertissement, dem sich nun ausgerechnet die gebildete Welt verschreibt, die
darin gemein wird.20

Auch die von Goethe ingrimmig wahrgenommene zeitgenössische Pädagogik
paßt sich dem fahrigen Wahrheits- und Wissensverlust an und verlegt sich
desgleichen auf oberflächliche Unterhaltung, die er grollend den „Bibelgesell-
schaften“ und der „Lancasterischen Lehrmethode“ ansieht (ebd.). Die um ihre
Identität gebrachten und infolgedessen bewußtlos leidenden Individuen verlan-
gen nach Ablenkung. Auf ihren Reizhunger antworten die von Goethe ebenso
zornig kommentierten pathetisch-theatralischen Effekte der zur gemeinen
Unterhaltung herabsinkenden mittleren Kultur.

Zelter hatte zuvor seinem Freund in Weimar über die Berliner Aufführung
von Spontinis „zentnerschwerer“ Zauberoper „Alcidor“ berichtet: „Es ist ein
Chaos von den rarsten Effekten, die sich untereinander aufreiben wollen (...)“
(ebd., S. 570). Goethe nimmt das musikalische Einzelphänomen zum Anlaß
einer allgemeinen Diagnose der beschleunigten Zeitläufte: „Ich kann nicht
schließen, ohne jener überfüllten Musik nochmals zu gedenken; alles aber, mein
Teuerster, ist jetzt ultra, alles transzendiert unaufhaltsam, im Denken wie im
Tun. Niemand kennt sich mehr, niemand begreift das Element, worin er schwebt
und wirkt, niemand den Stoff, den er bearbeitet. Von reiner Einfalt kann die
Rede nicht sein; einfältiges Zeug gibt es genug“ (Goethe an Zelter, 6. 6. 1825,
HA Briefe 4, S. 146).

„Ultra“, so nennt Goethe den entfremdeten Bewußtheitszustand nach dem
Verlust des Erkenntnisideals der reflektierenden Vermittlung zwischen Selbst
und Welt. Unaufhaltsam treibt die Ultraposition orientierungslos auf das
erkenntnislose Chaos zu. Der Vorgang ist zwanghaft, weil die Bewegung als
solche den Verlust der Identität kompensieren soll. Denn das Subjekt, das nicht
mehr bei sich selbst sein kann und – im pädagogischen Horizont Goethes bzw.
der „Lehr-“ und „Wanderjahre“ – infolgedessen unglücklich sein muß, verlangt
permanent nach überbietenden Effekten, die es ablenken von der leeren Gegen-
wart seiner Person und in einem verhängnisvollen Kreislauf des Leidens immer
weiter entfernen von der Erkenntnis der Realität. Nach dem Verlust des auto-
nomen Persönlichkeitsbewußtseins und der kritischen Erkenntnisfähigkeit
verliert sich das identitätslose Individuum in der Bewegung der differenzlosen
Masse, die dann zugleich das spezifische Element für die „großen Veränderun-

20 Zu Goethes kritischer Wahrnehmung der modernen Bewegungsfaszination – und zur
Aktualität dieser Kritik – vgl. Manfred Osten: Die beschleunigte Zeit. Anmerkungen zur
Modernität Goethes. In: Dieter Borchmeyer (Hg.): Goethe im Gegenlicht. Kunst, Musik,
Religion, Philosophie, Natur, Politik. Heidelberg 2000, S. 145-153.



61

gen“ im 19. Jahrhundert konstituiert. In der neuen Epoche, so Goethes Beob-
achtung, treten an die Stelle der philosophischen Pädagogen andere, nicht ganz
geheure, indessen gewandte Führungskräfte, die es verstehen, das veloziferische
Energiepotential der Masse zu ihrem praktischen Nutzen einzusetzen: „Eigent-
lich ist es das Jahrhundert für die fähigen Köpfe, für leichtfassende praktische
Menschen, die, mit einer gewissen Gewandtheit ausgestattet, ihre Superiorität
über die Menge fühlen, wenn sie gleich selbst nicht zum Höchsten begabt sind.
Laß uns soviel als möglich an der Gesinnung halten in der wir herankamen, wir
werden, mit vielleicht noch wenigen, die Letzten sein einer Epoche, die sobald
nicht wiederkehrt. Und so allem Guten und Echten empfohlen! Treu beharrlich
Goethe“ (ebd., S. 146 f.).

Offenbar droht im Zeitalter der Massen ein allgemeiner Wahrheits- und
Erkenntnisverlust, eine Prognose, die Goethe in den „Wanderjahren“ dazu inspi-
riert, die Rückzugsposition zu entwerfen für die „kleinste Schar“, die die Über-
lieferung des „alten Wahren“, des „Guten und Echten“ in der veloziferischen Ära
sichert. Im Bewußtsein, der „Letzte“ der Epoche der Aufklärung zu sein, deren
Emanzipationsphilosophie das Individuum zur autonomen Selbstreflexion und
kritischen Welterkenntnis anhielt, diagnostiziert Goethe eine Verkehrung der
Verhältnisse ins Unechte, Falsche und den Ersatz der Wirklichkeit durch Illu-
sion. Der düsteren Ahnung eines Verlustes des Wahrheitskriteriums und der
Prognose eines Ruins des realen Seins geht Goethes Beobachtung eines Verfalls
des kritischen ästhetischen Bewußtseins voraus, ein Vorgang, den er abermals
mit dem Beginn des neuen Zeitalters der Massen verknüpft.

Wie die kritische Reflexion im allgemeinen so bedarf im besonderen die
Produktion des echten, in sich selbst wahren Kunstwerks der Autonomie des
(ästhetisch) gebildeten Individuums, das freilich in der neuen Epoche nicht „reif“
werden und nicht zu sich selbst und zur Verwirklichung seiner originalen Fähig-
keiten kommen kann. Undenkbar sei daher ein Shakespeare im „heutigen
England von 1824, in diesen schlechten Tagen kritisierender und zersplitternder
Journale“ (EckermannGespr., 2. 1. 1824, S. 544). Die Fazilitäten der beschleu-
nigten Kommunikation ruinieren von vornherein „jenes ungestörte, unschuldige,
nachtwandlerische Schaffen, wodurch allein etwas Großes gedeihen kann“
(ebd.).

Goethe feiert mitnichten das Originalgenie im Sinne der Empfindsamkeit,
verweisen doch gerade die genialen Dramen Shakespeares auf dessen historische
Herkunft aus einer „großen und kräftigen Zeit“ (ebd.) und lenken den Blick
Goethes auf den nivellierenden Zwang des gegenwärtigen Tagesgeistes, der bei
dem ungeheuer gesteigerten Bedürfnis des Publikums nach Aufregung und
Divertissement das kritische Selbstbewußtsein des ästhetischen Subjekts
einschnürt: „Unsere jetzigen Talente liegen alle auf dem Präsentierteller der
Öffentlichkeit. Die täglich an fünfzig verschiedenen Orten erscheinenden
kritischen Blätter und der dadurch im Publikum bewirkte Klatsch lassen nichts
Gesundes aufkommen. Wer sich heutzutage nicht ganz davon zurückhält und



62

sich nicht mit Gewalt isoliert, ist verloren. Es kommt zwar durch das schlechte,
größtenteils negative ästhetisierende und kritisierende Zeitungswesen eine Art
Halbkultur in die Massen, alleine dem hervorbringenden Talent ist es ein böser
Nebel, ein fallendes Gift, das den Baum seiner Schöpfungskraft zerstört, vom
grünen Schmuck der Blätter bis in das tiefste Mark und die verborgenste Faser“
(ebd., S. 544 f.).

In den „Wanderjahren“ breitet dann Goethe in romanhafter Ausführlichkeit
diesen Rückzugs- und Isolationsgedanken aus. Die abgesonderten Territorien
des Romans konzipiert Goethe zuletzt immer als Schutzräume, in denen sich das
individuelle und autonome Selbstbewußtsein, ungestört von den ‚bösen Nebeln‘
und ‚fallenden Giften‘ der veloziferischen Epoche, entfalten kann, freilich nicht
individualistisch, sondern im Sinne einer identitätsstiftenden produktiven
Vermittlung zwischen Individuum und Gemeinschaft. Den Zerfall dieser Ponde-
ration erläutert Goethe gleichsam in exemplarischer Deutlichkeit am Beispiel der
Korrumpierung des ästhetischen Bewußtseins durch die tyrannischen und
schnell wechselnden Moden. Im Wirkungsfeld des Tagesgeistes herrschen
desintegrierende Bewegung und Aufregung; hier waltet die permanente Störung
des individuellen Bewußtseins. Wer sich dem Zeitstrudel nicht zu entziehen
vermag, verliert nicht nur seine künstlerische Schöpfungskraft. Die Zerstörung
des autonomen ästhetischen Bewußtseins deutet darüber hinaus in Goethes
Perspektive den allgemeinen Prozeß der Entfremdung des Individuums an, das
sich selbst verliert und die Chance auf Selbstverwirklichung einbüßt in der auto-
ritären Halbkultur. Goethe schließt vom Verfall des ästhetischen Bewußtseins
auf den Verlust der kritischen Erkenntniskraft und der praktischen Vernunft.
Ruhelosigkeit, Bewegungszwang, Ungeduld entdeckt Goethe allenthalben als
Kennzeichen der neuen Epoche: „Was uns die nächsten Jahre bringen werden, ist
durchaus nicht vorherzusagen; doch ich fürchte, wir kommen so bald nicht zur
Ruhe. Es ist der Welt nicht gegeben, sich zu bescheiden; den Großen nicht, daß
kein Mißbrauch der Gewalt stattfinde, und der Masse nicht, daß sie in Erwartung
allmählicher Verbesserungen mit einem mäßigen Zustande sich begnüge. Könnte
man die Menschheit vollkommen machen, so wäre auch ein vollkommener
Zustand denkbar; so aber wird es ewig herüber und hinüber schwanken, der eine
Teil wird leiden, während der andere sich wohl befindet, Egoismus und Neid
werden als böse Dämonen immer ihr Spiel treiben, und der Kampf der Parteien
wird kein Ende haben“ (EckermannGespr., 25. 2. 1824, S. 91).

Das „Schwanken“ ist in Goethes skeptischer Perspektive die charakteristische
Bewegungsform der Geschichte. Der Gewaltmißbrauch der Mächtigen und die
Ungeduld der Masse verbinden sich zu jenem diffusen geschichtlichen Element,
worin Goethe keinen Progreß und schon gar kein utopisches Potential zu
entdecken vermag. Vielmehr bestimmen Leidenschaften und „böse Dämonen“
den Lauf des Geschehens, das kein geschichtsphilosophisch bestimmbares Telos
kennt, sondern als ein erkenntnisloses Treiben und als Wiederkehr des immer
gleichen Parteihaders anzusehen ist. Die Geschichtsskepsis Goethes ist seit


