
B 20943

2017
165. Jahrgang

Theologisch-
praktische

Quartalschrift

4

Angst und Hoffnung
◆

Manfred Prisching · Soziologie der kollektiven Ängste
Gert Pickel · Angstmacherei und Populismus

Clemens Sedmak · Resilienz und der Umgang mit Angst
Franz Gruber · Theologie der Hoffnung 

in Zeiten der Angst
Klaus Mertes SJ · Mut? Angst? Hoffnung!

Wunibald Müller · Angst und Hoffnung 
in psychotherapeutischer sowie spiritueller Perspektive

◆
Gerold Lehner · Vom Nutzen und Nachteil 

der Reformation für die Ökumene
Ewald Volgger OT · 50 Jahre „Musicam Sacram“

Tomáš Halík · „Selig die Fernstehenden“

◆
Literatur:

Fürst, Alfons: Hieronymus. Askese und Wissenschaft in der Spätantike
(Elisabeth Birnbaum)

Aktuelle Fragen, Bibelwissenschaft, Biografi e, Ethik, Fundamental-
theologie, Kirchengeschichte, Kulturwissenschaft, Kunstwissenschaft, 

Liturgie, Mariologie, Spiritualität, Theologie



Inhaltsverzeichnis des vierten Heftes 2017

Schwerpunktthema: Angst  und Hoffnung

 Ansgar Kreutzer: Editorial   .............................................................................................................  337

 Manfred Prisching: Soziologie der kollektiven Ängste   ..................................................................  339

 Gert Pickel: Angstmacherei und Populismus – eine ungewollte Wiederkehr 
  der Religionen?  .................................................................................................  348

 Clemens Sedmak: „Die rechte Sorge“ Resilienz und der Umgang mit Angst   ..........................  356

 Franz Gruber: Th eologie der Hoff nung in Zeiten der Angst   ...............................................  364

 Klaus Mertes SJ: Mut? Angst? Hoff nung!   ...................................................................................  375

 Wunibald Müller: Angst und Hoff nung in psychotherapeutischer sowie 
  spiritueller Perspektive   ....................................................................................  382

Abhandlungen:

 Gerold Lehner: Vom Nutzen und Nachteil der Reformation für die Ökumene   .................  391

 Ewald Volgger OT: 50 Jahre „Musicam Sacram“   ...........................................................................  406

 Tomáš Halík: „Selig die Fernstehenden“   ...............................................................................  410

Literatur :

  Das aktuelle theologische Buch

 Elisabeth Birnbaum: Alfons Fürst: Hieronymus. Askese und Wissenschaft  
  in der Spätantike   ..............................................................................................  301

Besprechungen: Aktuelle Fragen (418), Bibelwissenschaft  (419), 
Biografi e (420), Ethik (421), Fundamentaltheologie (423), 
Kirchengeschichte (425), Kulturwissenschaft  (426), 
Kunstwissenschaft  (427), Liturgie (429), Mariologie (431), 
Spiritualität (432), Th eologie (434)

Eingesandte Schrift en   ......................................................................................  437

Universitätsnachrichten   ..................................................................................  439

Register   ..............................................................................................................  443

Impressum   ........................................................................................................  448

 Redaktion: A 4020 Linz, Bethlehemstraße 20, Tel. +43 (0)732 / 78 42 93-4142, Fax: -4155
  E-Mail: thpq@ku-linz.at     Internet: http://www.thpq.at

 Anschrift en der Dr.in Elisabeth Birnbaum, Bräunerstraße 3/1, A 1010 Wien
 Mitarbeiterinnen Univ.-Prof. Dr. Franz Gruber, Bethlehemstraße 20, A 4020 Linz
 und Mitarbeiter: Univ.-Prof. Dr. Tomáš Halík, nám. Jana Palacha 2, CZ 11638 Praha 1
  Dr. Gerold Lehner, Bergschlösslgasse 5, A 4020 Linz
  P. Klaus Mertes SJ, Fürstabt-Gerbert-Str. 14, D 79837 St. Blasien
  Dr. Wunibald Müller, Peter-Haupt-Strasse 11, D 97080 Würzburg
  Univ.-Prof. Dr. Gert Pickel, Martin-Luther-Ring 3, D 04109 Leipzig
  Univ.-Prof. Dr. Manfred Prisching, Universitätsstraße 15, A 8010 Graz
  Univ.-Prof. DDDr. Clemens Sedmak, Mönchsberg 2a, A 5020 Salzburg
  Univ.-Prof. Dr. Ewald Volgger OT, Bethlehemstraße 20, A 4020 Linz

Die Theologisch-praktische Quartalschrift  wurde 1848 begründet (als Neubelebung der zwischen 
1802 und 1821 erscheinenden „Theologisch-praktischen Monathschrift “). Sie erscheint jährlich in den 
Monaten Jänner, April, Juli und Oktober. Sie verwendet die Abkürzungen des Lexikons für Th eologie 
und Kirche 31993. Die Mitarbeiter werden gebeten, das zu beachten. Manuskripte, Rezensionsschrift en, 
Tauschexemplare und Geschäft spost sind zu richten an die Redaktion: Th eologisch-praktische Quartal-
schrift , A 4020 Linz, Bethlehemstraße 20. Es werden nur Originalmanuskripte veröff entlicht. Unverlangt 
eingesandte Manuskripte werden nicht retourniert. Gefördert durch die oberösterreichische Landes-
regierung und die Diözese Linz.

ISSN 0040-5663  ·  ISBN 978-3-7917-7158-8



337ThPQ 165 (2017) 337  –338

Liebe Leserinnen, liebe Leser!

1 Heinz Bude, Gesellschaft  der Angst, Hamburg 2014.
2 Interview mit Heinz Bude in der Zeitung „Die Furche“ v. 13.5.2015.
3 Jürgen Werbick, Die Angst durchkreuzen. Ermutigung aus dem Glauben, Freiburg i. Br.–Basel–

Wien 2017.
4 Ebd., 15.
5 Ebd.

„No tinc por“ – „ich habe keine Angst“. Ein 

großes Spruchband mit diesen Worten in 

katalanischer Sprache führte die Demons-

tration an, die nach dem schrecklichen Ter-

roranschlag vom 17. August 2017 in Barce-

lona stattfand. Die Demonstranten griffen 

scharfsinnig auf, was die Terroristen beab-

sichtigten: ein Klima der Angst zu schaffen, 

in dem sich niemand auf der Welt mehr si-

cher fühlen soll; und sie setzten ein mutiges 

Zeichen der Hoffnung dagegen. Auch über 

den Terrorismus hinaus geht die Angst um. 

Der Soziologe Heinz Bude spricht gar von 

einer „Gesellschaft der Angst“1: Viele fühl-

ten sich vom Verlust ihres Arbeitsplatzes, 

von sozialem Abstieg oder Ausschluss be-

droht; private Beziehungen, Partnerschaf-

ten, familiale Bande würden zunehmend 

als brüchig empfunden. Gerade angesichts 

dominierender Unsicherheit warnt Bude 

jedoch davor, sich der Angst völlig auszu-

liefern. Das Schlimmste sei die „Angst vor 

der Angst“, denn sie führe zu lähmender 

Resignation. Eine Angst dagegen, die nicht 

völlig auf sich selbst festgelegt ist, eröff-

ne Handlungsspielräume „als Aussicht auf 

neue Möglichkeiten“: „Wer Angst hat, hat 

auch Hoffnung.“2 Hierin sieht der Theo-

loge Jürgen Werbick in seinem neuesten 

Buch „Die Angst durchkreuzen. Ermuti-

gung aus dem Glauben“3 einen Einsatz-

punkt für Religion und Theologie. Wer-

bick weiß um die ambivalente Beziehung 

von Religion, zumal der christlichen, zur 

Angst. „Die Religionen, speziell der christ-

liche Glaube, stehen nicht ohne Grund 

in dem Verdacht, elementare Ängste der 

Menschen geschürt und ausgebeutet zu ha-

ben.“4 Aber der Theologe sieht in religiösen 

Erfahrungen zugleich „die wohl bedach-

te Weigerung, sich von der Angst sprach- 

und hilflos machen, sich von ihr Mut und 

Hoffnung rauben zu lassen“5. Die Beiträ-

ge dieser aktuellen Ausgabe der Theolo-

gisch-praktischen Quartalschrift loten im 

Schnittfeld von Human-, Sozial- und theo-

logischen Wissenschaften die Gegenwarts-

bedeutung von Ängsten aus und erkunden 

zugleich Hoffnungspotenziale, die zu ihrer 

Bewältigung beitragen.

Zu Beginn analysiert der Grazer Sozio-

loge Manfred Prisching die Entstehung eines 

Lebensgefühls der Angst. Er zeigt, wie in ei-

ner „Auflösungsgesellschaft“ Vorstellungen 

von Normalität und Ordnung verschwim-

men. Sie lassen Gefühle der Unsicherheit 

zurück, die neoautoritäre Bewegungen ge-

schickt für sich zu nutzen wissen. Solche 

Instrumentalisierungen von kollektiven 

Ängsten nimmt Gert Pickel, Religionssozio-

loge aus Leipzig, in den Blick. Er zeigt, wie 

Angstgefühle zur Entstehung von Feindbil-

dern gegenüber Religionen beitragen („Isla-

mophobie“) und wie mit Ängsten – eine po-

pulistische und demokratiegefährdende – 

Politik betrieben wird. Auf die konstruktive 

Bewältigung von Angst hebt der Beitrag von 

Clemens Sedmak, Philosoph und Sozialethi-

ker aus Salzburg, ab. Er stellt in diesem Zu-

sammenhang das Konzept der Resilienz vor, 

der Fähigkeit, gut mit Widrigkeiten umzu-

gehen. Dabei wirft der Autor einen Blick 

auf die Hoffnungsinstanz Religion als „Ho-

rizont für ein Leben ohne Angst“. Das Pro-

jekt einer Theologie der Hoffnung in Zeiten 

der Ängste entfaltet der Linzer Dogmatiker 



338

Franz Gruber. Hoffnung aus dem Glauben 

blendet das Katastrophische in Geschichte 

und Gegenwart nicht aus, sondern stellt sich 

ihm. Erfahrbar wird Hoffnung bei und an 

Menschen, „die Hoffnung leben und geben 

aus der Kraft des Widerstehens entmensch-

lichter und entfremdeter Lebenssphären“. 

Der anschließende Beitrag von Klaus Mertes 

SJ ist persönlich gehalten. Der Rektor des Je-

suitenkollegs St. Blasien, der die Aufklärung 

des sexuellen Missbrauchs in der Kirche 

maßgeblich ins Rollen gebracht hat, reflek-

tiert über kontraproduktive Ängste in Insti-

tutionen wie den Kirchen. Zugleich plädiert 

er für eine Haltung der Hoffnung gerade in 

der Bedrängnis, denn sie hält „die Augen 

offen für die helfenden und rettenden Hän-

de, die sich entgegenstrecken“. Aus der rei-

chen Erfahrung als langjähriger Leiter des 

Recollectio-Hauses Münsterschwarzach he-

raus formuliert Wunibald Müller seine the-

rapeutischen und spirituellen Überlegun-

gen, die den Kreis unseres Themenschwer-

punktes schließen. Mit persönlichen Wor-

ten beschreibt Müller sein Gottesbild und 

seine Spiritualität, die helfen, Angst zu be-

gegnen und Hoffnung zu entwickeln.

Drei thematisch freie Beiträge be-

reichern unser Heft: Der Superintendent 

Oberösterreichs, Gerold Lehner, denkt an-

gesichts des Reformationsjubiläums über 

eine Theologie der Reform aus ökumeni-

scher Perspektive nach. Ewald Volgger OT 

erinnert mit dem vor 50 Jahren veröffent-

lichten Dokument Musicam Sacram an die 

Bedeutung der Kirchenmusik; und Tomáš 

Halík resümiert seine breit rezipierte Theo-

logie der kirchlich und religiös „Randstän-

digen“ und entwickelt sie weiter.

Liebe Leserinnen und Leser!

Die Themenstellung der vorliegenden 

Theologisch-praktischen Quartalschrift 

zu Angst und Hoffnung verdankt sich 

auch einem Zitat: „Freude und Hoffnung, 

Trauer und Angst“ – so lauten die be-

rühmten Eingangsworte der Pastoralkon-

stitution des II. Vatikanischen Konzils. 

Mit dem Aufrufen dieser vier Grundemp-

findungen, welche alle Menschen teilen, 

wollte das Konzil die Solidarität der Kir-

che mit der Welt von heute zum Ausdruck 

bringen und eröffnete sein Programm ei-

ner Theologie der Zeichen der Zeit. Das 

Profil unserer Zeitschrift lässt sich durch-

aus als eine publikatorische Umsetzung 

solch theologischer Zeitgenossenschaft 

verstehen. Seit 2012 durfte ich als Chef-

redakteur der Theologisch-praktischen 

Quartalschrift an diesem Projekt mit-

wirken. Nun scheide ich aus der Funkti-

on aus. Daher ist es mir ein großes Anlie-

gen, an dieser Stelle mit einem herzlichen 

Dank zu schließen: Ich danke den Redak-

tionskolleginnen und -kollegen für die 

immer inspirierenden und kreativen Sit-

zungen, den Herausgeberinnen und He-

rausgebern für das Vertrauen, den Mitar-

beiterinnen und Mitarbeitern des Verlags 

Friedrich Pustet für die angenehme Zu-

sammenarbeit. Vor allem aber danke ich 

Ihnen, liebe Leserinnen und Leser, für 

Ihr freundliches Interesse, Ihre Rückmel-

dungen und Ihre Treue!

Ihr Ansgar Kreutzer

(Chefredakteur)

Redaktion:
Chefredakteur: Univ.-Prof. Dr.  theol. Ansgar Kreutzer; Redaktionsleiter: Mag. theol. Bernhard 

Kagerer; Redakteure/-innen: em. Univ.-Prof. Dr.  theol. Franz Hubmann; Univ.-Prof.in Dr. in theol. Ilse 

Kögler; Univ.-Prof.in Dr.in theol. Hildegard Wustmans; Ass.-Prof. Dr. theol. Michael Zugmann.

Einem Teil dieser Ausgabe liegen Prospekte der Verlage Echter und Friedrich Pustet bei. 

Wir ersuchen um Beachtung.

Editorial



364

Franz Gruber

Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst
◆ Hoff nung stellt menschliche Existenz grundsätzlich unter die Perspektive 

von Sinn und Heilung, ohne das Katastrophische in der Geschichte zu leug-

nen. Dies macht die Hoff nung zu einer genuin theologischen Kategorie – so 

Franz Gruber, Rektor und Professor für Dogmatik an der Katholischen Pri-

vat-Universität Linz. Sein Artikel gibt einen instruktiven Überblick über die 

großen Entwürfe einer Th eologie wie Philosophie der Hoff nung. Zugleich 

arbeitet der Autor den Kern biblischer und christlicher Hoff nung heraus, 

der sich in Zeiten der Ängste – nicht zuletzt durch eine humane Praxis – 

bewähren kann. (Redaktion) 

1 Jehuda Bacon / Manfred Lütz, „Solange wir leben, müssen wir uns entscheiden.“ Leben nach 
Auschwitz, Gütersloh 2016, 164.

1 Hinführung zum Thema

„Was ist für Sie der Mensch? Ein eigenarti-

ges Experiment. Vor allem ist der Mensch 

Hoffnung, Hoffnung wie die Jugend auf 

Besseres, aber auch Hoffnung, dass er viel-

leicht den Ursprung findet, Gott, dem er 

nachgebildet ist. Denn dazu ist er geschaf-

fen.“1

Die Antwort des israelischen Malers 

Jehuda Bacon zeugt von einer Klarheit 

und verwegenen Kühnheit, die ihresglei-

chen sucht. Sie ist das ergreifende Zeugnis 

eines hochbetagten Künstlers, der die Ge-

walttätigkeit von Menschen in unvorstell-

bar grausamer Weise erlitten hat, so dass 

dies eigentlich die Zerstörung eines jegli-

chen Glaubens an den Menschen hätte be-

deuten müssen. Geboren 1929 in Ostrawa 

wurde Yehuda Bacon aufgrund seiner jüdi-

schen Abstammung 1942 samt seiner Fa-

milie nach Theresienstadt und ein Jahr da-

rauf nach Auschwitz verbracht. Doch der 

Holocaust-Überlebende hat den Glauben 

an die Hoffnung nicht verloren, im Gegen-

teil: Der Mensch ist für ihn der Inbegriff 

von „Hoffnung“.

Dieses Bekenntnis stelle ich an den 

Beginn meiner Überlegungen. Ich werde 

versuchen zu begründen, dass Hoffnung 

die eigentümliche menschliche Fähigkeit 

ist, die grundsätzliche Offenheit von Ge-

schichte und menschlicher Existenz in der 

Perspektive ihrer Erlösung, ihrer Heilung, 

ihres Sinnes für das Stärker-Sein des Guten 

zu erfassen und auszurichten. Diese Fähig-

keit unterscheidet sich wesentlich von Op-

timismus oder vom positiven Denken in-

sofern, als sie das „Katastrophische“ (W. 

Benjamin) und Ungeheilte der Geschich-

te nicht verdrängt, sondern bewusst erin-

nert. Ihre Kraft und ihre Überzeugung ge-

neriert sie nicht aus dem Glauben an den 

Fortschritt der Geschichte, sondern aus 

dem Glauben an Rettung und Wiedergut-

machung. Hoffnung – in diesem Sinne ver-

standen – ist darum eine genuin theologi-

sche Kategorie, weil allein der Glaube an 

Heilserfahrung jene Kraft und Überzeu-

gung freisetzt, die philosophisch-rational 

ThPQ 165 (2017), 364 – 374



365

als Postulat (I. Kant), psychologisch-exis-

tenziell als Projektion (F. Freud) oder als 

Illusion (K. Marx) interpretiert werden 

müssten.

Selbstverständlich sollen die anthro-

pologischen Konnotationen oder „säkula-

ren“ Aspekte von Hoffnung nicht gemin-

dert oder abgewertet sein. „Hoffnung“ ist 

offenkundig eine anthropologische Eigen-

schaft, die mit der Zeiterfahrung und den 

Handlungsdispositionen verbunden sind. 

Schon der Philosoph Platon reflektiert in 

seinem Dialog „Philebos“ einen dreifachen 

Bezug zur Zeit: Die Gegenwart wird erfasst 

durch die Wahrnehmung (aisthesis), die 

Vergangenheit durch die Erinnerung (mi-

mesis), die Zukunft durch die Hoffnung 

(elpis).2 Das Phänomen der Zukunft ist im 

Unterschied zu den anderen Zeitmodi je-

doch mit dem Faktum ihrer Unbestimm-

barkeit charakterisiert – wir wissen nicht, 

was auf uns zu-kommt – und offenkun-

dig ist eine hoffnungsvolle, optimistische 

Einstellung zur Zukunft eine evolutionäre 

Strategie der Kontingenzbewältigung.

Die kulturgeschichtliche Relevanz die-

ser formalen Struktur wird dann sichtbar, 

wenn wir auf jeweilige Zeiten und Epo-

chen genauer blicken. In diesem Beitrag 

können nur einige Hinweise auf den ak-

tuellen Zeithorizont gegeben werden, in 

dem offenkundig erfahrbar wird, wie sich 

innerhalb kurzer Zeit die Zukunftseinstel-

lungen fundamental ändern können. Nach 

wie vor dominieren heute Strukturen der 

neuzeitlich-modernen Optimierung der 

Zukunft durch wissenschaftlich-techno-

logische Errungenschaften. Was Francis 

Bacon3 als wissenschaftlich-technologi-

sche Utopie erstmals entworfen hat, ent-

2 Vgl. Hans-Georg Link, Art. Hoff nung, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie 3 (1974), 
Sp. 1157–1166, 1158.

3 Francis Bacon, Neues Organon, hg. und mit einer Einleitung von W. Krohn, Hamburg 1990, 
2 Teilbände.

faltete sich zu einem epochalen Zivilisa-

tionsmerkmal, das alle Ebenen von Natur 

und Kultur erfasst hat. Zurecht sprechen 

wir von Revolutionen, wenn wir die Abfol-

ge dieser Entwicklung betrachten: zuerst 

erfasste die mechanische Revolution die 

frühneuzeitlichen Gesellschaften, es folgte 

die industrielle und schließlich die digita-

le Revolution. Jede neue Phase dieser Ent-

wicklung ging einher mit tiefgreifenden 

sozialen und ökologischen Veränderun-

gen, die nicht nur technische „Fortschrit-

te“ zeitigten, sondern ebenso fundamenta-

le Krisen und Verwerfungen nach sich zo-

gen. Die optimistische Leitidee, dass mit 

technischem Fortschritt die Zukunft bes-

ser werde, erweist sich als eine Vorstellung, 

die starke ideologische Züge trägt. Viel-

mehr lösten die Revolutionen immer auch 

Ängste und Befürchtungen aus, welche 

die Kontingenzerfahrung der unbekann-

ten Zukunft immens steigerten. Die poli-

tischen und sozialen Erschütterungen des 

20. Jahrhunderts lassen uns im Rückblick 

diese Zeit als ein „Jahrhundert der Extre-

me“ (E. Hobsbawn) erscheinen, als eine 

erschreckende Erkenntnis der „Dialektik 

der Aufklärung“ (M. Horkheimer / Th.W. 

Adorno).

Für unsere Gegenwart scheint es kenn-

zeichnend zu sein, dass nach einer Phase 

des optimistischen Zukunftsglaubens, wie 

er die nachkriegszeitlichen 1950er- und 

1960er-Jahre prägte, bedrohliche Aussich-

ten den Zukunftshorizont verdunkeln. Am 

deutlichsten springen die ökologischen 

und die sozialen Krisen ins Auge, die vor 

allem durch technologische Folgewirkun-

gen der Modernisierungsprozesse der Ge-

sellschaft ausgelöst worden sind und von 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



366

der Soziologie als Entstehung einer neuen 

„Risikogesellschaft“ interpretiert werden: 

Die Folgen der Modernisierungen errei-

chen paradoxerweise einen Grad an neuen 

Risiken, welche das Grundgefüge der Ge-

sellschaft erschüttern und den Glauben an 

die Kontingenzbewältigung verblassen las-

sen.4

Ein etwas anderes Bild vermitteln die 

biomedizinischen Wissenschaften, die 

heute offenkundig die Rolle der früheren 

technologischen Zukunftsutopien über-

nehmen. Eine der hoffnungsträchtigsten 

Zweige ist beispielsweise die genetische Er-

forschung der Alterungsprozesse biologi-

scher Systeme und die Frage, ob durch ge-

netische Eingriffe der Altersprozess ver-

zögert oder gar gestoppt werden könnte. 

Noch sind die Forschungsergebnisse vage, 

aber in den Medien5 oder in populärmedi-

zinischen Publikationen6 werden die Er-

wartungen auf eine „ewige Jugend“ bereits 

unübersehbar befeuert. Ähnliche Hoff-

nungen werden auf revolutionäre Möglich-

keiten der Krebstherapien projiziert, die 

durch Stammzellentherapie den Sieg über 

diese Krankheitsform nähren.

Demgegenüber sind politische Hoff-

nungen auf eine bessere Zukunft heu-

te weitgehend verblasst. Galt vor zwei Ge-

nerationen noch der Grundsatz: „Unse-

ren Kindern soll es einmal besser ergehen“, 

so heißt die Devise heute: „Unseren Kin-

dern soll es in Zukunft nicht schlechter ge-

hen als uns“. Die Grenzen der Problem-

lösungskompetenzen der Politik sind in 

den vergangenen Jahren zudem überdeut-

lich sichtbar geworden: Alle Gesellschaften 

4 Vgl. dazu Ulrich Beck, Risikogesellschaft . Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a. M. 
1986.

5 Vgl. Die Zeit vom 6.4.2017, 29 f. 
6 Vgl. Johannes Huber, Es existiert. Die Wissenschaft  entdeckt das Unsichtbare, Wien 2016, 

53  –  80.
7 Douglas Coupland, Life aft er God. Die Geschichten der Generation X, Berlin 21995, 269. 

der westlichen Welt kämpfen mit Proble-

men der Arbeitslosigkeit, des wirtschaftli-

chen Wachstums, der Finanzierbarkeit des 

Gesundheits- und Wohlfahrtssystems, und 

inzwischen schlagen diese Krisen auf die 

Legitimation demokratischer Regierungs-

formen durch. Politik wird heute nicht 

mehr als Quelle der Zukunftsbewältigung, 

sondern beinahe gegenteilig als Ursache 

der Angststeigerung empfunden.

Diese Gefühlslage signalisiert auch 

eine Erschöpfung einer „postmodernen 

Leichtigkeit“ und Gleichgültigkeit, welche 

die Milleniumsjahre bestimmten: Nach 

dem Zusammenbruch des Ostblocks und 

der kommunistischen Ideologie sprach 

man vom „Ende der Geschichte“ (F. Fu-

kujama), so als ob es keine Zukunft mehr 

gäbe und alles erreicht wäre. Der Kultau-

tor David Coupland hat diese Einstellung 

treffend beschrieben und in Frage gestellt: 

„Das Leben war voller Zauber, aber ohne 

Politik und Religion. Es war das Leben von 

Kindern der Pioniere – ein Leben nach 

Gott – ein Leben irdischer Erlösung am 

Rande des Himmels. Vielleicht ist dies das 

Herrlichste, nach dem wir streben können, 

ein Leben voller Frieden, der verschwom-

mene Bereich zwischen erträumtem und 

wahrem Leben – doch ich muß feststellen, 

daß ich diese Worte voller Zweifel sage. 

Ich glaube, irgendwo auf der Strecke sind 

wir übers Ohr gehauen worden. Ich denke, 

der Preis, den wir für dieses goldene Leben 

zu zahlen hatten, war die Unfähigkeit, voll 

und ganz an die Liebe zu glauben; stattdes-

sen hatten wir uns eine Ironie zugelegt, die 

alles, was sie berührte, versengte.“7 Die-

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



367Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

sen ironischen Gestus griff auch der Jour-

nalist und TV-Moderator Peter Hahne auf 

und forderte definitiv ein „Schluss mit lus-

tig!“ Bemerkenswert ist allerdings die Con-

clusio seines Buches über das „Ende der 

Spaßgesellschaft“: „Wir brauchen Hoff-

nungsträger im wahrsten Wortsinn. Mir 

scheint die erschütterndste Diagnose unse-

rer Zeit die abgrundtiefe Hoffnungslosig-

keit zu sein. Wahre Hoffnungsträger, also 

Menschen und Ideen, die sich als tragfähig, 

als lebens- und existenztragend erweisen, 

scheinen abhanden gekommen zu sein.“8

Diese Entwicklungen spiegeln sich 

selbstverständlich auch in den religiö-

sen Strömungen wider. Standen die ers-

ten Jahrzehnte der Nachkriegszeit im Zei-

chen emanzipatorischer und gesellschafts-

kritischer Geschichtstheologien, so schlu-

gen vor dem Hintergrund der Ökologiekri-

se, der atomaren Bedrohung und der ange-

spannten Entwicklungen auf dem Arbeits-

markt massive Zukunftsängste durch, die 

eine Renaissance apokalyptischer Diskur-

se beflügelte.

Angesichts dieser grob skizzierten 

Stimmungslage stellt sich die Frage nach 

einer Theologie der Hoffnung folgender-

maßen: (1) Worin liegt die theologische 

Profilierung von Hoffnung? (2) Wie ver-

hält sich dieser theologische Gehalt von 

Hoffnung gegenüber den Sinnstrukturen 

unserer Geschichts- und Leidenserfahrun-

gen? (3) Was müsste eine zukünftige Theo-

logie der Hoffnung leisten?

8 Peter Hahne, Schluss mit lustig. Das Ende der Spaßgesellschaft , Lahr/Schwarzwald 732006, 142.
9 Die erste Phase der Diskussion wurde durch die historisch-kritische Forschung ausgelöst, die 

das eschatologisch-apokalyptische Selbstverständnis der frühjüdischen Zeit ans Tageslicht 
brachte und die so genannte „Leben-Jesu-Forschung“ inspirierte. Die zweite Phase setzt mit 
Karl Barth ein, der die theologischen Schlüsse einer „Konsequenten Eschatologie“ wie sie 
A. Schweitzer vertrat, zurückwies und das „Eschatologische“ als Kennzeichen des biblischen 
Glaubens überhaupt betonte. Die dritte Phase setzte in den 1950er-Jahren ein, als wiederum 
exegetisch inspiriert der zentrale Begriff  der Off enbarung mit den Konzepten von Heilsge-
schichte und Eschatologie gekoppelt wurde. 

10 Ernst Bloch, Prinzip Hoff nung, Frankfurt a. M. 1959.

2 Theologie der Hoffnung – Ein 
Entwurf in praktischer Hinsicht

Mit dem Begriff einer „Theologie der Hoff-

nung“ ist auf den ersten Blick vor allem ein 

Name verknüpft: Jürgen Moltmann. Sein 

theologischer Ansatz ist wie kein anderer 

mit diesem Thema verbunden. Der refor-

matorische Theologe veröffentlichte 1964 

seine „Theologie der Hoffnung“ und wur-

de schlagartig zu einer der großen Galions-

figuren der evangelischen Theologie welt-

weit. Vor allem zwei Faktoren gaben An-

lass zu Moltmanns Werk: Zum einen war 

in der protestantischen Theologie seit den 

1850er-Jahren eine intensive bibeltheolo-

gische und systematische Diskussion über 

den Begriff „Eschatologie“ im Gange, die in 

den 1960er-Jahren einen neuerlichen Hö-

hepunkt erreichte.9 Zum anderen war der 

Begriff der „Hoffnung“ durch die Publika-

tion von Ernst Blochs „Prinzip Hoffnung“10 

zu einem philosophischen Zentralbegriff 

der Kritischen Theorie avanciert. Jürgen 

Moltmann erkannte die herausragende Be-

deutung des Themas Hoffnung, das für ihn 

nicht mehr bloß ein Teilaspekt der christ-

lichen Tugendlehre oder des dogmatischen 

Traktats der Eschatologie sein konnte, son-

dern wie schon bei Karl Barth als Grund-

prinzip des Glaubens zu verstehen ist: „In 

Wahrheit aber heißt Eschatologie die Lehre 

von der christlichen Hoffnung, die sowohl 

das Erhoffte wie das von ihm bewegte Hof-

fen umfasst. Das Christentum ist ganz und 



368

gar und nicht nur im Anhang Eschatologie, 

ist Hoffnung, Aussicht und Ausrichtung 

nach vorne, darum auch Aufbruch und 

Wandlung der Gegenwart. Das Eschatolo-

gische ist nicht etwas am Christentum, son-

dern es ist schlechterdings das Medium des 

christlichen Glaubens, der Ton, auf den in 

ihm alles gestimmt ist, die Farbe der Mor-

genröte eines erwarteten neuen Tages, in 

die hier alles getaucht ist.“11

Der semantisch als „Genetiv-Theo-

logie“ artikulierte Neuansatz Moltmanns 

sollte also gerade nicht als eine weitere Ge-

netiv-Theologie verstanden werden, son-

dern den eigentlichen Kern christlichen 

Glaubens neu freilegen. Dieser Hoffnungs-

kern gründet auf dem Zeugnis der Aufer-

weckung Jesu Christi. Allerdings stellt sich 

dann die Frage, warum Hoffnung als Fun-

dament und Grundbegriff des Glaubens 

in der Theologiegeschichte ihre eschatolo-

gische Bedeutung verloren hat und zu ei-

ner – wenn auch göttlichen – Tugend wur-

de. Nach Moltmann ging der Geschichts-

bezug christlicher Hoffnung deshalb verlo-

ren, weil das Unabgegoltene der Auferste-

hung Jesu selbst zugunsten einer Glorien-

theologie der pantokratischen Herrschaft 

Christi aus dem Bewusstsein verschwun-

den ist. Demgegenüber betont Moltmann: 

„Es gibt ... nur ein wirkliches Problem der 

christlichen Theologie, das ihr von ihrem 

Gegenstand her gestellt ist und das durch 

sie der Menschheit und dem menschlichen 

Denken gestellt wird: das Problem der Zu-

kunft.“12 Damit ist nun nicht nur die inner-

weltliche Zukunft, sondern im Besonderen 

11 Jürgen Moltmann, Th eologie der Hoff nung, München (11964) 111980, 11 f. 
12 Ebd., 12. 
13 Ebd., 13.
14 Ebd., 12. 
15 Ebd., 176. 
16 Ebd., 204. 

die Zukunft Jesu Christi in den Fokus ge-

rückt: „Christliche Eschatologie spricht 

von Jesus Christus und seiner Zukunft.“13 

Denn in der Auferstehung Jesu ist nicht 

nur die Überwindung von Sünde und Tod 

bereits erfolgt, sondern es ist zugleich eine 

Differenz, etwas Ausstehendes und Noch-

nicht-Erfülltes ausgesagt. So ist der Gott 

Jesu Christi der „Gott der Hoffnung“ (Röm 

15,13), und dieser Gott hat für Moltmann 

mit Rückgriff auf Ernst Bloch ein „Futu-

rum als Seinsbeschaffenheit“14. Im Glau-

ben an den Gott Jesu und an den gekreu-

zigten Auferstandenen ist nun die Zukunft 

der ganzen Wirklichkeit in den Blick ge-

nommen: „Die Auferstehung Christi er-

kennen heißt darum, in diesem Gesche-

hen die Zukunft Gottes zur Welt und die 

Zukunft des Menschen, die er an diesem 

Gott und seinem Handeln findet, erken-

nen. Wo immer dieses Erkennen geschieht, 

vollzieht sich auch Erinnerung an die Ver-

heißungsgeschichte des Alten Testamen-

tes in einer kritischen und verwandelnden 

Vergegenwärtigung.“15

Insofern also Jesus Christus selbst 

noch eine Zukunft hat, nämlich die Erfül-

lung der Verheißungen, dass am Ende der 

Zeiten Gott alles in allem sein werde (1 Kor 

15,28), ist damit nicht nur ein Trost ange-

sagt, sondern auch ein Widerstand gegen 

Leiden und Sterben, Unterdrückung und 

Demütigung, das in der menschheitlichen 

Geschichte vor sich geht.16 Hoffnung ist 

nicht der Inbegriff von Optimismus oder 

Harmonie, sondern macht die „christliche 

Gemeinde zu einer beständigen Unruhe 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



369Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

in menschlichen Gesellschaften“17. Hoff-

nung steht für eine gesellschaftskritische, 

politische Aktivität des Christentums, die 

eschatologische Spannung der auf Vollen-

dung hin noch offenen Zukunft und der 

gegenwärtigen Geschichte in Richtung ei-

nes dynamisierenden Aufbruchs, eines Ex-

odus aus gegebenen inakzeptablen gesell-

schaftlichen Konstellationen fruchtbar zu 

machen: „So hat im christlichen Leben der 

Glaube das Prius, aber die Hoffnung den 

Primat.“18

Moltmanns Theologie der Hoffnung 

wirkte sich höchst inspirierend für die spä-

teren Entwürfe einer neuen Politischen 

Theologie und einer Theologie der Be-

freiung aus. Katholischerseits griff Johann 

Baptist Metz diese Sichtweise auf und ent-

wickelte damit eine „Theologie der Welt“19 

sowie eine „Praktische Fundamentaltheo-

logie“20. Metz inspirierte zu jener Zeit auch 

die Würzburger Synode, welche die „Hoff-

nung“ als Leitkategorie des Synodendoku-

ments in den Mittelpunkt stellte.21 Gusta-

vo Gutierrez, Leonardo Boff und viele an-

dere Befreiungstheologinnen und -theolo-

gen wiederum rezipierten das Thema der 

eschatologischen Hoffnung vor dem Hori-

zont der lateinamerikanischen Erfahrung 

von Armut und Unterdrückung.22 In einer 

gewissen Hinsicht war die „Theologie der 

Hoffnung“ die inspirierende Konzeption 

für eine Theologie der Befreiung und al-

ler gesellschaftskritischen, politisch-prak-

17 Ebd., 17. 
18 Ebd., 16. 
19 Johann Baptist Metz, Mit dem Gesicht zur Welt (GS I), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2015.
20 Ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft . Studien zu einer praktischen Fundamentaltheolo-

gie, in: ders., Im dialektischen Prozess der Aufk lärung (GS 3/1), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2016.
21 Vgl. ders., Aufstand der Hoff nung, in: ders., Lerngemeinschaft  Kirche (GS 6/1), Freiburg i. Br.–

Basel–Wien, 165  –175.
22 Gustavo Gutierrez, Th eologie der Befreiung. Mit einem Vorwort von Johann Baptist Metz, Mün-

chen 61983; Leonardo Boff , Aus dem Tal der Tränen ins gelobte Land, Düsseldorf 1982.
23 Jürgen Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher 

Th eologie, München 1972.

tischen und emanzipatorischen Theolo-

gieansätze der neueren Theologien der 

1960er- und 1970er-Jahre.

Doch diese Inspirationsdynamik ei-

ner Theologie der Hoffnung flaute ab, so 

dass es im Rückblick von heute aus erschei-

nen könnte, als sei dieser Ansatz der zeit-

geistigen optimistischen Grundstimmung 

den 1960er-Jahre geschuldet. Ein Körn-

chen Wahrheit mag in der Tat darin liegen, 

aber die Gründe liegen tiefer, die Molt-

mann selbst in seinem Werk schon wenig 

später berücksichtigt hat: Es geht um das 

Verhältnis von Leiden und Hoffnung, von 

Geschichte und Erlösung.23

3 Leiden, Tod und Schuld: Die 
Widerfahrnisse von Hoffnung. 
Über einige Einwürfe der 
Philosophie

Wie ist Hoffnung überhaupt möglich, wenn 

die Leidensgeschichte der Opfer nicht ver-

drängt, sondern erinnert wird? Ein Blick 

auf die marxistische Denktradition ist an 

dieser Stelle aufschlussreich, denn der Mar-

xismus versucht Hoffnung zu stiften, ohne 

Bezugnahme auf Transzendenz.

Karl Marx hat diese Frage mit Nach-

druck gestellt, aber bekanntlich für die 

Möglichkeit einer auf religiösem Glauben 

gegründeten Hoffnung negativ beantwor-

tet. Er anerkennt, dass Religion auch „Pro-



370

testation gegen das wirkliche Elend (ist). 

Die Religion ist der Seufzer der bedräng-

ten Kreatur.“24 Aber sie verschleiert dieses 

Elend als imaginäre Blume, das heißt mit 

ihrer illusionären Hoffnung nach Erlösung 

und Rettung, die aber als Projektion am 

Zustand des Menschen nichts ändert. Da-

rum fordert Marx die Kritik der Religion, 

welche „die imaginären Blumen an der Ket-

te zerpflückt, nicht damit der Mensch die 

phantasielose, trostlose Kette trage, son-

dern damit er die Kette abwerfe und die le-

bendige Blume breche.“25 Doch Marx ver-

kannte mit seiner Religionskritik den Kern 

religiöser Hoffnung, vielmehr wird im 

Rückblick der Geschichte nach Marx er-

kennbar, dass die marxistischen (aber nicht 

weniger die kapitalistischen) Zukunftshoff-

nungen selbst sich als Illusionen erwiesen 

haben, haben sie doch ihrerseits eine unge-

heure Zahl an Opfern hervorgebracht.

Dieser Widerspruch ist den Denkern 

der Frankfurter Schule nicht verborgen ge-

blieben, vielmehr setzen sie bei ihm unmit-

telbar an. Am rigorosesten hat bekannt-

lich Walter Benjamin diese Aporie aufge-

griffen und das Verhältnis von opfersensi-

blem Geschichtsbewusstsein und der Hoff-

nung auf die Rettung der Opfer der Ver-

gangenheit in einer der tiefsinnigsten Aus-

sagen unserer Zeit geprägt: „[…] im Ein-

gedenken machen wir eine Erfahrung, die 

uns verbietet, die Geschichte grundsätzlich 

atheologisch zu begreifen, so wenig wir sie 

in unmittelbar theologischen Begriffen zu 

schreiben versuchen dürfen.“26 Benjamin 

rekurriert in seinen geschichtsphilosophi-

24 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, in: Karl Marx / Friedrich Engels, Wer-
ke. Bd. 1, Berlin 1981, 378.

25 Ebd., 379.
26 Walter Benjamin, Gesammelte Schrift en V, Frankfurt a. M. 1974, 589.
27 GS I 695.
28 GS I 1235.
29 Jürgen Habermas, Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a. M. 1988, 60.

schen Reflexionen auf das Motiv der jüdi-

schen Hoffnung auf eine endgeschichtliche 

Rettung der Opfer. Gerade in der Gestalt 

des Messias ist für Benjamin eine Figur des 

Eingedenkens gegeben, die „im Vergange-

nen den Funken der Hoffnung“27 anzufa-

chen vermag. Benjamin ist dieser Wider-

spruch bewusst, er verbietet sich theologi-

sches Denken und kann doch davon nicht 

gänzlich Abstand nehmen: Als „materialis-

tischer Denker“ steht er mit dieser messia-

nischen Hoffnung der Theologie in absolu-

ter Konkurrenz: „Mein Denken verhält sich 

zur Theologie wie das Löschblatt zur Tin-

te. Es ist ganz von ihr vollgesogen. Ginge es 

aber nach dem Löschblatt, so würde nichts, 

was geschrieben steht, übrig bleiben.“28

Eine markante Korrelation von reli-

giöser Hoffnung und geschichtlichem, hu-

manitärem Fortschritt finden wir auch im 

Werk von Jürgen Habermas. Das Konzept 

einer kommunikativen Vernunft, die sich 

einer metaphysischen Verankerung in ei-

ner „Transzendenz von außen“ verwehrt, 

führt Habermas zum Schluss, dass eine 

solche Vernunft keine Hoffnung auf Erlö-

sung und Versöhnung geben kann. Diese 

ist grundsätzlich „trostlos“, weil sie als phi-

losophisch begründbare Vernunft nicht 

den Sprung in den Glauben machen kann, 

aber sie kann mit Religion „koexistieren“, 

denn die religiöse Sprache führt noch „in-

spirierende, ja unaufgebbare semantische 

Gehalte mit sich, die sich der Ausdrucks-

kraft einer philosophischen Sprache (vor-

erst?) entziehen“29. Jürgen Habermas hat in 

seinen religionsphilosophischen Reflexio-

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



371Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

nen diese Ausdruckskraft näher bestimmt 

als die „Frage nach der Rettung der ver-

nichteten Opfer“30, aber zugleich festgehal-

ten, dass der „Riss zwischen [modernem 

F. G.] Weltwissen und Offenbarungswissen 

[…] sich nicht wieder kitten [läßt].“31 Dass 

die „verlorene Hoffnung auf Auferstehung 

[…] eine spürbare Leere [hinterläßt]“32, ist 

für Habermas eine Gefahr, welche die mo-

derne Vernunft in einen Defätismus trei-

ben kann, gegen den es anzukämpfen gilt.

Damit ist eine bemerkenswerte Dis-

position von Hoffnung aus Glauben und 

Hoffnung auf einen humanen Fortschritt 

der Geschichte gegeben: Eine säkulare Ver-

nunft darf wider ihre Selbstaufgabe das er-

innernde Bewusstsein des Leidens, der 

zum Himmel schreienden Ungerechtigkei-

ten nicht verlieren, zugleich aber ist sie „aus 

sich heraus“ keine Quelle der Hoffnung auf 

Rettung (mehr). Eine Theologie der Hoff-

nung dagegen wäre herausgefordert, ihren 

Glutkern so zur Sprache zu bringen, dass 

sie nicht in jene illusionierende Vertrös-

tung fällt, die Marx der Religion zum Vor-

wurf gemacht hat: dem Menschen eine fal-

sche Hoffnung auf Besserung zu geben und 

die Welt ihrem Schicksal zu überlassen.

4 Rechenschaft über das Zeugnis 
der Hoffnung – eine theologi-
sche Erwiderung

Der erste Petrusbrief fokussiert für sei-

ne Leserinnen und Leser in einer Zeit 

30 Ders., Texte und Kontexte, Frankfurt a. M. 1991, 142.
31 Ders., Ein Bewusstsein von dem was fehlt, in: Michael Reder / Josef Schmidt (Hg.), „Ein Bewusst-

sein von dem, was fehlt.“ Eine Diskussion mit Jürgen Habermas (edition suhrkamp 2537), 
Frankfurt a. M. 2008, 26 –36, hier: 28.

32 Ders., Glauben und Wissen. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels, Frankfurt a. M. 2001.
33 Vgl. Gudrun Guttenberger, Passio Christiana. Die alltagsmartyrologische Position des Ersten 

Petrusbriefes (SBS 223), Stuttgart 2010.
34 Karl Matthäus Woschitz, Elpis. Hoff nung. Geschichte, Philosophie, Exegese, Th eologie eines 

Schlüsselbegriff s, Freiburg i. Br.–Basel–Wien 1979, 221.

der Angst und der Verfolgung wie kein 

anderer frühchristlicher Brief die Hoff-

nung als Essenz und Kraft des Christ-

seins.33 Die bekannte Aufforderung, stets 

bereit zu sein, „jedem Rede und Antwort 

zu stehen, der von euch Rechenschaft for-

dert über die Hoffnung, die euch erfüllt.“ 

(1 Petr 3,15), hat ihre Grundlage im Evan-

gelium der Hoffnung: Gott hat „uns in sei-

nem großen Erbarmen neu gezeugt zu ei-

ner lebendigen Hoffnung (kurs. F. G.) durch 

die Auferstehung Jesu Christi von den To-

ten“ (1 Petr 1,3).

Hoffnung ist im biblischen Kontext 

kein bloß subjektives Vermögen, Krisen zu 

bestehen, sondern zuerst eine unbedingte 

Zusage. Es ist Gott selbst, der diese Hoff-

nung stiftet, indem er an jenen handelt, die 

verzweifeln. Hoffnung ist ausgerichtet auf 

eine verheißene Wirklichkeit, also gerade 

keine Extrapolation der jeweiligen Gegen-

wart auf die Zukunft, sondern Vorwegnah-

me von Zukunft für die Gegenwart. „Hoff-

nung wird nicht als psychische Zuständ-

lichkeit, sondern als eine durch die ge-

schichtlichen Heilserweise Jahwes eröffne-

te qualitative Möglichkeit des Vertrauens, 

der Zuversicht, der Treue, des Zuflucht-

Suchens konstituiert. Ihr Grund ist nicht 

menschliche Autonomie und Möglichkeit, 

sondern Jahwe selbst.“34

Darum bricht die Möglichkeit zu hof-

fen an jenen existenziellen und histori-

schen Situationen auf, die von der Reali-

tät des Leidens und der Verzweiflung be-

stimmt sind. Gewiss fasst die biblische 



372

Theologie in ihren narrativen Zeugnis-

sen kollektive und individuelle Krisenzei-

ten im Ganzen auf und formuliert aus der 

Spannung von Verzweiflung und Rettung 

heraus die je neue Gotteserfahrung als 

Hoffnungszeugnis. Gott ist es, der in der 

Not rettet – das ist die substanzielle Aus-

sage der Exodus-Theologie, die erst im 

Blickwinkel des zweiten Exils, des babylo-

nischen, die Glaubensbotschaft im Modus 

der Hoffnung beschreibt: „Die spes, qua 

speratur, gründet somit in der spes, quae 

speratur. Das Hoffen hat im Erhofften sei-

ne Aussicht. Da der letzte Bezugspunkt der 

Hoffnung Jahwe ist – alle irdischen Güter 

werden als Gaben und Segen Jahwes erfah-

ren –, so gehört zur Hoffnung das persona-

le Element des Vertrauens“35.

Eindrucksvoll ist der Psalter ein sol-

ches Zeugnis dieses personalen Ringens 

um Zukunft, das aus dem Willen, Gott zu 

vertrauen, die Entdeckung der Hoffnung 

macht: „Zu dir, HERR, erhebe ich mei-

ne Seele. Mein Gott, auf dich vertraue ich. 

[…] denn du bist der Gott meines Hei-

35 Ebd., 762.

les. Auf dich hoffe ich den ganzen Tag“ 

(Ps 25,1.5) Noch radikaler formuliert Psalm 

39 das Hoffen im Kontext der Vergänglich-

keit und Vergeblichkeit menschlichen Raf-

fens angesichts des „Wie-Nichts-Seins“ des 

Menschen vor der Kürze seines Lebens: 

„Und nun, HERR, worauf habe ich gehofft? 

Meine Hoffnung, sie gilt dir.“ (Ps 39,8)

Mit der Gerichts- und Exilsprophe-

tie wird der individuelle Horizont gewei-

tet auf die universale geschichtliche Heils-

erwartung, in die selbst Fremdvölker inte-

griert werden (Jes 2,2  –   4). Im Neuen Tes-

tament findet diese Erwartung ihren zen-

tralen Begriff im Evangelium in der schon 

nahe gekommenen Königsherrschaft Got-

tes (Mk 1,14 f.). Hier sind apokalyptische 

Motive präsent und zugleich transfor-

miert: die zwischentestamentarische Apo-

kalyptik dagegen annulliert jede Hoffnung 

auf eine innergeschichtliche Wende zum 

Guten, der Wirkungsbereich des Bösen er-

scheint als so umfassend, dass aus der Ge-

schichte heraus die messianischen Erwar-

tungen der Heilsprophetie nicht mehr grei-

fen. Für Jesus von Nazaret aber ist dieses 

Ankommen Gottes aus der endgültigen 

Zukunft schon im Gange. Darum lädt er 

ein, dieser Wirklichkeit zu vertrauen und 

alles auf sie zu setzen. Angesichts dieser 

Einladung Jesu musste sein eigenes Todes-

schicksal wie eine Zerstörung jeder Hoff-

nung auf Rettung und Heilung empfunden 

werden. Lukas beschreibt in seiner Erzäh-

lung der Jünger beim Gang nach Emmaus 

diese trostlose Erfahrung als Echo der Kri-

se von Karfreitag.

Aber der christliche Glaube hat sei-

ne Geburtsstunde in jener „Erfahrung“, 

die wir abstrakt die „Auferstehungserfah-

rung“ nennen, jener analogielosen, mit 

nichts vergleichbaren Überzeugung, dass 

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

Weiterführende Literatur:

Jürgen Moltmann, Theologie der Hoff-

nung. Untersuchungen zur Begründung 

und zu den Konsequenzen einer christli-

chen Eschatologie, München 22005: Ein 

theologischer Klassiker, der selbst heute 

noch mit Spannung zu lesen ist.

Jürgen Habermas, Glauben und Wissen. 

Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 

2001 (Edition Suhrkamp. Sonderdruck), 

Frankfurt a. Main 2001: Einer der beeindru-

ckendsten religionsphilosophischen Tex-

te von Habermas, den man gelesen haben 

muss.



373Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst

Jesus „von den Toten auferweckt“ wor-

den ist. Für Paulus hat sich Gott als jene 

Wirklichkeit gezeigt, die restlos Quel-

le der Hoffnung ist, weil in Tod und Auf-

erweckung Jesu jene letzte radikale Struk-

tur überwunden und transformiert ist, die 

das Grundgesetz der Schöpfung ausmacht: 

durch und durch vergänglich, dem Tod ge-

weiht zu sein. Am Beispiel individueller 

Hoffnungsgestalten zeigt Paulus, wie diese 

in Situationen der Aussichtslosigkeit den-

noch Gott vertrauten: z. B. Abraham, „un-

ser aller Vater vor Gott, […], dem er ge-

glaubt hat, des Gottes, der die Toten leben-

dig macht und das, was nicht ist, ins Da-

sein ruft. Gegen alle Hoffnung hat er voll 

Hoffnung geglaubt, dass er der Vater vieler 

Völker werde“ (Röm 4,17 f.). Paulus über-

bietet Abrahams Vorbild allerdings inso-

fern, als das Leben Jesu von Nazaret nicht 

nur die geschichtliche Rolle Israels in ein 

neues Licht taucht, sondern die anthropo-

logische Frage nach der Möglichkeit von 

Hoffnung überhaupt neu zu stellen ist. Für 

Paulus ist nämlich der „Tod“ jene Instanz, 

die alles Reden von Hoffnung zunichte-

macht. Solange der Tod ist, solange gibt es 

keine letzte Hoffnung. Diese anthropolo-

gisch-eschatologische Zuspitzung macht 

den Rahmen der Sinnbedeutung der Auf-

erstehung Jesu aus: „Denn wenn Tote nicht 

auferweckt werden, ist auch Christus nicht 

auferweckt worden. Wenn aber Christus 

nicht auferweckt worden ist, dann ist euer 

Glaube nutzlos und ihr seid immer noch 

in euren Sünden; und auch die in Christus 

Entschlafenen sind dann verloren. Wenn 

wir allein für dieses Leben unsere Hoff-

nung auf Christus gesetzt haben, sind wir 

erbärmlicher daran als alle anderen Men-

schen.“ (1 Kor 15,16  –19).

Biblische Hoffnung hat also zwei 

Brennpunkte, in denen Hoffnung grün-

det: Einerseits im Gott der Hoffnung, der 

ein Gott ist, der rettet; andererseits im Gott 

Jesu Christi, der in dessen Auferweckung 

den Tod überwindet und den zum Opfer 

von Gewalt Gewordenen zurück ins Le-

ben ruft. Gewiss: diese Hoffnung ist Glau-

be, den weder die Vernunft stiften noch 

einlösen kann. Sie ist ein freier Vertrau-

ensakt des Menschen, der aber deshalb ge-

rechtfertigt werden kann, weil er das Fun-

dament einer Sinn-Geschichte ist, auf die 

Menschen in ihrer individuellen und kol-

lektiven Lebensbefindlichkeit gestoßen 

sind. Menschen wurden zu Zeugen der 

Hoffnung in ihrem Glauben an Gott und 

ermutigen, diesen Glauben zu wagen. Sie 

versprechen nicht das gute Leben im Hier 

und Jetzt, sie versprechen nicht ein Leben 

ohne Leid und Tod und Verzweiflung; sie 

sagen nicht, dass alles einfach gut wird, 

sondern: dass der Mensch wider alle Hoff-

nung hoffen darf, ja hoffen soll. In die-

ser Hoffnung ist das Leiden nicht verges-

sen oder verdrängt, in dieser Hoffnung ist 

das Leiden präsent. Aber dem Leiden, dem 

Sterben, dem Töten und Zerstören wird 

nicht das letzte Wort gegeben, weil über al-

lem und durch alles hindurch es Gott ist, 

der das letzte Wort behält. Und dieses letz-

te Wort hat sich als Versprechen kundge-

tan, das biblisch gesprochen sich mitgeteilt 

hat als „ich bin da“ (Ex 3,14). Der Glaube 

an diesen Gott allein ermöglicht eine Fä-

higkeit, die vielleicht am eindringlichsten 

in jenem bekannten Vers aus dem Brief an 

die Hebräer artikuliert ist: „Glaube aber ist: 

Grundlage dessen, was man erhofft, ein 

Zutagetreten von Tatsachen, die man nicht 

sieht.“ (Hebr 11,1)

Somit postuliert eine Theologie der 

Hoffnung Hoffnung nicht im Sinne Kants 

als Postulat der praktischen Vernunft: Wa-

rum sollen wir überhaupt sittlich handeln, 

wenn wir der Glückseligkeit entbehren, 

obwohl wir uns als glückswürdig erwiesen 



374

haben, insofern wir nach dem Maßstab des 

kategorischen Imperativs handelten. Kants 

Frage „Was dürfen wir hoffen“ entsteht auf 

dem Boden autonomer Vernunft und Mo-

ral. Eine Theologie der Hoffnung wird die-

se Frage der Philosophie, auch in der heu-

tigen Gestalt einer kommunikativen Ver-

nunft zutiefst würdigen und ernst neh-

men. Aber sie wird ihre Hoffnungsgründe 

nicht aus der Vernunft allein oder aus ge-

schichtlichen Entwicklungen speisen, son-

dern aus dem unableitbaren freien Akt des 

Glaubens an Gott und den Zeugnissen an 

Hoffnungserfahrungen. Sie wird der Ver-

nunft von der Seite des Vertrauens in die 

Wirklichkeit Gottes entgegengehen und 

das Gedächtnis der Leidenden und Geop-

ferten wachhalten, weil anders Gott nicht 

gedacht werden kann. J.B. Metz hat zurecht 

von einer anamnetischen Vernunft gespro-

chen – es ist dies eine theologisch geform-

te Vernunft, die nicht trostlos ist, sondern 

hoffende Vernunft ist. Denn die Theologie 

ist nur Theologie, wenn sie alle Wirklich-

keit unter der Prämisse „etsi Deus daretur“, 

wenn sie alle Wirklichkeit im „Lichte der 

Erlösung“ (Th.W. Adorno) betrachtet.

5 Hoffnung in Zeiten der Ängste?

In Zeiten der Krisen und Ängste ist Hoff-

nung eine kostbare, aber begrenzte Res-

source. Auch im Paradigma der Hoffnung 

als Tugend war sie mit einem Index ver-

sehen, der markierte, dass Hoffnung sub-

jektiv nicht machbar ist: Hoffnung ist eine 

„göttliche“ Tugend. Darum kann auch eine 

Theologie der Hoffnung heute der Welt 

nicht einfach Hoffnung „geben“. Der poli-

tische Diskurs hat sich längst dieses Wortes 

bemächtigt und sucht in Zeiten wie diesen 

„Hoffnungsgestalten“, mehr noch „Licht-

gestalten“, welche die Erwartungen der 

Menschen auf eine gute Zukunft erfüllen. 

Ich halte die Rückkehr dieser Form eines 

säkularen Messianismus für eine gefährli-

che Phase in unserer Demokratie.

Eine Theologie der Hoffnung, die den-

noch der Welt zugewandt ist und mit ihr 

solidarisch durch diese Krisen geht, muss 

ihren Blick dorthin richten, wo der soge-

nannte „Sitz im Leben“ biblischer Hoff-

nungserfahrung liegt: bei jenen Menschen, 

die Hoffnung leben und geben aus der 

Kraft des Widerstehens entmenschlichter 

und entfremdeter Lebenssphären. Es sind 

dies Menschen, die zum überwiegenden 

Teil nicht im Scheinwerferlicht der Medi-

en und der Öffentlichkeit stehen. Sie treten 

dann in den Vordergrund, wenn ihr Enga-

gement und ihr Lebensmodell gewürdigt 

wird für ihre Verdienste an Menschen, die 

Hilfe brauchen.

Der Autor:  Franz Gruber, Dr. theol., geb. 

1960, seit Herbst 2014 Rektor der Katho-

lischen Privat-Universität Linz, ist Profes-

sor für Dogmatik und Ökumenische Theo-

logie an der Katholischen Privat-Universi-

tät Linz. Bis zum Jahr 2012 war er Chefre-

dakteur der Theologisch-praktischen Quar-

talschrift; Publikationen: Lieben. Leben mit 

Leidenschaft und Sinn, Regensburg 2011; 

zusammen mit Ansgar Kreutzer (Hg.): Im 

Dialog. Systematische Theologie und Religi-

onssoziologie (QD 258), Freiburg i. Br.–Ba-

sel–Wien 2013.

Gruber / Theologie der Hoffnung in Zeiten der Angst



Verlag Friedrich Pustet www.verlag-pustet.de

 Theologisch-praktische Quartalschrift

Jedes Heft der Theologisch-praktischen Quartalschrift greift aktuelle Schwerpunkt-

themen auf, versammelt kompetente Autorinnen und Autoren und versucht eine 

lebendige Verbindung unterschiedlichster Gesichtspunkte aus Religion, Kirche und 

Gesellschaft zu leisten. Der Rezensionsteil informiert über neueste theologische 

Literatur.

Einzelhefte können zum Preis von € (D) 10,– / € (A) 10,–  beim Verlag bestellt werden:

Frauen – Standpunkte, Debatten, Perspektiven Heft 3/2017

Koller, Ist Feminismus überholt?  Fleischer / Trenkwalder-Egger, Freiheit und 

Notwendigkeit aus der Care-Perspektive  Qualbrink, Frauen in Leitungspositionen  

Bär, Gottebenbildlichkeit und Geschlechtergerechtigkeit  Eckholt, Frauendiakonat 

– neue Bewegung?  Ganz, Ordensfrauen und Frauenorden  Prüller-Jagenteufel, 

Dietrich Bonhoeffer und das Judentum  Wustmans, „Erzähl mir was, ich hör dir 

zu“ – ein Straßenseelsorgeprojekt in Linz / D.

Sakrale Räume heute Heft 2/2017

Bucher, Kreative und multiple Kirchenraumnutzung  Glettler, Gastfreundschaft 

im Kirchenraum  Minta, Heilige Räume und das Raumerlebnis  Duttweiler, 

Shopping-Malls und Fußballstadien – Kathedralen der Moderne?  Pucher, 

Kirchenraumpädagogik? – Kirchenpädagogik!  Nitsch / Gelsinger, Volgger, 

Krauth, Kirchenraumumgestaltungen – Erfahrungsberichte und theologische 

Reflexionen  Koncsik, Rut Björkman – eine moderne Mystikerin  Langenhorst, 

Heilige Texte für Kinderhand?

Verfolgung – Flucht – Asyl – Integration Heft 1/2017

Landau, Die Caritas im Umfeld von Aufnahme, Betreuung und Integration  Spieß, 

Asylrecht als Grundfreiheit – Aufenthalt als knappes Gut  Lederhilger, Kirchenasyl  

Müller, Fakten zur Integration Geflüchteter  Winkler, Zur Lage des Christentums 

in Syrien und im Irak  Hubmann, „Jenseits von Eden.“  Renner, Pastoral-

referentInnen als Zeichen für eine andere Kirche  Rosenberger, Anfragen zur 

Regelung des assistierten Suizids

Barmherzigkeit Heft 4/2016

Gute Klänge Heft 3/2016

Weitere Informationen sowie alle Ausgaben unter: www.thpq.at



WWW.VERLAG-PUSTET.DE

ISBN 978-3-7917-7158-8

9 783791 771588

Verlag Friedrich Pustet

DIRK ANSORGE

Kleine Geschichte der 
christlichen Theologie
Epochen, Denker 
und Weichenstellungen

Dirk Ansorge zeichnet die Epochen 

der Theologiegeschichte von der 

Spätantike bis in die Gegenwart 

nach, stellt die wichtigsten Denker 

und Schulen vor und macht zentrale 

theologische Aussagen aus ihrem 

jeweiligen Zusammenhang heraus 

einsichtig.

408 S., Hardcover, ISBN 978-3-7917-2874-2 
€ (D) 29,95 / € (A) 30,80 / auch als eBook 
erscheint Ende Oktober

KARL-HEINZ MENKE

Macht die Wahrheit frei
oder die Freiheit wahr ?
Eine Streitschrift

Die konträren Positionen in der katho-

lischen Theologie betreffen Themen wie 

Zölibat, Frauenpriestertum, Fragen einer 

hierarchisch oder partizipativ organisier-

ten Gemeinde u. v. m. Doch wer meint, es 

gehe dabei um Veränderungen in diesem 

oder jenem Punkt der Sexualmoral oder 

des Selbstverständnisses der Kirche, hat 

den Ernst der Lage nicht begriffen. Es 

geht tatsächlich um die Beantwortung der 

Grundsatzfrage, ob die Wahrheit frei oder 

die Freiheit wahr macht.

184 S., geb. mit SU, ISBN 978-3-7917-2915-2 
€ (D) 19,95 / € (A) 20,60 / auch als eBook

NEU

NEU


	ThPQ 4_2017 - U1+U2
	337-338 Editorial (ThPQ 4_2017)
	364-374 Gruber (ThPQ 4_2017)
	ThPQ 4_2017 - U3+U4



