


 

 

 

 

 

 

 

 

  

 
 

Moskopp / Neuhaus (Hrsg.) 
— 

Figurationen des Bösen 
 
 
 



  

 
 
 

Die Herausgeber: 
 

Priv.-Doz. Dr. Werner Moskopp ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Insti-
tut für Philosophie an der Universität Koblenz. Aktuelle Forschungsschwer-
punkte liegen in der Moralphilosophie sowie in Geschichte und Methodologie 
des Pragmatismus. 
 

Prof. Dr. Dr. Stefan Neuhaus lehrt Neuere deutsche Literatur an der Univer-
sität Koblenz. Zuletzt erschien bei K&N von ihm (als Mitherausgeber) War-
ten. Konstruktionen von langer und kurzer Dauer in der Literatur (2022). 



 
 
 

Figurationen des Bösen 
 

Ein Kompendium 
 
 

Herausgegeben von 
Werner Moskopp 
Stefan Neuhaus  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Königshausen & Neumann 



 

 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© Verlag Königshausen & Neumann GmbH, Würzburg 2023 
Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Umschlag: skh-softics / coverart 
Umschlagabbildung: William Blake: Good and Evil Angels Struggling  
for the Possession of a Child, ca. 1793–94. 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
Printed in Germany 
ISBN 978-3-8260-7703-6 
www.koenigshausen-neumann.de 
www.ebook.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



 

 

 

 

 

 

 

 

„Das Gute – dieser Satz steht fest – 

Ist stets das Böse, was man läßt!“ 

Wilhelm Busch: Die fromme Helene [1872]. In: Ders.: 

Gesammelte Werke in sechs Bänden, Bd. 3. Hg. und 

eingel. von Hugo Werner. Hamburg: Xenos 1987, S. 5-

118, hier S. 118. 

 

 

 

  



 

 



Inhalt 

Werner Moskopp und Stefan Neuhaus (Koblenz): 

Einleitung ........................................................................................... 11 

Theorie(n) des Bösen 

Ulrich Horstmann: 

Reuespur. Vom Nachleben des Bösen ............................................. 17 

Volker Ladenthin: 

Das Böse und die Bildung des Menschen......................................... 31 

Stefan Neuhaus: 

Das Böse und die Komik ................................................................... 43 

Nicolai Glasenapp: 

Ist ‚das Böse‘ noch zu retten? Pragmatische Überlegungen ........... 57 

Christian Sinn: 

(Dis-)Simulatio als ästhetisches Strategema des Bösen .................. 69 

Oliver Dimbath: 

Die Sichtbarkeit des Bösen ............................................................... 79 

Michaela Bauks: 

Kains „Sündenfall“ in Genesis 4,1-16 – die Unausweichlichkeit  

des Bösen in der biblischen Urgeschichte ........................................ 93 

Jürgen Boomgaarden: 

„Erlöse uns von dem Bösen“: Das Böse aus christlicher Sicht ..... 105 

Arne Dreßler: 

Das Böse in der Figuration: Zur Versozialwissenschaftlichung 

sozialen Leidens bei Norbert Elias ................................................. 117 

Kai Schuster: 

Transgression und Souveränität – Verausgabungen des Bösen im 

transdisziplinären Werk Georges Batailles .................................... 129 

Dagmar Just: 

Kleine Meditation über Heiner Müllers Satz Das Böse ist die 

Zukunft ............................................................................................. 149 

 



Geschichte(n) des Bösen 

David Johannes Olszynski: 

Figurationen des Bösen: Der Teufel in den Predigten Georg 

Scherers ............................................................................................ 161 

Ulli Roth: 

Besprechung und Bearbeitung des Bösen in der 

spätmittelalterlichen Disputatio sanctae Trinitatis  

super redemptione humani generis.................................................... 173 

Katharina Palme: 

Hagen von Tronje: Vom Antagonist zum Bösewicht  

zum Antiheld. Überlegungen zur diachronen Entwicklung  

und Rezeption einer Antagonistenfigur ......................................... 185 

Iris Meinen: 

Der ‚Selbstmörder‘ als Figuration des Bösen. Am Beispiel von 

Johann Christoph Gottscheds Sterbender Cato ............................. 199 

Manuel Bauer:  

„Die dünne March zwischen Tugend, Schwäche und Laster“: 

Problematisierungen des Bösen in der Kriminalliteratur der 

Spätaufklärung (Schiller, Meißner, Müchler) ................................ 211 

Oliver Kohns: 

Die zweifache Rechtfertigung des ‚Bösewichts‘:  

Figurationen des Bösen bei Lessing und Schiller .......................... 223 

Hans-Joachim Schott: 

Das Böse und das Leiden an der Endlichkeit: Die ewige 

Wiederkunft der Trugbilder in Goethes Faust, mit einem  

Ausblick auf Nietzsches Zarathustra .............................................. 231 

Jana Katharina Schmitz: 

Ubi malum? Schauplätze des Bösen in E.T.A. Hoffmanns Das 

Fräulein von Scuderi ........................................................................ 251 

Juliane Blank: 

Hexengeschichte(n). Projektionsfiguren des Bösen in historischen 

Erzählungen des 19. Jahrhunderts .................................................. 265 

  



Katarzyna Grzywka-Kolago: 

Von Gleichgültigkeit über Rücksichtslosigkeit bis hin zu 

Brutalität… Zu bösen Vätern in polnischen Volksmärchen aus 

Masowien ......................................................................................... 277 

Artur R. Boelderl: 

Von den Blumen des Bösen zu den Blusen des Böhmen.  

Musil und Bataille zwischen Abgrund und Ironie ......................... 293 

Nicole Hoffmann:  

Vom leuchtenden Vorbild zum berechnenden Todesengel. Zur 

Demontage von Heldenfiguren in populär-wissenschaftlichen 

Diskursen am Beispiel des ‚Falls‘ der Amalie Dietrich ................. 307 

Diego León-Villagrá: 

„Die Narkose […]: konzentrierte Güte, schlagende Waffe gegen  

das Böse.“ Der Schmerz und das Böse bei Ernst Weiß ................. 319 

Andreas Linsenmann: 

Böser Individualismus vs. gute Volksgemeinschaft: Zur 

Inszenierung von NS-Ideologie am Beispiel der Oper  

Die Fasnacht von Rottweil von Wilhelm Kempff (1937) .............. 335 

 

Medialität(en) des Bösen 

Michael Navratil: 

Das Böse auf der Bühne. Maliziöse Dramenästhetik um 1800 

(Hegel – Goethe – Kleist) ............................................................... 349 

Anna Braun: 

Teufelspakte und der Faust-Stoff in klassischer und aktueller 

Kinder- und Jugendliteratur............................................................ 363 

Werner Moskopp: 

Über die Verbindungen von Ästhetik und Moralität:  

Überlegungen am Beispiel von Fritz Langs M............................... 373 

Kirsten Reimers: 

Der Serienmörder Fritz Haarmann im Spiegel  

erzählender Medien ......................................................................... 385 



Thomas Sähn: 

Das ‚Böse‘, nur eine Frage der Perspektive? Eine semiologische 

Untersuchung zur narrativen Auf- und Abwertung von 

(bildnerischen) Erzählfiguren ......................................................... 401 

Martin Lilkendey: 

Figurationen des Bösen in der Modefotografie:  

Helmut Newton .............................................................................. 417 

Ricarda Julia Vodermair: 

Das Böse als Massephänomen bei Marina Abramovićs  

Rhythm 0........................................................................................... 423 

Emmanuel Breite: 

Die phantasmatische Figur des monströsen Dings.  

Die Angst vor der radikalen Fremdartigkeit als Triebfeder des 

Bösen ................................................................................................ 433 

Michael Braun: 

Mephistos Probleme. Filmische Postfigurationen des Bösen 

in The Devil’s Advocate und House of Cards .................................. 443 

Stephanie Willeke: 

Die Wiederholung des Bösen:  

Medien, Verschwörungserzählungen und die Shoah in Doron 

Rabinovicis Die Außerirdischen ...................................................... 457 

Max Becker: 

„Deutschland, Deutschland über allen“: Karikaturen des 

Germanischen in den Liedern Rammsteins ................................... 469 

 

Zu den Beiträger:innen .................................................................... 483 

 



11 

Einleitung  

 

Von Werner Moskopp und Stefan Neuhaus (Koblenz) 

 

 

In einem Aspekt sind sich alle Beitragenden dieses Sammelbandes einig: 

Die Rede vom Bösen ist erschreckend aktuell. Die Analyse der Auffassun-

gen von moralischen Werten insgesamt stellt dabei eine deutliche Tendenz 

zu einem starken Realismus heraus, bei dem ,dem Guten‘ und ,dem Bösen‘ 

in metaphysischen und/oder moralischen Dimensionen ein eigenständiger 

und z.T. ominöser Seinsstatus zugesprochen wird. 

„Das Böse ist immer und überall!“, heißt es im Refrain des 1985 ver-

öffentlichten Songs Ba-Ba-Banküberfall der Ersten Allgemeinen Verunsi-

cherung (EAV). Zum Glück weist die EAV nachdrücklich auf diesen Um-

stand der Allgegenwart des Bösen hin, denn wie sollte in einer Zeit und 

Kultur das Gute bestimmt werden, ohne den Kontrast bzw. das Verhältnis 

zum Bösen zu berücksichtigen? Der einst populäre und immer noch ge-

kannte Song der österreichischen Pop-Rock-Band macht bereits darauf 

aufmerksam: Indem er ‚das Böse‘ dem Lachen preisgibt, betont er seinen 

Konstruktionscharakter. 

Freilich, im Sinne einer Figuration des Bösen sind literarische Figura-

tionen realitätsbezogen, indem sie die Rezipient:innen mit Möglichkeits-

räumen und einem Variationsreichtum moralischer Haltungen, Handlun-

gen, Werte und Normen konfrontieren. Die Figurationen können also 

durchaus einen Unterschied machen, je nachdem wer sie mit welcher Ab-

sicht kreiert und wer sie in welchem Kontext interpretiert. Aber welche 

Rolle spielt diese konstitutive Deutungsoffenheit im Prozess der Diskursi-

vierung ‚des Bösen‘? 

Ein Blick auf unsere Zeit ergibt den paradoxen Befund, dass einerseits, 

in bestimmten kulturellen und sozialen Kontexten, klare Zuschreibungen 

und Zuordnungen von ‚Gut‘ und ‚Böse‘ existieren, sie in anderen Kontex-

ten aber relativiert oder tabuisiert werden, bis hin zu ihrer vollständigen 

Negation. So finden sich in totalitären Systemen extreme Beispiele für Gut-

Böse-Dualismen, man denke an den Nationalsozialismus oder an Staaten 

wie Nordkorea. Dies kann bis zur vollständigen ,Umwertung‘ einer zuvor 

anerkannten ,Sittlichkeit‘ gehen. Der Holocaust als bislang wohl größtes 

Verbrechen gegen die Menschlichkeit wurde als notwendiger Schritt einer 

Rassenhygiene ‚gerechtfertigt‘. Dass ein solcher millionenfacher, größten-

teils industrialisierter Massenmord überhaupt möglich werden konnte, hat 



12 

zu einer tiefgreifenden Infragestellung von schematischen Gut-Böse-Kon-

struktionen geführt, die als Wertekanon in einer Propagandamaschinerie 

eingesetzt werden.
1
 

Literarische Figurationen können solche Schemata aufgreifen und de-

ren Konstellationen variieren und sie zeigen vor allen Dingen: In morali-

scher Hinsicht müssen ,das Gute‘ und ,das Böse‘ zurückgebunden werden 

an das freiheitliche und autonome Selbstverständnis der Individuen, um 

gleichsam den Gefahren eines starken robusten Realismus der Werte zu be-

gegnen. Dies bedeutet aber eben nicht, dass Beliebigkeit herrscht: Eben 

weil Menschen nicht erkennen können, ob sie wirklich freie Wesen sind, 

haben Figurationen des Bösen auch keinen bloß instrumentellen Charakter 

als Mittel zum Zweck einer Welt der Werte an sich. Vielmehr scheint gerade 

auch in der ästhetischen Repräsentation von Werten und Normen das als 

,Unerkennbares‘ und ,Unsagbares‘ markierte Erlebensmoment des Leben-

digen auf. Unterhaltung, Auslotung von moralischen Extremen, Erinne-

rung und Mahnung, Mode und Trendsetting usw. können durch diese Fi-

gurationen in unterschiedlichsten Formen gestaltet werden. 

Ein seinerzeit berühmtes, heute viel zu wenig gelesenes Beispiel ist Ed-

gar Hilsenraths Roman Der Nazi und der Friseur (1971), in dem ein durch 

seine Herkunft fanatisierter Nazi einen jüdischen Jugendfreund umbringt 

und dessen Platz einnimmt. Das eigentliche Skandalon dieses Romans eines 

deutsch-jüdischen Autors ist aber die ironische Übertreibung aller Figuren 

und Handlungen. Bei Binjamin Wilkomirskis sich als pure Fiktion heraus-

stellenden schein-autobiographischen Erinnerungen Bruchstücke: aus einer 

Kindheit 1939-1948 (1995) war dann, so das allgemeine Echo, eine notwen-

dig einzuhaltende Grenze überschritten worden, die ‚Affäre‘ wurde aber 

bald als pathologischer Einzelfall abgetan. Nach dem Erscheinen des inter-

national vielgelobten und vielgelesenen, halb dokumentarischen und halb 

romanhaften Austerlitz (2001) von W.G. Sebald wurde und wird immer wie-

der darüber diskutiert, ob ein nicht-jüdischer Autor, auch wenn er aus 

Deutschland emigriert ist, überhaupt aus der Ich-Perspektive von Figuren 

 

1
  Zu grundlegenden Verhandlungen des ‚Bösen‘ im skizzierten Sinn vgl. etwa Maria Pía Lara 

(Hg.): Rethinking Evil. Contemporary Perspectives. Berkeley u.a.: University of Califor-

nia Press 2001; Susan Neiman: Evil in Modern Thought. An Alternative History of Phi-

losophy. Princeton u. Oxford: Princeton University Press 2002; Karl Heinz Bohrer: Im-

aginationen des Bösen. Für eine ästhetische Kategorie. München u. Wien: Hanser 2004; 

Ingolf U. Dalferth: Das Böse. Essay über die kulturelle Denkform des Unbegreiflichen. 

Tübingen: Mohr Siebeck 2006; Werner Faulstich (Hg.): Das Böse heute. Formen und 

Funktionen. München: Fink 2008; Terry Eagleton: Das Böse. Aus dem Engl. v. Hainer 

Kober. Berlin: List 2012; Christian Schäfer (Hg.): Was ist das Böse? Philosophische Texte 

von der Antike bis zur Gegenwart. Stuttgart: Reclam 2014 (RUB, Bd. 19260); Rüdiger 

Safranski: Das Böse oder Das Drama der Freiheit. 10. Aufl. München u. Wien: Hanser 

2015; Carsten Colpe u. Wilhelm Schmidt-Biggemann (Hg.): Das Böse. Eine historische 

Phänomenologie des Unerklärlichen. 3. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2016 (suhrkamp 

taschenbuch wissenschaft, Bd. 1078); Jörg Noller: Theorien des Bösen zur Einführung. 

Hamburg: Junius 2017. 



13 

über den Holocaust schreiben darf. Auch in der Geschichtswissenschaft 

wurde und wird spätestens seit Hannah Arendts Diktum von der „Banalität 

des Bösen“ (1963) immer wieder danach gefragt, welche notwendigen Co-

dierungen es zum Schutz von jüdischen Mitbürger:innen, aber auch von 

anderen Gruppen in der Gesellschaft es geben soll, muss oder darf. Zu-

gleich sahen und sehen es viele Kunstschaffende als ihre Aufgabe, sich als 

Folge einer „Dialektik der Aufklärung“ (Max Horkheimer und Theodor W. 

Adorno)
2
 für eine „reflexive Modernisierung“ (Ulrich Beck u.a.)

3
 einzuset-

zen, um sich verfestigenden Gut-Böse-Dichotomien vorzubeugen. Das 

mehr oder weniger ernste Spiel mit Symbolen und Motiven ‚des Bösen‘ 

durchzieht die kulturellen Praktiken der Postmoderne, von provokanten 

Kleider-Codes bis hin zu kalkulierten Tabubrüchen, die später historisch-

musealen Charakter erhalten können (man denke etwa an die Aktionskunst 

der Wiener Gruppe) oder als materialisiertes Sammlerstück in den Regalen 

von gutbürgerlichen Konsument:innen stehen (hier etwa die Platten-Cover 

mit Motiven von Kirchenbränden in der Black- oder die zensierten Alben 

aus der frühen Death-Metal-Szene). 

Omnipräsent wirken die Variationen der Symbolik und des Motivge-

brauchs ‚des Bösen‘ schließlich in den Alltag zurück. Dabei handelt es sich 

aber um Ausdrucksformen, die – oft scheinbar naturalisiert – in einer lan-

gen Tradition der Entwicklung von Wertvorstellungen in Religion, Litera-

tur und Alltagsmoralen stehen. Fiktionale Literatur und Kunst greifen sol-

che Traditionen auf, sie verhalten sich zu ihnen nicht selten in radikaler 

Weise subversiv und kritisch. Im Unterschied keineswegs zu populären, die 

ebenso differenziert sein können, aber zu trivialen Texten und Kunstwer-

ken, die weiterhin mit eindeutigen Zuschreibungen arbeiten, werden solche 

Dichotomien aufgelöst. Doch wie weit lässt sich das Spiel mit ‚dem Bösen‘ 

treiben und kann es ‚das Böse‘ – wie ‚das Gute‘ – dann überhaupt noch ge-

ben? 

Es waren und sind philosophische wie literarische Texte sowie Kunst-

werke, die im Rahmen einer „Ästhetik des Bösen“ (Peter-André Alt)
4
 sol-

che Fragen verhandeln und die produktiv gemacht werden können, um mit 

ihnen das Möglichkeitspotenzial von Literatur und Kunst näher zu be-

schreiben. Philosophie, Literatur und Kunst sind schließlich von Menschen 

für Menschen gemacht, daher lässt sich auch von ‚Figurationen des Bösen‘ 

sprechen. „Mit dem Begriff der Figuration lenkt man die Aufmerksamkeit 

auf die Interdependenzen der Menschen. Die Frage ist, was Menschen ei-

gentlich in Figurationen zusammenbindet.“
5
 

 

2
  Vgl. Max Horkheimer u. Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklärung. Philosophische 

Fragmente. 15. Aufl. Frankfurt/M.: Fischer 2004. 

3
  Vgl. Ulrich Beck, Anthony Giddens u. Scott Lash: Reflexive Modernisierung. Eine Kont-

roverse. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1996 (edition suhrkamp, Bd. 1705). 

4
  Vgl. Peter-André Alt: Ästhetik des Bösen. München: C.H. Beck 2010. 

5
  Norbert Elias: Was ist Soziologie? 11. Aufl. Weinheim und München: Juventa 2009, S. 144. 



14 

Was unter ‚dem Bösen‘ verstanden werden kann, wird kontextbezogen 

und situativ ausgehandelt; es ist dabei ein Problem der Vermittlung auf 

mehreren Ebenen, und dies beginnt bereits auf der Ebene des Textes: Goe-

thes Faust. Eine Tragödie (1808) gilt als berühmtester Text der deutsch-

sprachigen Literatur, obwohl er davon handelt, dass ein Teufel einen Ge-

lehrten verführt, dieser sich auch gern verführen lässt und am Ende durch 

beider Schuld eine Familie ausgelöscht wird, ohne dass die Verantwortli-

chen zur Rechenschaft gezogen werden. Schon diese Worte zeigen, dass es 

zu wenig ist, einen literarischen Text auf der Ebene der histoire (Genette) 

zu betrachten, dass vielmehr die Ebene des discours die entscheidende ist.
6
 

Aber weshalb lesen wir einen Text wie den Faust, der vom ‚Bösen‘ handelt, 

welche produktive Leistung ist damit verbunden – und wie lässt sie sich, 

etwa auf der Bühne oder im Schulunterricht, an Rezipient:innen vermit-

teln? Vielmehr: Lässt sie sich denn überhaupt vermitteln, ohne die konsti-

tutive Deutungsoffenheit von Literatur zu stören? 

Das Spektrum der Beiträge reicht von auf religiöse Vorstellungen be-

zogenen, philosophischen und sozialgeschichtlichen Überlegungen zu Fra-

gen der ‚Ästhetik des Bösen‘ etwa zum Faust, aber auch zu mittelalterlichen 

oder zu gegenwärtigeren Texten, bis hin zu Songs von Bands wie Ramm-

stein. Der Band als Ganzes soll ein Spektrum aufzeigen, das nicht versucht, 

den Ausbruch des Bösen aus der Büchse der Pandora mit den Mitteln wis-

senschaftlicher Rationalität rückgängig zu machen, was auch nur scheinbar 

und als Gedankenspiel möglich wäre (wenn überhaupt). Vielmehr gehört 

es gerade zum Faszinosum des Bösen, vielgestaltig zu sein – auch wenn sich 

durchaus in eben dieser Vielgestaltigkeit Konturen zeigen, die vor allem 

zeit- und kulturabhängig sind. 

 

*** 

 

Für das Zustandekommen dieses Kompendiums und der ihm vorausgehen-

den Tagung vom 1.-3. Juni 2022 am Campus Koblenz ist vielen Institutio-

nen und Personen sehr herzlich zu danken: Der Universität Koblenz-

Landau (seit 1.1.2023: Universität Koblenz); der Firma LTS Lohmann The-

rapie-Systeme; der Sparkasse Koblenz; der Stadtbibliothek Koblenz; dem 

Verlag Königshausen & Neumann für die freundliche Aufnahme in sein 

Programm; den Vortragenden und Beiträger:innen – und darunter natürlich 

vor allem dem Altmeister der litarisch-philosophischen Bändigung des Bö-

sen, Ulrich Horstmann, der uns mit seinem „Untier“
7
 überhaupt erst auf 

die Fährte des Bösen gesetzt hat. 

 

6
  Zu den Begriffen vgl. Ansgar Nünning (Hg.): Metzler Lexikon Literatur- und Kulturthe-

orie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. 3., aktual. u. erw. Aufl. Stuttgart u. Weimar: 

Metzler 2004, S. 259. 

7
  Vgl. Ulrich Horstmann: Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschenflucht. 

Wien u. Berlin: Medusa 1983. 



 

 

 

 

 

 

 

 

Theorie(n) des Bösen 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 

Reuespur. Vom Nachleben des Bösen
1

 

 

Von Ulrich Horstmann (Gießen) 

 

 

Vorspann 

 

Der Begriff der Reuespur entstammt der Fachterminologie der Malerei, wo 

er eine – zumindest für den Experten erkennbare – Selbstkorrektur oder 

Übermalung bezeichnet. Ich  nutze ihn hier im abgewandelten und ver-

schobenen Sinn zur Markierung des Unterschieds zwischen gut und böse, 

denn das Gute hat keine Reuespur, das Böse dagegen sehr wohl und noch 

dazu eine unübersehbare, die in Redewendungen wie: „Hätte ich/ hätten 

wir doch bloß nicht …“ zur Sprache kommt. Verglichen mit dem auch zum 

Themenkomplex gehörenden schlechten Gewissen, den Schuldgefühlen 

und dem Selbsthaß, die sämtlich schon vor oder während der bösen Tat, 

aber eben nicht präventiv, sondern performativ auftreten können, ist die 

Reuespur jederzeit nachgängig und auf die Präexistenz des Fait accompli 

angewiesen, das sie – vergeblich – ungeschehen zu machen sucht. Bevor wir 

diese Schleppe des Unheils genauer in Augenschein nehmen und Spurensi-

cherung betreiben, scheint allerdings eine Kontaktaufnahme mit ihrem 

Auslöser, dem Bösen, geboten, und ich lade Sie per Gedicht, das ja eine ge-

wisse Dünnhäutigkeit herstellen kann, zu einer – den großen weltge-

schichtlichen Übeln erst einmal aus dem Weg gehenden –Tatortbesichti-

gung ein: 

Altstadt mit Skins
2
 

Schon dem hastigen Gestolper war anzuhören: 

Der Mann ist nicht aufzuhalten. 

Als wir ihm unter der Turmuhr 

in geselliger Runde 

das Kreisen beibrachten, 

hätte uns dämmern sollen: 

Der Mann redet sich nicht raus. 

Als Rune die Zahnspange einsetzte 

und ein paar Katzenköpfe 

ordentlich Biß kriegten, 

hätte uns klar sein können: 

Der Mann ist aus ganz anderem Holz. 

 

1
  Ausführlicher habe ich mich in dem Essay „Ungeschehen. Ein Vexierbild“, das der Vortrag 

resümiert, mit dem Thema befaßt. Vgl. Ulrich Horstmann: Werke, Bd. I: Essays und In-

terviews. Berlin: J.G. Hoof 2017, S. 419-447. 

2
  Ulrich Horstmann: Werke, Bd. III: Gedichte und Aphorismen. Berlin: J.G. Hoof 2019, S. 

65. 



18 

Als Mutterkreuz ihm ans Leder ging 

und dafür ein Adamskostüm verpaßte, 

als Folgeschaden in den Kniekehlen 

die Schwerkraftfalle zuschnappen ließ, 

hätte der letzte begreifen müssen: 

Der Mann ist nicht umzubringen. 

Statt dessen betraten wir 

immer schön der Reihe nach 

seine Intimsphäre. 

Das ging auf den Zeiger. 

„Nachts“, orgelte V2, „werden die nämlich 

gnadenlos abgestellt, 

die Glockenspiele.“ 

Urkomisch. Bloß war der Mann 

auch zum Ausklang der Körperpflege 

für Anzüglichkeiten nicht zu haben 

und schlug seine Stunde. 

Laut und vernehmlich schlug er sie. 

Jeder bekam es mit. 

Also haben wir das Handtuch geworfen. 

Über ihn. 

Man muß wissen, wann 

man keine Chance mehr hat. 

Man muß Opfer bringen. 

Dieses Rollengedicht – der Autor ist kein rechtsextremer Schläger, versetzt 

sich aber in einen solchen hinein – liefert noch eine wichtige Information 

über die Reuespur nach. Sie ist immer nur post festum existent, muß sich 

aber keineswegs sofort nachweisen lassen. Der Zeitraum der ersten Mani-

festation reicht vielmehr von einer Zehntelsekunde nach der bösen Inter-

vention bis hin zu Monaten, Jahren, Jahrzehnten und womöglich noch län-

geren Zeitspannen mangelnder Einsicht, der Exkulpation und des sargde-

ckelhohlen Pochens auf eine ganz eigene Unzurechnungsfähigkeit. Bei den 

Akteuren des Gedichts ist denn auch die zynische Hartleibigkeit nicht zu 

übersehen und das Ungeschehenmachen bis auf weiteres keineswegs etwas, 

das sie umtriebe. Stellvertretend springen hier Augenzeugen, Mitmenschen 

oder auch Leser ein, sofern das lyrische Wiederheraufbeschwören funktio-

niert hat. 

Neben der vorgenommenen Bedeutungsverschiebung und der Entkop-

pelung der Reuespur von dem oder den Unheilstiftern sollte man sich im 

Vorfeld noch ein drittes und letztes klarmachen. Niedagewesenes in die 

Welt zu setzen, also Ungeschehenes zu machen, fällt uns im Verlauf der 

Evolutionsgeschichte immer leichter; Ungeschehenmachen aber ist und 

bleibt für uns außer Reichweite. Ist der Erfindungsgeist mit Hilfe des 

Faustkeils erst einmal aus der Flasche, gibt es kein Halten mehr, und die 



19 

Erfolgskurve steigt exponentiell über die neolithische Revolution bis in die 

Gipfellagen der Hochkulturen und Hochtechnologien. Anthropozän ha-

ben wir – ganz ohne falsche Bescheidenheit – den Iststand getauft. Aber 

auch er weist den fatalen und uralten Bruch auf zwischen unseren schöpfe-

rischen Talenten, unserem Machertum, und der Hilflosigkeit und Ohn-

macht, sobald es um Schadensbegrenzung, Revokation, ‚disinvention‘ und 

Ungeschehenmachen geht. 

 

 

Kopfstand 

 

Anschauungsmaterial zuhauf für dieses Ausgeliefertsein an ein verhängnis-

volles Nicht-zu-Löschendes liefert der letzte Triumph unserer erfindungs-

reichen Selbstermächtigung, die digitale Revolution und Virtualiserung von 

Welt samt flächendeckender elektronischer Datenspeicherung. Das Netz 

ist ein Fanggerät, und wir zappeln darin wie die aus ihrem Element gehiev-

ten Fischleiber, oder nein, falsches Bild, wir gefrieren und erstarren gleich 

filetierten Weiterverarbeitungsprodukten in den Kühlräumen der Trawler. 

Dateien und Digitalisate fixieren unsere Lebensäußerungen. Aber sie halten 

sie nicht nur unwiderruflich fest wie die Nadel den präparierten Schmetter-

ling, sie simultanisieren sie auch wie der dazugehörige Schaukasten. Auf ei-

nen Blick, auf einen Klick ist alles da, was aber nichts anderes bedeutet, als 

daß uns die Vergangenheit nicht mehr einholen muß, weil sie, für alle sicht-

bar, mit der Gegenwart in der Gegenwart koexistiert. 

Dieses gattungsgeschichtlich neue Da-Sein zweiter elektronischer Po-

tenz kann sehr schnell unmenschlich werden, und Daniel J. Solove hat sol-

che Umschläge in The Future of Reputation. Gossip, Rumour, and Privacy 

on the Internet im Detail untersucht. Die elektronisch gespeicherten Fehler 

und Fehltritte – ebenso übrigens wie fremde Anschwärzungen – nennt er 

Stigmata („indelible blemishes“), die ein Leben lang nicht mehr verblassen, 

sondern so frisch bleiben wie am Tag des Hochladens.
3
 Zugleich führt sich 

die empörungsbereite Internetgemeinde wie ein Lynchmob oder Vigilan-

tentrupp auf, wobei sie auch läßlichen Sünden die Verjährung versagt. Nein, 

selbst wenn eine mit del(ete) oder Entf(ernen) beschriftete Taste das Un-

mögliche in Aussicht stellt, hat sich inzwischen herumgesprochen, daß 

nichts wirklich verschwindet  und das Gesamtsystem auch auf Myriaden 

einschlägiger Befehle nur mit erhöhten Börsennotierungen und dem unge-

bremsten Ausbau seiner Serverfarmen reagiert. Ungeschehenmachen ist 

seine Sache nicht, das große Herunterfahren Anathema. 

 

 

 

3
  Daniel J. Solove: The Future of Reputation. Yale: Yale UP 2007, S. 94f. 



20 

Vergelten 

 

Die Schmach muß getilgt, die verletzte Ehre wiederhergestellt werden. Das 

ist die Logik martialischen Ungeschehenmachens, mit dem sich die Waf-

fengänge fortzeugen vom Anbeginn bis in unsere Gegenwart. Die destruk-

tive Aktivität, die mit dem nie in Erfüllung gegangenen Anspruch auf die 

Welt kam, mit gegnerischen Menschenleben auch das eigene erlittene Un-

recht auszulöschen und alles wieder ins rechte Lot zu bringen, ist seit ihrer 

blutüberströmten Geburt selbst nicht mehr ungeschehen zu machen. Man 

sollte meinen, daß die Greuel des Ersten und Zweiten Weltkriegs und die 

thermonuklearen Nachtmahre ihres 'kalten' Nachfolgers auch den Bornier-

testen zur Räson gebracht und eines Besseren belehrt hätten. Die Fakten 

jedoch sprechen eine andere Sprache, denn seit 1945 sind global und bei 

konservativer Zählung mehr als zweihundert Waffengänge zu verzeichnen.
4
 

Harald Welzer schlußfolgert daraus, „[daß] der Krieg zweifellos eine 

große Zukunft hat“
5
 – eine bewußt zynische und erneut hochaktuelle For-

mulierung, als deren Echo man die Feststellung Christopher Cokers ver-

stehen könnte: „One of the things we have done particularly well over the 

centuries has been war, and there is nothing to suggest that we will be going 

out of the war business – indeed, quite the opposite.“
6
 Nur wollen wir die 

inzwischen massenmedial und in Echtzeit ausgeschlachteten Kriegsschau-

plätze – eine mehr als treffende Bezeichnung – nicht verlassen, ohne einen 

Blick in das Kontrastprogramm zu werfen, das wir dem Veteranen Kurt 

Vonnegut verdanken. Er überlebte im Februar 1945 als blutjunger amerika-

nischer Kriegsgefangener den Feuersturm von Dresden und bemühte sich 

danach ein Vierteljahrhundert lang, seine Erlebnisse literarisch zu verarbei-

ten. Erst mit der Teilkapitulation – die militärisch sinnlose Auslöschung des 

'Elbflorenz' konnte nicht be-, sondern nur umschrieben werden – fand sich 

ein gangbarer Weg, und der Autor legte 1969 sein Meisterwerk Slaughter-

house-Five vor. Es beschönigt nichts und ist doch stark genug, das ewige 

Sirenengeheul des Untergangs ein paar Augenblicke lang durch ganz andere 

Sirenenklänge zu übertönen. Sie kommen aus dem Niemandsland des Un-

geschehenmachens, das keinen Stacheldraht braucht, um die Kriegsparteien 

voneinander zu trennen – zu schön, um wahr zu sein, zu märchenhaft, um 

es zu werden, und doch von einer Verführungskraft, daß einem der Atem 

stocken will: 

„American planes, full of holes and wounded men and corpses took off back-

wards from an airfield in England. […] The formation flew backwards over a 

German city that was in flames. The bombers opened their bomb bay doors, 

 

4
  Harald Welzer: Klimakriege. Wofür im 21. Jahrhundert getötet wird. Frankfurt: Fischer 

2008, S. 129. 

5
  Ebd. 

6
  Christopher Coker: The Future of War. The Re-Enchantment of War in the Twenty-First 

Century. Malden, Mass.: Blackwell 2004, S. 140. 



21 

exerted a miraculous magnetism which shrunk the fires, gathered them into 

cylindrical steel containers and lifted the containers into the bellies of the 

planes. […] When the bombers got back to their base, the steel cylinders were 

taken from the racks and shipped back to the United States of America, where 

factories were operating night and day, dismantling the cylinders, separating 

the dangerous contents into minerals. Touchingly, it was mainly women who 

did this work. The minerals were then shipped to specialists in remote areas. 

It was their business to put them into the ground, to hide them cleverly, so 

they would never hurt anybody ever again.“
7
 

 

 

Entsorgen 

 

Die Nationalsozialisten wollten Judenverfolgung und Holocaust zu kei-

nem Zeitpunkt zurückdrehen und ungeschehen machen. Das wollen allen-

falls wir, die Landsleute, Verwandten oder Nachkommen dieser massen-

mörderischen Überzeugungstäter.
8
 Sie, die gern mittels „antizipierter Ret-

rospektion“
9
 aus einer tausendjährigen Zukunft auf ihre 'Heldentaten' zu-

rückblickten, gedachten sich vielmehr ein Denkmal zu setzen und hatten 

das jüdische Museum in Prag als „Museum einer untergangenen Rasse“ da-

für ausersehen.
10

 Neben einigen restaurierten Synagogen sollte auch der 

Alte Jüdische Friedhof nicht angetastet werden. 

Es hilft alles nichts, man muß „the work of decreation“
11

 wenigstens 

anhand eines Augenzeugenberichts heraufbeschwören und sich dem Uner-

träglichen stellen. Wir sind bei einer der sich so oder ähnlich hundertfach 

wiederholenden „Judenaktionen“ ein Stück weit hinter der russischen 

Front. Der Berichterstatter, dem sich das Geschehen unauslöschlich einge-

brannt hat, heißt Hermann Gräbe, und seit 1965 findet sich sein Name auf 

der Liste der „Gerechten unter den Völkern“ in Yad Vashem: 

„[Wir] gingen direkt zu den Gruben. Wir wurden  nicht behindert. […] Ich 

sah einen Schuhhaufen von schätzungsweise 800 bis 1000 Paar Schuhen, 

große Stapel mit Wäsche und Kleidern. Ohne Geschrei und Weinen zogen 

sich diese Menschen aus, standen in Familiengruppen beisammen, küssten 

und verabschiedeten sich […] Eine alte Frau mit schneeweißem Haar hielt 

 

7
  Kurt Vonnegut: Slaughterhouse-Five or The Children’s Crusade. London: Triad Granada 

1983 [1969], S. 54. 

8
  Aber nicht einmal der Literatur ist dazu in der Lage, wie der grundlich mißlungene Versuch 

des von Vonnegut inspirierten ‚Zurückspulens‘ in Martin Amis’ Time’s Arrow or The Na-

ture of the Offence (London: Vintage 1992 [124ff.]) beweist. 

9
  Harald Welzer: Täter. Wie aus ganz normalen Menschen Massenmörder werden. Frankfurt: 

Fischer 2013 [2005], S. 52. 

10
  Vgl. dazu die aufschlußreiche Magisterarbeit von Jan Björn Potthast, Die Endlösung der 

Erinnerung. Das jüdische Zentralmuseum in Prag 1942-45. LMU München: 1998. 

11
  James Waller: Becoming Evil. How Ordinary People Commit Genocide and Mass Kill-

ing.Oxford: Oxford UP 2005, S. x. 



22 

[ein] einjähriges Kind auf dem Arm und sang ihm etwas vor und kitzelte es. 

Das Kind quietschte vor Vergnügen. Das Ehepaar schaute mit Tränen in den 

Augen zu. […] Ich ging um den Erdhügel herum und stand vor einem riesi-

gen Grab. […] Die Grube war bereits dreiviertel voll. […] Die vollständig 

nackten Menschen gingen  an einer Treppe, die in die Lehmwand der Grube 

gegraben war, hinab, rutschten über die Köpfe der Liegenden hinweg bis zu 

der Stelle, die der SS-Mann anwies. Sie legten sich vor die [T]oten oder 

[A]ngeschossenen. […] Dann hörte ich eine Reihe Schüsse. Ich schaute in 

die Grube und sah, wie die Körper zuckten.“
12

 

Hier werden Männer, Frauen und Kinder wie Vieh zur Schlachtbank ge-

führt, wenngleich der Beobachter sich bemüht, ihnen die –  fürsorgliche – 

Menschlichkeit zurückzugeben, deren ihre Mörder sie entkleidet haben. 

Solche Dehumanisierung und Rückstufung zum Tier hält sich durch vom 

Transportmedium des Viehwagons bis zu den Tötungsfabriken der KZs 

und Vernichtungslager, die in mehr als einer Hinsicht Schlachthöfen glei-

chen und wie sie nach dem von dort seinen Siegeszug antretenden Fließ-

bandprinzip getaktet sind.
13

 

Die Täter, da sind wir uns einig, müssen Unmenschen sein, Monster, 

Psychopathen, Henkersknechte. Aber wenn in den geschilderten Situatio-

nen der Bodensatz „williger Vollstrecker“ (Daniel Goldhagen) agierte, 

wieso waren dann sechs von sechzehn Befehlshabern der mit dem Töten 

von Wehrlosen befaßten Einsatztruppen promoviert, die ihnen direkt un-

terstellten Offiziere Architekten, Fachärzte und Kaufleute?
14

 Warum 

konnte es sich die SS leisten, verhaltensauffällige Sadisten aus ihren Reihen 

zu entfernen? Wie kommt es, daß eine als Lageraufseherin rekrutierte 

Zwanzigjährige, so wohlerzogen, daß sie sich anfangs bei den Häftlingen 

entschuldigte, denen sie versehentlich den Weg verstellt hatte, ganze vier 

Tage benötigte, um den Grausamkeitspegel ihrer Kolleginnen zu errei-

chen?
15

 Und wie kann es sein, daß genau umgekehrt staatlich lizensierte 

Mörder – Traumatheorie hin, Traumatheorie her – nach Kriegsende keine 

Probleme damit hatten, sich in der jungen Bundesrepublik zurechtzufinden 

und ihre bürgerliche Existenz und Karriere wiederaufzunehmen? Ach, las-

sen wir die Fragezeichen! 

Es kann einem schwindelig, es kann einem speiübel werden, aber die 

Monster, Psychopathen, Henkersknechte sind unsere Doppelgänger, sind 

wir, nur eben bei verräterischem Lichteinfall. Darum können wir mit uns 

selbst nicht einverstanden sein und sind doch verpflichtet, neben den Ide-

alen und Wunschbildern auch die Lemurenseite zu akzeptieren. „As we 

look at perpetrators of extraordinary evil“, schreibt James Waller in Being 

Evil. How Ordinary People Commit Genocide and Mass Killings (2005), 

 

12
  Zit. Welzer: Täter, S. 203ff. 

13
  Vgl. Charles Patterson: Eternal Treblinka. New York: Lantern Books 2002, S. 72. 

14
  Vgl. ebd., S. 85. 

15
  Vgl. Waller: Becoming Evil, S. 220. 



23 

„we need no longer ask who these people are. We know who they are. They 

are you and I.“
16

 

 

 

Sci-fi 

 

Wir haben wie mit Siebenmeilenstiefeln einen weiten Weg durch das Unge-

nügen zurückgelegt: von persönlichem Versagen und den Asymmetrien des 

Machertums, das ‚disinvention‘ und ‚undoing‘ partout nicht in seinem 

Kompetenzkatalog unterbringen kann, über die Renitenz der Computer-

branche gegenüber dem Recht auf Datenschutz und spurlose Surfeinlagen 

bis hin zu Krieg, Massaker und Völkermord, deren Unabschaffbarkeit uns 

wie ein Kloß im Halse steckt und die Kehle zuschnürt, die wir bei geänder-

ter politischer Großwetterlage einem Feind durchschneiden, ohne mit der 

Wimper zu zucken. In all diesen Fällen läßt sich der Wunsch nach einem 

radikalen Bruch und Neubeginn, nach Ungeschehenmachen und Wieder-

einsetzung, wenn nicht in den Stand der Unschuld, so doch in den Status 

quo ante ebensowenig übersehen wie unsere Ohnmacht und nicht zu be-

schönigende Unfähigkeit, den Umschwung zum Besseren, vom Guten gar 

nicht zu reden, in die Wege zu leiten. 

Was bringt uns einen Schritt weiter oder womöglich sogar aus der 

Sackgasse? Die Expertin in der Erkundung von Möglichkeitsräumen ist die 

Literatur und hier im besonderen Maße die Science Fiction, deshalb von 

einem ihrer älteren Theoretiker auch als „literarische Zukunftsphantas-

tik“ eingedeutscht. Erfreulicherweise aber ist sie spätestens seit H.G. Wellsʼ 

Time Machine von 1895 auch für Unmöglichkeitsräume zuständig und hat 

das Ungeschehenmachen ab den 40er Jahren des vergangenen Jahrhunderts 

in zahlreichen Zeitreisegeschichten und – in der erweiterten Bedeutung der 

Gattungsbezeichnung – Zeitreisefilmen durchgespielt. Ist etwas Substanzi-

elles bei diesen narrativen Gedankenexperimenten herausgekommen, und 

wenn ja, wie läßt es sich in und auf eine Realität übertragen, deren Starrsinn 

in Sachen Revokation selbst den Konjunktiv seines verheißungsvollen Vor-

scheins beraubt und in den endlos abwinkenden Irrealis verkehrt? 

Daß wir uns mit dieser Fragestellung nicht eskapistisch von den Zu-

mutungen des Themas dispensieren, zeigt eine Kurzgeschichte wie die 

schon 1946 von dem Autorenduo Henry Kuttner und C.L. Moore publi-

zierte „Vintage Season“.  Sie dreht sich um den Katastrophentourismus 

zeitreisender 'Morgenländer', die von Leichenbergen offenbar ebenso un-

widerstehlich angezogen werden wie die sich als Zuschauer bei Massener-

schießungen einfindenden Wehrmachtsangehörigen und Zivilisten. Aller-

dings erscheinen Voyeurismus und Schaulust hier noch einmal als poten-

ziert und überboten durch die Abschöpfung des ästhetischen Mehrwerts 

 

16
  Ebd., S. 133. 



24 

eines hundert- oder tausendfachen menschlichen Ausgelöschtwerdens. Ei-

ner der Besucher, Cenbe, ist nämlich 'Komponist' und sublimiert das taten-

los Miterlebte zu einer 'Symphonie' oder besser zu einem alle Sinne über-

wältigenden Gesamtkunstwerk, das nicht wegen unterlassener Hilfeleis-

tung kritisiert, sondern als Auslöser von Furcht und Zittern goutiert wird: 

„It was music, in a way. But much more than music. And it was a terrible 

sound, the sound of calamity and of all human reaction to the calamity,      

everything from the hysteria to the heartbreak. […] „I am a com-

poser,“ Cenbe was saying. „I happen to be interested in interpreting certain 

forms of disaster in my own terms.“
17

 

Auch die Nichtkünstler unter den „disaster groupies“, so die Formulierung 

in der 1992 in die Kinos gekommenen Verfilmung Grand Tour, vormals 

Timescape, sind überzeugte Nichtinterventionisten, die die Finger von dem 

kleinsten Versuch der Prävention bzw. – aus der Post-festum-Perspektive – 

des Ungeschehenmachens lassen: „‘We must give our word never to inter-

fere.‘“ Stattdessen pflegen sie einen mal arrogant-herablassenden, mal amü-

siert-kokettierenden Umgang mit den ihnen begegnenden Schatten aus der 

Vergangenheit, die sie „bygoners“ getauft haben. Es sind das neue Halb- 

und Untermenschen, Spukgestalten eines nicht zu ändernden Vorüber, zu 

denen sich keine echte interpersonale Beziehung aufbauen läßt. Und der 

ebenfalls von „Vintage Season“ inspirierte Streifen Thrill Seekers (1999) 

dreht die Schraube noch eine Windung weiter und verleiht dem 'nicht zu 

ändern' statt des resignativen einen imperativen Sinn. Weil einem der 'Ver-

strichenen' ein Prospekt des Zeitreiseunternehmens in die Hände fällt, der 

die desaströsen Highlights des Trips aufzählt, und er das aus seiner Warte 

noch Ungeschehene zu verhindern sucht, mutieren die Reiseleiter zu Agen-

ten der Auslöschung. Damit das Unheil weiterhin seinen historisch vor- 

wie festgeschriebenen und zumindest für das Unternehmen profitablen 

Lauf nehmen kann, werden sie selbst zu Attentätern und Massenmördern, 

die den Katastrophen, die sich nicht mehr 'von selbst' ereignen wollen, auf 

die Sprünge helfen. 

Man sieht schon, daß in dieser Kleinserie sich fortzeugender Narrative 

Dinge aufgegriffen und Fragen innovativ und gedankenspielerisch weiter-

verhandelt werden, die uns bei der Beschäftigung mit historischen Tatsa-

chen umgetrieben haben. Dabei lassen sich meines Erachtens folgende 

Schritte im Umgang mit einem durch das Zeitreisemotiv kontrafaktisch als 

möglich unterstellten Ungeschehenmachen unterscheiden: naive Wun-

scherfüllungsgeschichten – ihre Eintrübung durch Komplikationen und 

Unabschließbarkeiten – skeptisches Sichverfangen in 'Loops' oder Endlos-

schleifen – Desillusion durch Verpuffung und Kurzschließen von Interven-

tionen. 

 

17
  Ann u. Jeff VanderMeer (Hg.): The Time Traveller’s Almanac. London: Head of Zeus 2013, 

183-214, hier 198, S. 212. 



25 

Aus dem großen Pool der Texte, die nach dem eher schlichten Strick-

muster des Alles-wird-wieder-gut arbeiten, sei hier nur Isaac Asimovs The 

End of Eternity (1955) erwähnt. Bei Asimov führen wohlmeinende Zeitin-

genieure, „Platonic guardians“ genannt, minimalinvasive Realitätseingriffe 

durch, um in großem Umfang menschliches Leid zu mindern, und verhin-

dern im Endeffekt auch den Eintritt jener statischen und damit überlebens-

feindlichen ‚Ewigkeit‘, auf die der Titel anspielt. Einen Schritt weiter 

kommt die Gattung, wenn die retardierenden Elemente nicht mehr nur zur 

Spannungserzeugung verwendet werden – das Gute ist schließlich immer 

gegen ein einschüchterndes Böses und seine Handlanger durchzusetzen –, 

sondern auf den Gesamtplot durchschlagen. Ein Musterbeispiel für derar-

tiges Stolpern und Aufschrecken aus dem Gesundbeterischen ist die Termi-

nator-Tetralogie mit Arnold Schwarzenegger in der Hauptrolle. Hier ge-

lingt die Rückübereignung des Planeten an den Menschen immer nur bei-

nahe und sein Duell mit dem Übercomputer Skynet geht in jeder Fortset-

zung in eine neue Runde, weil immer ein Corpus delicti übrigbleibt und 

Information aus der falschen Zukunftswelt in ihre Vergangenheit, d.h. un-

sere Gegenwart zurückschwappt und sie kontaminiert. Diese ‚Kunstfeh-

ler‘ erzeugen neue Komplikationen, die wieder Eingriffe erfordern und so 

weiter bis zum vierten Teil. Der verirrt sich so gründlich im Labyrinth der 

Rückkoppelungen, daß auch Drehbuchautor und Regisseur nicht mehr fol-

gen können und entsprechend die Tricktechnik als Selbstläufer übernimmt. 

Man könnte auf dieser Ebene von einer Heilsgeschichte der Vertröstungen 

sprechen, bei der Interventionen fast aufgehen oder aufgegangen sind, man 

aber die bessere oder die bestmögliche Welt nie definitiv zu Gesicht be-

kommt. 

Noch verfänglicher im Wortsinn wird es bei den ‚Loops‘, den Zeitrei-

sen als in sich geschlossenen und immer wieder von vorn beginnenden 

Schleifen, in denen man frenetisch auf der Stelle tretend ausweglos festsitzt 

wie eine Kugel im Kugellager. Nicht von ungefähr erinnert diese Dacapo-

Maschinerie an die unwillkürlichen Flashbacks von Traumatisierten, die aus 

dem Kreisverkehr unverarbeiteter Erinnerungen und Verletzungen ebenso-

wenig ins Geradlinige und Lebenstüchtige abzubiegen vermögen. Als Para-

digma dieser auf die Zeitreise als Ausweg aus der Verfahrenheit schon deut-

lich zurückhaltender reagierenden SF-Varietät muß Groundhog Day (1993) 

gelten, der im übrigen von dem im gleichen Jahr herausgebrachten 12:01 

wie einem doppelgängerischen Trabanten begleitet wird. In Groundhog Day 

hat das Herumwirbeln in der Zeitzentrifuge eine moralisch läuternde Wir-

kung, weil dem zynischen und misanthropischen TV-Meterologen Phil 

Connors die schlechten Anlagen und Eigenschaften herauspirouettiert 

werden, wie es in der rotierenden Waschmaschinentrommel die schmutzige 

Lauge aus der Wäsche preßt. Erst als ausgewachsener Kleinstadtheiliger 

wird er erlöst: eine Art Notausstieg aus der konstatierten Skepsis des Cir-

culus vitiosus in die Glückseligkeit des Happy-End. 



26 

Die andere Fraktion von Looper-Filmen und -Kurzgeschichten ist da 

konsequenter. Sie verweigert das Aufatmen und Händeschütteln mit den 

dem Strudel Entkommenen. In Bob Lemans „Loob“ (1979) ist ein 

Schwachsinniger der Manipulator von Vergangenheit, Gegenwart und Zu-

kunft. Er weiß nicht, was er tut, und doch bleibt der Erzähler ihm hilflos 

ausgeliefert: „There is no point of entry into this circle: Loob created the 

events that created Loob.“
18

 In der grandiosen Eingangssequenz von 

Looper (2012) werden Kriminelle durch einen Trip in die Vergangenheit, wo 

sie wie auf Knopfdruck vor einem Berufskiller materialisieren, der sie end-

gültig ins Nichts befördert, für ihre Zeitgenossen spurlos entsorgt. Aller-

dings müssen auch die Entsorger gewärtigen, eines unschönen Tages ihr äl-

teres und aus dem Verkehr zu ziehendes Ich vor die Flinte zu bekommen, 

eine Operation, die in diesen Spezialistenkreisen als „closing the loop“ be-

kannt ist. Retroactive (1997) und Butterfly Effect (2004) schließlich treiben 

den Pessimismus gegenüber Heilserwartungen auf die Spitze. Im ersten Fall 

sucht eine FBI-Agentin mittels einer praktischerweise gerade in der Erpro-

bungsphase steckenden Zeitmaschine eine Gewalttat zu verhindern, wobei 

sich Mord und Totschlag von Reparaturdurchlauf zu Reparaturdurchlauf 

unablässig aufschaukeln. Endlich entschließt sie sich zur völligen Passivität. 

Das Resultat ist Schadensbegrenzung durch einen einzigen, nicht von ihr 

begangenen Akt der Notwehr, der zudem den richtigen, ein menschliches 

Scheusal, ausschaltet. Ganz ähnlich in Butterfly Effect, wo erst der Ent-

schluß der Hauptfigur, seine große Liebe erst gar nicht anzusprechen, die 

Unheilslawine stoppt, wobei der Director's Cut eine noch radikalere Ver-

sion des Sich-aus-dem-Spiel-Nehmens vorschlägt. 

Am Ende dieses von einer Logik der Ernüchterung gesteuerten Ent-

wicklungsprozesses erreichen wir Stufe 4, auf der die Welt bleibt, wie sie ist, 

und zwar obwohl präventiv eingegriffen worden ist oder – als Gipfel der 

Desillusion – gerade weil solche Interventionen stattfanden. In der in dieser 

Hinsicht programmatischen Kurzgeschichte „Ripples in the Dirac 

Sea“ (1988) von Geoffrey Landis gewinnt der zeitreisende Erzähler seiner 

Ohnmacht durchaus positive Seiten ab, muß sich aber eingestehen: 

„When I first fled the fire into the past, I tried everything I could to change 

it. [But] everything I changed in the past vanishes. Sometimes I pretend that 

the changes [...] create new futures, though I know this is not the case. 

When I return to the present, all the changes are wiped out by the ripples of 

the converging wave, like erasing a blackboard after a class.“
19

 

In dem schon erwähnten Film Grand Tour pocht der außerirdische Con-

troller entsprechend auf die „resilience of time“, die extreme Widerstands-

kraft und Belastbarkeit des Kontinuums des Vorüber, die u.a. das mitleid-

lose Zuschauen rechtfertigt. Und obwohl sich Billy Pilgrim, die Hauptfigur 

 

18
  Ebd., S. 750-769, hier S. 768. 

19
  Ebd., S. 21-30, hier S. 30. 



27 

von Vonneguts Slaughterhouse-Five, als „spastic in time“
20

 wie ein Jo-Jo 

durch die eigene Biographie bewegt, klären ihn die Tralfamadorianer, seine 

extraterristischen Tutoren, doch über die Folgenlosigkeit jedes Verände-

rungsversuchs auf: „All moments, past, present and future, always have 

existed, always will exist. The Tralfamadorians look at all the different mo-

ments just that way we can look at a stretch of the Rocky Mountains, for 

instance.“
21

 Zu einer solchen gleichsam in Fels gemeißelten Chronologie, 

deren Unantastbarkeit übrigens auch ihre Entdecker zum Opfer fallen, 

können sich naturgemäß die wenigsten SF-Autoren durchringen, da sie für 

die Architekten von Möglichkeitswelten geschäftsschädigend ist, aber mit 

den geschilderten Trägheitskräften und Elastizitätskonzepten läßt sich 

wunderbar jonglieren. 

 

 

Abwendungskunst 

 

Der angesichts von Kriegsgreueln und den uns allen angeborenen Täterdis-

positionen zweifellos erholsame Ausflug in die Ausdenkbarkeiten der Sci-

fi hat gezeigt: Selbst in den entlasteten Universen der Spekulation und beim 

Durchspielen von what if-Szenarien setzt sich langsam, aber sicher das Re-

alitätsprinzip durch. Die nachdenklicheren Autoren verabschieden sich von 

High-Tech-Märchen und schreiben den Weltlauf fest, so wie er historisch 

verbürgt ist. Rückwirkende Eingriffe via Zeitmaschine oder eines ihrer Sub-

stitute führen deshalb entweder zur Verschlimmbesserung der Gegenwart 

oder verlaufen im Sande oder entpuppen sich als bisher verdeckter Teil ihrer 

Entstehungsbedingungen. Loop-Geschichten verdichten diese Ausweglo-

sigkeit zum Hängenbleiben in der krisenhaften Episode einer Lebensge-

schichte. Deshalb bleibt der Literatur nur die Flucht nach vorn und in das 

Es-kann-noch-werden bzw. genauer, denn das Realisieren ist ja die Leiden-

schaft von Wissenschaft und Technik, in das Es-ist-noch-aufzuhalten. 

Wofür der forschende und rekonstruktive Intellekt, der etwa in Jan 

Zalasiewicz' The Planet in a Pebble (2012) die Erdgeschichte mittels eines 

unscheinbaren Kieselsteins Revue passieren läßt,  keine Antenne besitzt, ist 

die Verlustrechnung, die angesichts kosmischer Zeiträume auch aufge-

macht werden muß. Mit dem Urknall nahm nämlich das allgegenwärtige 

Ungeschehen ein Ende und die Trauer um seine immer weitergehende Aus-

zehrung, seine Verdrängung aus den letzten Zufluchtsorten und Reservaten 

seinen Anfang. Der Kosmos, die Evolution, die menschliche Wißbegierde 

– alles das sind ungeheuerliche Verwirklichungsmaschinen, die nichts in 

Ruhe, nichts in der Schwebe lassen können, so daß selbst der Gott des Al-

ten Testaments sein Ausbalanciertsein „über den Wassern“ nicht mehr 

 

20
  Vonnegut: Slaughterhouse-Five, S. 23. 

21
  Ebd., S. 25. 



28 

durchhielt und sich in einen umtriebigen und zwanghaft interventionisti-

schen Demiurgen verwandelte. Bekanntlich hatte er von dem Endprodukt 

seines Aktivitätsschubs einen rundum positiven Eindruck, bis dann doch 

die Sintflut her mußte, um reinen Tisch zu machen. Das Mißerfolgserlebnis 

wiederholte sich, und auch das hätte der sich eine zweite Chance einräu-

mende Fiat-Gott wissen können. Denn in dieser Welt gibt es kein Unge-

schehenmachen des einmal Angerichteten, nicht einmal für den Schöpfer 

Himmels und der Erden.
22

 

Der Künstler, den schon der Renaissance-Theoretiker Sir Philip Sid-

ney als ‚alter deus‘, als Gegengott, begriff, kämpft also mit dem Rücken zur 

Wand. Er erzählt Geschichten, die in Opposition zu den Hypothesen und 

Erfindungen wissenschaftlicher Provenienz nicht in die Empirie durch-

schlagen, obwohl die Kunstwerke selbst natürlich handgreiflich genug sind, 

sondern halsstarrig und dickköpfig im Möglichkeitsraum der Fiktionen 

und Einbildungen verharren. Sie erhalten sich in eben jenem Schwebezu-

stand des Un- und Noch-nicht-Geschehenen, aus dem Gott abgestürzt war 

in eine sechstägige Plackerei, deren Nachbesserungsbedarf erst ihn und 

seine beflügelten Hilfstruppen und – nach dem Rückzug aus dem Tagesge-

schäft in die stillste Partnerschaft – Abermillionen irdischer Ebenbilder mit 

Beschlag belegt hat. 

Der angeblich weltfremde Schöngeist hält sich dieser Tretmühle fern. 

Er weiß nämlich ganz genau, daß man den Folgekosten seiner Tätlichkeiten 

nicht entkommt und Realisiertes niemals wieder entwirklichen kann. Re-

naturieren, übersetzen wir das in die Sprache unserer Epoche, des Ökoko, 

ist nicht das, was es suggeriert: das Ende unserer Einmischerei und Mani-

pulation. Im Gegenteil erhebt es den Interventionismus trotzig in die 

zweite Potenz, indem es die freie Wildbahn täuschend echt nachbaut und 

Wildnis – produziert. Kunst ist da anders gestrickt. Auch sie kann faktisch 

nichts zurücknehmen, aber sie kann aus der Faktizität und ihren normati-

ven Zwängen ausbrechen. Statt Ungeschehenes real zu machen und dann 

den Konsequenzen ausgeliefert zu sein, macht sie – man beachte die Groß-

schreibung – Ungeschehen. Damit bewegt sie sich gegen den Strom in on-

tologischen Intermundien, im Niemandsland zwischen der Welt, so wie sie 

feststeht, und einer Entleerung, dem Schwarzen Loch des Ohne-uns und 

Ohne-alles, wo es uns die Stimme verschlägt, wo wir verhallen, verlallen 

und sich die Reuespur jener Bosheit verliert, die unter Hominiden wohl gar 

nicht anders konnte, als aufzubegehren und sich auf die Hinterbeine zu 

stellen: 

 

22
  Zu den tröstlichen Aspekten des ‚Da-war-doch-was‘, die hier erwartungsgemäß zu kurz 

gekommen sind, vgl. Vladimir Jankélévitch: Der Tod. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2005, 

S. 207, 402ff., 550f. 



29 

Ich war ein Wesen ungefähr
23

 

Ich war ein Wesen ungefähr 

wie zwischen Wolf und Herde 

die Stirn hatt ich zur Gegenwehr 

so wuchs ich von der Erde 

Ich wuchs mit jedem Faustkeilhieb 

den mich die Not zu führen trieb 

und ragte bald am Grubenrand 

und steinigte was drinnen stand 

Die Gruben sind von großer Gier 

ich hab sie ausgehoben 

versickert ist mir Tier um Tier 

die Herden sind zerstoben 

Ich war ein Wesen ungefähr 

doch das ist ohne Wiederkehr 

jetzt kniet etwas am Grubenrand 

dem schießt es durch den Unverstand 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

23
  Horstmann: Werke III, S. 53. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

Das Böse und die Bildung des Menschen 

 

Von Volker Ladenthin (Bonn) 

 

 

Vorbemerkung 

 

Das Böse wird in der Pädagogik spätestens seit der Aufklärung auf recht 

unspektakuläre Weise verhandelt, nämlich als Bezeichnung für das Gegen-

teil des Guten. 

„Machen, daß der Zögling sich selbst finde, als wählend das Gute, als ver-

werfend das Böse: dies oder nichts ist Charakterbildung.“
1
 

So 1804 der Königsberger Erziehungsphilosoph Johann Friedrich Herbart. 

 

 

Ziele und Methoden 

 

Und seit der Antike sind die beiden Ziele und die drei pädagogischen In-

terventionsformen benannt und bekannt, die bis heute mit wechselndem 

Vokabular alternierend diskutiert werden, um das Gute wählen und das 

Böse verwerfen zu lernen.  

Ziele: So fragt Platon im Dialog Menon, ob zu einzelnen Tugenden 

oder zur Tugend überhaupt erzogen werden sollte. Während die Tugenden 

material und kontextual bestimmt und vorgeschrieben werden können, ist 

mit der Tugend die Fähigkeit und Bereitschaft gemeint, sich grundsätzlich 

und immer an das als tugendhaft Bestimmte und Eingesehene zu halten. 

Übertragen in den modernen Sprachgebrauch:
2
 Ist das Ziel von Erziehung 

die Anerkennung von Normen der aktuell geltenden Sitten oder aber der 

Erwerb einer zeitlosen, in allen Situationen anzuwendenden sittlichen Ur-

teilsfähigkeit mit der Bereitschaft, sittlich zu handeln – also die Sittlichkeit? 

Aktuell artikuliert sich das Problem in der nicht nur terminologischen Un-

terscheidung von Werteerziehung (Erziehung zu Werten
3
) und Werterzie-

hung (Erziehung zum Werten
4
). 

 
1
  Johann Friedrich Herbart: Über die ästhetische Darstellung der Welt als das Hauptge-

schäft der Erziehung. In: Dietrich Benner (Hg.): Johann Friedrich Herbart: Systematische 

Pädagogik. Bd. I/1. Weinheim: Deutscher Studien-Verlag 1997, S. 47-56, hier S. 49. 

2
  Ich folge in der Terminologie: Otfried Höffe (Hg.): Lexikon der Ethik. München: C.H. 

Beck 1977 u. ö. 
3
  Vgl. die Übersicht bei Jutta Standop: Werte-Erziehung. Einführung in die wichtigsten 

Konzepte der Werteerziehung. Weinheim; Basel: Beltz 2005. 

4
  Vgl. die Beiträge in: Thomas Mikhail (Hg.): Werterziehung. Grundlagen und Handlungs-

orientierungen. Berlin: Lang 2022. 



32 

Methoden: Zudem problematisierte Platon, ob die Tugend 

• „gelehrt werden kann? 

• Oder ob nicht gelehrt, sondern geübt?  

• Oder ob weder angeübt noch angelernt werden kann, sondern von Natur 

den Menschen einwohnt […]?“
5
  

Ist die böse Handlung also durch einen Mangel an Belehrung, einen Mangel 

an Übung oder durch etwas Böses im Menschen verursacht, das das von 

Natur aus Gute im Menschen unterdrückt? 

Gleich zu Beginn der Überlieferungsgeschichte wird deutlich, dass das 

Böse aus pädagogischer Sicht keine Tatsache ist, so etwas also wie ein na-

turwissenschaftlich oder sozialwissenschaftlich zu beschreibender Sachver-

halt. Vielmehr ist die böse Tat das Ergebnis eines (falschen) Urteilsprozes-

ses. Es gibt das Böse nicht, sondern es werden Urteile gefällt, deren Folgen 

nicht akzeptabel sind und daher als böse beurteilt werden. Nicht, ob ein 

Mensch gut oder böse ist, wird damit zu einer erkenntnisleitenden Frage 

der Pädagogik, sondern sie fragt, ob Urteile und die daraus folgenden 

Handlungen als richtig oder falsch und gut oder böse zu unterscheiden sind. 

Seitens der Pädagogik liegen somit Urteilsverfahren im Erkenntnisinte-

resse, mittels derer Handlungen als gut oder böse qualifiziert (gewählt oder 

verworfen) werden, damit diese Urteilsverfahren gelehrt und gelernt bzw. 

geübt werden können. 

 

  

Welche Handlung ist böse? 

 

Ausgehend von dieser Handlungstheorie lassen sich nun mindestens vier 

Kriterien unterscheiden, an denen gemessen Handlungsfolgen als unmora-

lisch, also böse charakterisiert werden:  

Als böse kann gelten, was gegen gesellschaftliche Üblichkeiten verstößt, 

gegen das also, was der philosophische Sprachgebrauch die guten Sitten 

nennt. So verstoßen z. B. Rücksichtslosigkeit, Täuschung, Lüge, Vorur-

teile, Diskriminierung, Rassismus gegen die guten Sitten, auch dann, wenn 

sie nicht justiziabel sind. 

Als böse kann gelten, was gegen geltendes Recht verstößt (wie es z. B. 

das Bürgerliche Gesetzbuch festlegt). 

Als böse kann gelten, was vielleicht rechtlich möglich ist, aber gegen 

die bereits in der Antike benannten Kardinaltugenden (besonders gegen die 

beiden Tugenden Maß und Gerechtigkeit) verstößt. Seit der Aufklärung 

werden jene Handlungen als böse bezeichnet, die gegen ein als natürlich 

aufgefasstes, d. h. mit dem Menschen, aber ohne sein Zutun, gegebenes 

 
5
  Platon: Menon. In: Platon: Sämtliche Werke. Bd. II. In der Übers. v. Friedrich Schleier-

macher […] hg. v. Walter F. Otto, Ernesto Grassi, Gert Plamböck. Reinbeck bei Ham-

burg: Rowohlt 1957, S. 7-42, hier S. 10 (= 70a). 



33 

Recht, das Naturrecht verstoßen (z. B. Kriegsverbrechen; Verbrechen gegen 

die Menschlichkeit unter Befehlsnotstand). 

Was sich bisher so klar unterscheiden ließ, ist allerdings sowohl in der 

teleologischen Antike wie im theozentrischen europäischen Mittelalter 

miteinander verbunden oder gerahmt: In diesem Fall gilt der Verstoß gegen 

soziale Normen und/oder gegen das Recht als Verstoß gegen die natürliche 

oder gottgewollte Ordnung, den Ordo. Die Aburteilung des Philosophen 

Sokrates, die Verfolgung des Sklavenführers Spartacus oder der mittelalter-

lichen Ketzer oder Häretiker von Savonarola bis Jan Hus sind Beispiele die-

ser Auffassung: Die einzelne Straftat wird als Tat verstanden, die das ganze 

System infrage stellt. (Heute werden Mordtaten von Terroristen als An-

griff auf den Staat gewertet; bewertet wird nicht die Tat, sondern die sym-

bolische Bedeutung einer Handlung.)  

Zusammengefasst: Eine Handlung oder Haltung wird als böse beur-

teilt, wenn sie gegen die guten Sitten, das positive Recht, allgemein aner-

kannte sittliche Prinzipien (Kardinaltugenden/Naturrecht) oder die als 

gottgewollt verstandene oder fundamentale politische Ordnung verstößt.  

 

 

Wie kommt es zur bösen Tat? 

 

Wie lässt sich nun die Genese solcher als böse beurteilten Handlungen er-

klären? Dass sittlich inakzeptable Handlungen lediglich aus Unkenntnis 

der Sitten und Rechtsnormen geschehen, wird in der Diskussion eher am 

Rande beachtet (vielleicht zu Unrecht); denn eine solche Auffassung setzt 

voraus, dass bereits die Kenntnis des Guten angemessenes Handeln nach 

sich ziehe. Man vermutete, dass Rechtskunde oder die verstehende Rezep-

tion von Tugendlehren oder Ethiken ohne weiteres Zutun zu einer mora-

lisch gefestigten Gesellschaft führten. In der Tat lässt dieses Modell außer 

Acht, dass allein mit Rechtskunde oder sittlicher Belehrung (Ethikunter-

richt) das Problem nicht thematisiert wird, warum ein Handelnder sich 

denn dem gegenüber verpflichten soll, was er erkannt hat: Warum soll er 

tun, was er als richtig eingesehen hat? 

Vier weitere Argumentationsmuster zu Erklärung des Bösen lassen sich 

unterscheiden, wobei das älteste aktuell geblieben scheint. 

Es gibt das Böse, so lautet das erste Erklärungsmuster, weil die Men-

schen von Dämonen verführt würden oder dem Rat eines Teufels folgten: 

Tradiert ist dieses Erklärungsmuster in der Erzählung über „die alte 

Schlange / die da heisst der Teufel vnd Satanas / der die gantze Welt verfü-

ret“ (Offenb. 12,9
6
). Es gibt ein Unwesen, das zum Bösen verführt und so 

den Menschen das Paradies, also die Abwesenheit des Bösen, verlieren lässt. 

 
6
  Zit. nach: Biblia, das ist die gantze heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht / d. Mart. 

Luth.; begnadet mit Kurfüstlicher zu Sachssen Freiheit. – Zu Wittemberg: durch Hans 

Lufft 1545.  



34 

Der Koran übernimmt die Metaphorik: „Und es flüsterte ihnen der Satan 

ein, daß er ihnen kundtun wolle, was ihnen verheimlicht war […]. Und er 

schwur ihnen: ‚Siehe, ich bin euch ein guter Berater.‘ Und er verführte sie 

durch List“.
7
 Der Mensch handelt böse, weil er vom Teufel verführt wurde. 

Das Interessante an diesem Modell ist, dass durch diese Theorie der 

Verführung der einzelne Mensch entschuldet (exculpiert) wird. Er ist nicht 

mehr für sein Tun verantwortlich, weil er nur einem Rat gefolgt ist – oder 

dumm war gegenüber der List des Teufels. Der Mensch ist von etwas ihm 

Fremden besessen. Diese Besessenheit entmenschlicht den Menschen: Es 

gibt etwas im Menschen, das nicht menschlich, sondern teuflisch ist. Bis in 

die Wendung vom Unmenschen vibriert diese Deutung nach.  

Wie kommt man einem vom Teufel besessenen Menschen pädagogisch 

bei? Nicht durch das, was üblicherweise dem Menschen beikommt: durch 

den Dialog. Das ist schon mal sicher. (Vielleicht erklärt diese Deutung die 

drastischen Strafen früherer Zeiten: Die Rechtsprechung will mit Strafen 

jenseits des Talions-Prinzips etwas Nichtmenschliches treffen, von dem sie 

den Menschen verführt oder besessen glaubt, und wird deshalb un-mensch-

lich: Es wird nicht der Mensch enthauptet, ersäuft, erdrosselt, zerstückelt, 

gepfählt, gekreuzigt oder verbrannt, sondern der Dämon in ihm, das Un-

menschliche in ihm, das sich mit menschlichen Maßnahmen nicht erreichen 

lässt: Einen vom Bösen besessenen Menschen kann man nicht erziehen, 

sondern nur therapieren, strafen oder vernichten.) 

Oder aber hat der Mensch den Rat der teuflischen Schlange zwar als 

falsch erkannt, ist ihm aber dennoch gefolgt? Dann ist allerdings nicht der 

böse Rat der Schlange Ursache seines Handelns; dann war der teuflische 

Rat lediglich Option, Anstoß, Anlass, Verführungsversuch, Ermutigung – 

letztlich aber ist der Mensch seiner Vernunft gefolgt oder standhaft gegen 

den Verführer geblieben („Constantia“). Er allein trägt die gesamte und 

letzte Verantwortung und muss seine „Charakterstärke der Sittlichkeit“
8
 

beweisen. In dieser Deutung ist das Teufels-Modell der Versuch, das Un-

menschliche zu imaginieren und auszusprechen, um das Gute zu provozie-

ren. Im Begriff des advocatus diaboli ist diese Denkoption in die Lehrbü-

cher der Rhetorik oder des Unterrichtsgesprächs eingeflossen. 

Es scheint, als wären Theorien, die Triebe oder Veranlagungen als Ur-

sachen der bösen Tat ansehen, jenem antiken Erklärungsmuster struktur-

analog, das den bösen Menschen als vom Teufel besessen ansieht: Wer das 

böse Handeln, etwa den Kindesmissbrauch, als durch eine dem Willen nicht 

zugängliche Veranlagung (Sucht oder seelische Störung) verursacht deutet, 

entschuldet den Täter und macht ihn zum Opfer einer Macht, die über ihn 

 
7
  Zit. nach: Der Koran. Aus dem Arabischen übers. v. Max Henning. Einl. u. Anm. von 

Annemarie Schimmel. Stuttgart: Reclam 1991, S. 153f. (= Sure 7, 20-22). 
8
  Johann Friedrich Herbart: [Kap.:] Charakterstärke der Sittlichkeit. In: Dietrich Benner 

(Hg.): Johann Friedrich Herbart: Systematische Pädagogik. Bd. I/1. Weinheim: Deutscher 

Studien-Verlag 1997, S. 117-123. 



35 

herrscht. Der böse handelnde Mensch verwandelt sich zum Patienten, der 

seine Handlungsfreiheit verloren hat. (Handlungsfreiheit ist aber die not-

wendige Voraussetzung, um sich überhaupt sittlich entscheiden zu kön-

nen.) Das Böse wird zur Krankheit: § 20 des deutschen Strafgesetzbuches 

lautet: „Schuldunfähigkeit wegen seelischer Störungen. / Ohne Schuld han-

delt, wer bei Begehung der Tat wegen einer krankhaften seelischen Störung, 

[…] unfähig ist, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Einsicht 

zu handeln.“ 

Das zweite Theoriemuster ist jenes, das die Ursache des bösen Han-

delns in den gesellschaftlichen Verhältnissen sieht: In der (politischen) 

Ohnmacht, die es verhindert, Freiheitsrechte wahrzunehmen; in der Ar-

mut, aus der man sich nicht legal befreien kann; in der sozialen Ungerech-

tigkeit, organisatorischen Hilflosigkeit oder kulturellen Demütigung. Ver-

brechen entstehen aus sozialen Umständen – Friedrich Schillers berühmte 

Erzählung aus dem Jahre 1786 illustriert diese Theorie und fügt die Krän-

kung des Selbstwertgefühls als Motiv hinzu. (Im Original hieß die Erzäh-

lung zuerst Verbrecher aus Infamie, später dann Verbrecher aus verlorener 

Ehre; vgl. auch Heinrich Bölls Adaption: Die verlorene Ehre der Katharina 

Blum. Oder: wie Gewalt entstehen und wohin sie führen kann, 1974). Der 

Schlusschor in Bert Brechts Dreigroschenoper liefert das Epigramm dieser 

Theorie: „Ein guter Mensch sein! Ja, wer wär’s nicht gern? […] / Doch die 

Verhältnisse, die sind nicht so!“
9
 Die soziologische Terrorismusforschung 

folgt diesem Ansatz. Sie erklärt das terroristische Handeln aus den Lebens-

bedingungen der Terroristen: „Sozial benachteiligte Muslime in sozialen 

Brennpunkten stellen ein Rekrutierungspotenzial für fundamentalistische 

Organisationen dar. Es ist zu vermuten, dass insbesondere Personen, deren 

soziale Teilhabe eingeschränkt ist, besonders anfällig für die Inhalte und 

Übernahme extremistischer Positionen sind.“
10 

Die Reaktion: Man muss 

die Verhältnisse ändern; man muss die Menschen aus dem sozialen Umfeld 

herausholen, das sie böse werden ließ.  

Mittels Psycho- oder Sozialtechniken wie die Positive Verstärkung 

oder das Stubsen (Nudging
11

) versucht die Administration, den Menschen 

die Wahl des Unerwünschten (Bösen) zu erschweren, so dass sie aus Be-

quemlichkeit das Erwünschte (Gute) wählen: Wer etwas Gutes nicht tun 

 
9
  Bertolt Brecht: Die Dreigroschenoper. In: Bertolt Brecht: Gesammelte Werke in 20 Bän-

den. Hg. v. Suhrkamp Verlag in Zusammenarbeit mit Elisabeth Hauptmann. Bd. II. Frank-

furt/M.: Suhrkamp 1967, S. 393-497, hier S. 430f. 

10  
Landeskriminalamt NRW: Projekt ‚Politisch motivierte Kriminalität/Gefährdung durch 

islamistische Gruppen‘. Teil D: „Rekrutierungsstrategien islamischer Gruppen sowie 

Merkmale der Persönlichkeitsstruktur ggf. dafür empfänglicher Personen“. o.O. April 

2003, S. D-8.  

11
  Richard Thaler u. Cass Sunstein: Nudge: Wie man kluge Entscheidungen anstößt. Berlin: 

Ullstein 2008 (5. Aufl.; amerikan. Orig. v. 2003). 



36 

will, muss sich eigens darum bemühen.
12

 Der Wille des Einzelnen richtet 

sich an Sanktionen der sozialen Gemeinschaft aus oder folgt seiner Be-

quemlichkeit. 

Das dritte Theoriemuster geht davon aus, dass es vererbte Anlagen 

zum Bösen gibt: Sei es, dass das sogenannte Böse (z. B. die Gewalt) als 

durchaus funktional erklärt wird, weil es die eigene Art rettet (wie der Ver-

haltensbiologe Konrad Lorenz argumentierte), sei es, dass eine genetische 

Disposition zur Kriminalität angenommen wird. Die pädagogische Konse-

quenz aus diesem Deutungsmuster liegt nahe und ist auch unmittelbar in 

dem Moment formuliert worden, in dem die Mendelʼsche Vererbungslehre 

und die Darwinʼsche Selektionstheorie auf soziale Verhältnisse übertragen 

wurden: Euthanasie. 

„Was dabei in erster Linie in Betracht kommen muß, ist der Gedanke, den 

darwinistische Schriftsteller immer mehr hervorheben: daß die Naturwis-

senschaften […] die Grundlagen der Rechtswissenschaft sowie der Pädago-

gik werden sollen.“
13

 

Freilich stellt sich die Frage, woher das Gen die Gesellschaftsordnung und 

die soziale Rolle seines Trägers kennt, innerhalb derer ein Handeln als böse 

beurteilt wird. Bei der gewaltsamen Festnahme eines Gewalttäters wird die 

Gewalt vom Rechtssystem bei der einen Person positiv, bei der anderen 

negativ bewertet. Das Böse kann demnach kein biologisches Phänomen 

sein. Die Gen-Theorie setzt aber eine materiale und zugleich zeitlose Be-

stimmung dessen voraus, was böse ist. 

Das vierte Theoriemuster schreibt dem Menschen die Möglichkeit zu, 

das Böse nur deshalb zu tun, weil er es will:  

„Ich hätte es kaum geglaubt, ehe ich es gesehen hatte, daß es so scheusälige 

Seelen geben könne, die um reiner Mordlust willen Mord begehen: andere 

Menschen zerhacken und ihnen die Glieder abhauen; ihren Geist anspan-

nen, um unbekannte Foltern und neue Todesarten zu erfinden, ohne Feind-

schaft, ohne Vorteil, ohne anderes Ziel, als sich am ergötzlichen Schauspiel 

der erbärmlichen Gebärden und Zuckungen, des kläglichen Ächzens und 

Wimmerns eines qualvoll mit dem Tode ringenden Menschen zu weiden. 

Denn dies ist der äußerste Grad, den die Grausamkeit erreichen kann.“
14

 

 
12

  Ausführlicher dazu: Volker Ladenthin: Was wir wissen können und was wir glauben müs-

sen. Eine kleine Erkenntnistheorie für den Alltag. Würzburg: Echter 2018, S. 64-78. 
13

  Ellen Key: Das Jahrhundert des Kindes. Studien. Autorisierte Übertragung von Francis 

Maro. Neu hg. mit einem Nachwort von Ulrich Herrmann. Weinheim u. Basel: Beltz 1992, 

S. 37. Vgl. S. 45. 

14
  Michel de Montaigne: Essais. Auswahl und Übers. v. Herbert Lüthy. Zürich: Manesse 

1953, S. 418. 

Freilich nimmt auch Montaigne seine Behauptung sofort zurück, dass das Böse „ohne ein 

Vorteil“ (also die Wahl eines für gut Befundenen) geschehe, denn er erklärt die erwähnten 

Gräueltaten dann durch Mordlust, mit dem „Ziel“ sich am Leiden anderer Menschen zu 

„weiden“. Damit bleibt er in der platonisch-aristotelischen Logik, dass jede Wahl immer 



37 

Es ist narrativ-fiktional versucht worden, Charaktere plausibel zu machen, 

die motivationslos und zweckfrei böse handeln – z. B., weil es keinen letz-

ten Grund gibt oder keinen Lebenssinn, angesichts derer das Böse zu ver-

werfen sei. Aber es sind literarische oder filmische Gedankenspiele, die aus 

der Absicht zu moralisieren motiviert sind. Die historischen Beispiele von 

Menschen, die intentional das Böse wollen, zeigen indes Menschen, die ge-

gen das verstoßen, was in ihrem sozialen Kontext oder dem des Berichten-

den als böse angesehen wird. Oft genug werden in der historischen Distanz 

die ehemals als böse abgestraften Personen zu Helden umgewertet (Spar-

tacus, Robin Hood, Piraten/Freibeuter – die nun zu positiven Identifikati-

onsfiguren in Kinderbüchern aufsteigen). Zudem werden nur Taten berich-

tet oder beachtet, nicht aber die Intentionen der Täter. In ihrem Selbstver-

ständnis nämlich handeln die Täter richtig und gut, was Hannah Arendt in 

ihrer Studie über die Banalität des Bösen (1963) noch einmal aufzeigte. Es 

scheint daher aller Erfahrung zu widersprechen, dass eine durch seinen Ver-

stand geleitete Person etwas Böses wählt, weil er es für böse ansieht. Jede 

Wahl eines Menschen muss folglich immer als Wahl eines Gutes, eines vom 

Wählenden als gut Bewerteten verstanden werden.
15

 Das Böse kann dem-

nach erst und allein durch die Unterscheidung zwischen dem, was einem 

Individuum gut scheint und was gut ist, identifiziert werden. 

 

 

Auf Grund welcher Ethik wird die Ethik eingeführt? 

 

Aber es stellt sich eine andere Frage: Wer führt eigentlich das Gute ein, 

angesichts dessen es erst das Böse geben kann?  

Das ist nicht nur eine faktische Frage, die z. B. in Deutschland nach 

der Herrschaft des Nationalsozialismus anlässlich der amerikanischen Re-

education gestellt wurde: Wer war durch wen berechtigt worden, die als 

 
etwas als gut Empfundenes impliziert. Auch die Referenz, die Montaigne zitiert, nämlich 

Senecas Brief XC, bestätigt dies: „Da der Mensch den Menschen ohne Zorn und ohne 

Furcht nur zur Augenweide tötet“ (ebd., Hervorheb. v. mir, V. L.). 
15

  Platon (Politeia. In: Platon: Sämtliche Werke Bd. III. In der Übers. v. Friedrich Schleier-

macher […] hg. v. Walter F. Otto, Ernesto Grassi, Gert Plamböck. Reinbek bei Hamburg: 

Rowohlt 1958, S. 97f (= 359 b) spricht daher vom „Unvermögen, Unrecht zu tun“, also 

etwas zu tun, was man als falsch ansieht. Vgl. die ausführliche Analyse zu Platon: Baum-

garten, Hans-Ulrich. Handlungstheorie bei Platon: Platon auf dem Weg zum Willen. 

Stuttgart u. Weimar: Metzler 1998, bes. S. 93f. Aristoteles nimmt diese Anthropologie zum 

Ausgangspunkt seiner Ethik: „[…] jedes Handeln und jedes Vorhaben zielt, wie es scheint, 

auf irgendein Gut ab; deshalb hat man das Gute treffend als das bezeichnet, worauf alles 

abzielt.“ Aristoteles: Nikomachische Ethik. Griechisch / Deutsch. Übersetzt u. hg. von 

Gernot Krapinger. Ditzingen: Reclam 2020, S. 6 u. 7. Das kleine Sprachspiel, aus dem an-

gestrebten Gut das Gute werden zu lassen, erklärt sich daraus, dass die Bestimmung eines 

Gutes ein Kriterium voraussetzt, das etwas als gut bewerten lässt, ebenso wie das Kriterium 

wiederum bewertet werden kann – und so weiter bis hin zum höchsten Gut. Aber ist das 

Gewollte auch das Gesollte? 



38 

mündig erachteten Bürger eines Landes erziehen zu dürfen, wenn diese ihre 

Erzieher nicht freiwillig anerkannten? (Die Freiwilligkeit der Anerkennung 

von Maximen ist aber Voraussetzung für moralisches Handeln.) 

Das ist, losgelöst von den Zeitumständen, eine prinzipielle Frage, die 

seit Beginn der schriftlichen Überlieferung gestellt, formuliert und zu lösen 

versucht wurde. Sie lautet in ihrer schlichtesten Form: Warum sollen Recht 

und Moral gelten?
16

 

Ist irgendeine Legitimation denkbar, mit der Recht gesetzt und Sitt-

lichkeit begründet, also inauguriert werden können? Der rasch an dieser 

Stelle vorgebrachte Gedanke der Nützlichkeit von Rechtssicherheit für Han-

del und Wandel ist nur vordergründig plausibel. Handelsgesetze haben si-

cherlich Nutznießer und Gewinner, aber eben auch Benachteiligte und Ver-

lierer. Wer entscheidet darüber, wem die Rechtssicherheit nützen soll? 

Wer oder was reguliert also, wer durch die Abwehr des Bösen Nutzen 

und wer Nachteile haben soll? Die Idee des Gemeinwohls? Aber dieses Ge-

meinwohl ist doch bereits ein Begriff der Ethik oder eines Rechtssystems, 

die beide nicht Sittlichkeit oder Recht begründen können, sondern selbst 

sittlich begründet werden müssten.  

Und das Argument, dass Sittlichkeit aus Selbstschutz eingeführt wird 

(„Was du nicht willst, das man dir tu, das füg auch keinem andern zu!“), ist 

lediglich für die von Vorteil, die sich nicht selbst schützen können. Der 

Starke oder Mächtige braucht keine Ethik und keine Gesetze, um sich zu 

schützen: Er verfügt über andere Mittel. Warum aber wird eine Gesell-

schaftsgruppe vor einer anderen bevorzugt? Zur Beantwortung dieser 

Frage bedarf es bereits der Ethik, nach deren Autorität doch gesucht wird. 

Das positive Recht kann auch kein Geltungsgrund für die Einführung 

von Recht und Sittlichkeit sein, denn dieses Recht soll ja begründet werden. 

Es fragt sich: Warum soll das geltende Recht weitergegeben werden? Wa-

rum soll es in der Schule gelehrt werden? 

Antwort auf die grundlegende Frage nach der Berechtigung, ethische 

oder rechtliche Pflichten einfordern zu dürfen, können prinzipiell keine 

Mitglieder jener Gesellschaft geben, in der das Recht eingeführt werden soll, 

weil sich diese durch ihre ethische Intervention über andere Menschen in 

dieser Gesellschaft setzen würden: Wer hat sie dazu ermächtigt?  

Wer Recht und Sittlichkeit einführen will, bedarf dazu einer Legitima-

tion, die aber noch gar nicht eingeführt ist und die nicht von der Gesell-

schaft begründet werden kann, für die sie eingeführt werden soll. Welcher 

Mensch hat warum die Berechtigung, sich durch Rechtsprechung über an-

dere Menschen zu setzen? 

 
16

  Dabei ist vorausgesetzt, dass das Recht die institutionelle Fassung einer Auswahl ethischer 

Grundsätze ist, und zwar derjenigen, die den sozialen Frieden (also die Wahrung jeweiliger 

und gegenseitiger Freiheit) und das Gemeinwohl dauerhaft sichern. Die Ethik fundiert das 

Recht. 



39 

Recht und Sittlichkeit können ebenso nicht vertraglich vereinbart wer-

den, weil sie dann ja nur für die faktischen Vertragspartner gelten – also 

schon einmal gar nicht für die künftige Generation: Sie kann nicht gefragt 

werden, und sie ist lange Zeit kognitiv gar nicht in der Lage, ihre Zustim-

mung zu geben oder ihre Ablehnung zu formulieren – während sie dem 

Rechtssystem aber schon unterworfen ist. Die nachfolgende Generation 

bezahlt mit dem Verlust ihrer Freiheit ein Produkt, das sie nicht bestellt 

hat. Sie soll durch Zwang zur Freiheit kultiviert werden. Was ist zudem mit 

all jenen, die dem Vertrag nicht beitreten wollen? Und wer legt fest, dass 

Recht vertraglich eingeführt wird? Auch hier wird Recht bereits vorausge-

setzt, um eingeführt werden zu können. 

Über die Einführung des Rechts kann daher nicht demokratisch abge-

stimmt werden, weil der Modus der demokratischen Abstimmung bereits eine 

Rechtsform ist, über deren Berechtigung aber doch erst durch die oder nach 

der Abstimmung entschieden werden soll. 

Wer wäre nicht gegen das Böse, aber zuerst müsste eine allgemein aner-

kannte Methode gefunden werden, um zu begründen, dass es bestimmt und 

verworfen werden darf. Andernfalls wären Sittlichkeit und Recht Willkür. 

Es ist ein Regress ins Unendliche festzustellen: Recht kann nur ein-

führen, wer dazu das Recht bekommen hat; dieses Recht will er aber erst 

einführen. Sittlichkeit kann nur lehren, wer diese Lehre als sittlich erachtet; 

diese Sittlichkeit will er aber doch erst lehren. 

Dies ist beileibe kein soeben erst erkanntes, womöglich postmodern 

oder diskurskritisch aufgespürtes Problem, sondern mindestens altorienta-

lisch-mediterraner Wissensbestand. Seine Grundannahme lautet: In einer 

Gesellschaft kann das Recht nur dann Geltung beanspruchen, wenn es von 

einer Autorität eingeführt wird, die außerhalb der zu regulierenden Gesell-

schaft steht. Aber von wem und wie soll diese Externe Autorität benannt 

werden? (Steht diese Autorität indessen innerhalb der Rechtsgemeinschaft, 

braucht sie vorab eine Legitimation dazu, Autorität sein zu dürfen; nach 

dieser Legitimation wird aber erst noch gesucht.) 

Die antike Lösung, die man gefunden hat, zeigt sich bis heute noch in 

vielen Sozialsystemen: Es ist ein Konzept, das das Problem löst und zugleich 

belässt. Das hört sich harmloser und unblutiger an, als es realgeschichtlich 

dann war.  

Die Lösung wird auf dem ersten (erhaltenen) steinernen Dokument 

der orientalischen Gesetzgebung formuliert: auf den Gesetzestafeln des ba-

bylonischen Herrschers Hammurabi, vor etwa 3700 Jahren:
17

 Das Recht 

werde zwar von Menschen ausgelegt und angewandt, aber es wurde zuvor 

von einer außerhalb der menschlichen Gemeinschaft stehenden Autorität 

gestiftet. 

 
17

  Heinz-Dieter Viel: Der Codex Hammurapi. Keilschrift-Edition mit Übersetzung. Göttin-

gen: Dührkohp und Radicke 2002. 



40 

In der altjüdisch-christlichen Überlieferung wird dieses Denkbild 

durch die Geschichte um Moses und die zehn Gebote artikuliert, die der 

jüdische Gott dem Anführer (nicht etwa dem Volk) am Berge Sinai gibt: 

Nicht die einzelnen Gesetze sind gottgegeben, sondern lediglich das Recht, 

sie zu erlassen. (Bei den Zehn Geboten handelt es sich bekanntlich um 

Leerformeln, bzw. Tautologien, die zwar die Rechtsbereiche einführen, 

stiften und voneinander abgrenzen, aber nicht die Normen zur Regulation 

angeben: So formuliert das 5. Gebot nicht, „Du sollst nicht töten“, sondern 

„Du sollst nicht morden“, eine Tautologie, denn Morden ist unrechtmäßi-

ges Töten).
18

 

Der Sinn der Moses-Geschichte ist es also, eine Legitimation des 

Rechts zu geben, die nicht von Menschen erfolgt, wohl aber für sie. Zu-

gleich jedoch erinnert die Moses-Geschichte explizit an das Legitimations-

defizit. Denn es wird kein Faktum berichtet, sondern ein Glaubensakt ein-

gefordert: Die künftige Rechtsgemeinschaft war oben auf dem Berg Sinai 

nicht dabei und konnte daher Moses nur glauben. Und zudem: All jene sind 

aus diesem Recht ausgeschlossen, die nicht an den Gott Israels glauben, sei 

es, weil sie einen anderen Gott anbeten, sei es, weil sie zu keinem Gott be-

ten. 

Friedrich Dürrenmatts Komödie über die Physiker nimmt diese altori-

entalische Thematik auf und übersetzt sie in die Moderne:
 19

 Die empirische 

und quantifizierende Erforschung der Welt zeige, dass die Weltgeschichte 

kein intersubjektiv zu vermittelndes Telos in sich trage. Die Welt habe kei-

nen anderen Sinn als den, den der Mensch ihr gebe. Aber wer soll mit wel-

cher Autorität der Welt einen Sinn geben? Die alte Frage spitzt sich in der 

sich als nachmetaphysisch begreifenden Moderne zu: Wer hätte wem die 

Autorität zu geben, über die Sinnstiftungen anderer Menschen zu verfügen, 

 
18

  Zumal 2 Mos 32 dann berichtet, wie auf Moses’ Befehl hin 3000 der Abtrünnigen bestraft, 

d. h. getötet werden. Vgl. Segal, Elieser: Du sollst nicht morden ... oder heißt es ‚Du sollst 

nicht töten‘? Das Sechste Gebot und die Schwierigkeit der Übersetzung. In: Jüdische All-

gemeine v. 09.11.2006. o.P.: „Einer der ärgerlichsten Fälle war für mich immer die Über-

setzung des Sechsten Gebotes: ‚Du sollst nicht töten‘. In dieser Form wird das Zitat in den 

Dienst der unterschiedlichsten Anliegen gestellt: des Pazifismus, der Tierrechte, des 

Kampfs gegen Todesstrafe oder Abtreibung. Gewiß ist ‚töten‘ auf deutsch ein umfassendes 

Verb, das alle Arten, jemanden ums Leben zu bringen, beinhaltet und für alle Arten von 

Opfern gilt. Diese allgemeine Bedeutung wird im Hebräischen durch das Verb ‚harag‘ aus-

gedrückt. Das Verb jedoch, das in der Tora für das Gebot verwendet wird, ist ein ganz 

anderes, nämlich ‚ratsah‘, das mit ‚morden‘ übersetzt werden sollte. Diese Wurzel bezieht 

sich nur auf verbrecherische Tötungshandlungen. Selbstverständlich ist es nicht bloß eine 

Frage der Etymologie. Alle Ideologien, die das Gebot für ihre menschenfreundlichen An-

liegen ins Feld führen, sehen sich gezwungen, alle jene Stellen in der Bibel zu ignorieren, 

die den Krieg, das Schlachten von Opfertieren und eine ganze Reihe von Methoden, die 

Todesstrafe zu vollstrecken, entschuldigen oder gar gebieten.“ Zit. nach: 

https://www.juedische-allgemeine.de/allgemein/du-sollst-nicht-morden/ (In der Tora er-

folgt eine andere Zählung der Gebote, daher ist hier vom 6. Gebot die Rede). 
19

  Vgl. die Interpretation in: Mario Leis u. Volker Ladenthin: Die Physiker von Friedrich 

Dürrenmatt: Lektüreschlüssel. Ditzingen: Reclam 2022. 



41 

wer also hätte das Recht, das Böse zu benennen und seine Verwerfung zu 

fordern? 

Sowohl ein Rechtssystem als auch die Pädagogik haben das Problem, dass 

beide über kein Recht verfügen, das die Einführung von Recht legitimiert.  

 

*** 

 

Der Mensch kann ein natürliches Recht, das Naturrecht nur erkennen – er 

kann es nicht selbst stiften. Denn der, der es stiftet, benutzt es bereits. Mit 

welchem Recht? Und der, der das Naturrecht anerkennt, unterstellt sich 

mit dieser Anerkennung einer nicht-menschlichen Macht, von der er vo-

raussetzen muss, dass sie es gut mit ihm meint.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 



43 

Das Böse und die Komik 

 

Von Stefan Neuhaus (Koblenz) 

 

 

„Was vorhin Abgrund war, wird zur Pointe.“
1
 

 

Vorbemerkung 

 

Mit dem Übergang vom christlichen zum naturwissenschaftlichen Weltbild 

und mit dem Beginn der Moderne im 18. Jahrhundert wird das Böse ent-

sakralisiert. Unter dem Eindruck natur- und menschengemachter Katastro-

phen richtet sich der Blick auf Macht und Ohnmacht des Menschen, Gutes 

oder Böses zu tun, ohne dass es eine übergeordnete Instanz gibt, auf die er 

sich dabei berufen könnte.
2
 

Zudem verliert das Böse
3
 und mit ihm der es personifizierende Teufel 

ebenso an Macht wie der alles beherrschende und auf unergründliche Weise 

richtig machende Gott – es wird Teil einer „Ästhetik des Bösen“.
4
 Das Böse 

wird in Kunst und Literatur nun weniger als das zu bekämpfende Andere 

und vielmehr als Projektion des Eigenen wahrgenommen. Die „Zeichen-

sprache des Triebs“ wird „zum wesentlichen Element des Bösen“.
5
 Aller-

dings sollte man sich in der Rückschau hüten, daraus eine eigene „Meta-

physik“
6
 zu entwickeln und aus der ‚Verlagerung des Bösen in die Seele‘ zu 

schließen: „Ein berechenbares Böses wäre eine contradictio in adiecto.“
7
 

Eine Wissenschaft, die nicht den Anspruch erhebt, auf der Basis von Logik 

rationale Erklärungen vorzulegen, wenn auch selbstverständlich immer im 

Bewusstsein ihrer Vorläufigkeit, ist keine Wissenschaft. 

Im vorliegenden Beitrag soll daher eine Spur der Entmystifizierung des 

Bösen durch die Literatur verfolgt werden, und das zunächst ganz promi-

nent bereits im bekanntesten deutschsprachigen Text überhaupt und nicht 

 

1
  Wilhelm Fraenger: E.T.A. Hoffmann und Francisco Goya. In: Ders.: Formen des Komi-

schen. Mit einem Nachwort und einem bibliographischen Anhang hg. von Michael Glas-

meier. Dresden: Verlag der Kunst 1995 (Fundus, Bd. 136), S. 178-204, hier S. 181. 

2
  Zur Geschichte dieser Erschütterungen des Weltbildes vgl. pointiert Susan Neiman: Evil 

in Modern Thought. An Alternative History of Philosophy. Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press 2002. 

33
  Zur Geschichte des Bösen vgl. einführend: Christian Schäfer (Hg.): Was ist das Böse? Phi-

losophische Texte von der Antike bis zur Gegenwart. Stuttgart: Reclam 2014 (RUB, Bd. 

19260); Carsten Colpe u. Wilhelm Schmidt-Biggemann (Hg.): Das Böse. Eine historische 

Phänomenologie des Unerklärlichen. 3. Aufl. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2016 (suhrkamp 

taschenbuch wissenschaft, Bd. 1078). 

4
  Vgl. Peter-André Alt: Ästhetik des Bösen. München: C.H. Beck 2010. 

5
  Ebd., S. 22. 

6
  Ebd., S. 17. 

7
  Wilhelm Schmidt-Biggemann: Vorwort. Über die unfaßliche Evidenz des Bösen. In: Colpe 

u. Schmidt-Biggemann (Hg.): Das Böse, S. 7-12, hier S. 12. 



44 

nur auf dieses Thema bezogen. Wenn beide, Gott und Teufel, 1808 in Goe-

thes Faust. Eine Tragödie im „Prolog im Himmel“ zu Spielfiguren werden, 

und das, nachdem im „Vorspiel auf dem Theater“ der (Theater-)Direktor, 

der Dichter und die Lustige Person (als Stellvertreterin der Schauspieler:in-

nen) zuerst als die, so darf angesichts der Hierarchisierung im Aufbau des 

Stücks stillschweigend angenommen werden, höheren Produktionsinstan-

zen die Möglichkeiten und Funktionen von Bühnenwerken umrissen haben 

(hinzuzufügen bleibt: nachdem der Autor in seiner „Zueignung“ sich selbst 

als höchste Produktionsinstanz ausgewiesen hat), dann ist damit nicht der 

Anfang, sondern bereits der vorläufige Schlusspunkt einer Entwicklung 

markiert; passenderweise zwei Jahre, nachdem das Heilige römische Reich 

deutscher Nation endgültig sein sieches Leben ausgehaucht hat. Das Böse 

wird zum Spielmaterial der Kunst, und um dies zu markieren, wird Komik 

verwendet. Das Böse wird durch die Komik nicht nur entmystifiziert, es 

wird auch zum Motiv oder Stoff innerhalb der künstlerischen ästhetischen 

Praxis herabgestuft und auf die ihm angemessene Größe geschrumpft, denn 

die zu beobachtende Art der verwendeten Komik wirkt distanzierend und 

unterstützt das Selbstreflexive, mithin das Eigengesetzliche der Kunst und 

Literatur. 

Dass auch die im Rahmen der Eigengesetzlichkeit von Kunst und Li-

teratur zu betrachtende Rolle des Bösen dieses nicht seiner in der Realität 

beobachtbaren Wirkung beraubt, ist dabei vorauszusetzen. Wie bereits am 

Faust gesehen werden kann, wäre sowohl die Übersteigerung ins Irrationale 

als auch die Missachtung der tatsächlichen Bedeutung des Bösen für das 

Leben ein Ausdruck menschlicher Hybris. 

 

 

Mephistopheles als komische Figur 

 

Wenn Komik, Komisch definiert werden kann als „Gegenstände, Ereignisse, 

Sachverhalte und Äußerungen, die Lachen verursachen; bzw. die Eigen-

schaft, die diese Wirkung erzeugt“,
8
 dann ist es genau dieser Aspekt des 

Lachens, der Distanz zum Gegenstand schafft und in dem ein Ich sich 

selbstbewusst von dem, über das es lacht, emanzipiert. Zugleich wirkt die 

 

8
  Andreas Kablitz: Komik, Komisch. In: Klaus Weimar u.a. (Hg.): Reallexikon der deut-

schen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen Literaturge-

schichte. Bd. 2: H – O. Berlin u. New York: de Gruyter 1997, S. 289-294, hier S. 289. – 

Zum Begriff vgl. auch einführend Helmut Bachmaier (Hg.): Texte zur Theorie der Komik. 

Stuttgart: Reclam 2005 (RUB, Bd. 17656). Grundlegend für die weitergehende Beschäfti-

gung mit Literatur und Komik ist: Wolfgang Preisendanz u. Rainer Warning (Hg.): Das 

Komische. München: Fink 1976 (Poetik und Hermeneutik. Arbeitsergebnisse einer For-

schungsgruppe, Bd. 7). – Eine definitorische Abgrenzung zu anderen eigens erforschten 

Begriffen wie Humor, Heiterkeit, Ironie oder Witz kann in dem vorliegenden Beitrag aus 

Platzgründen nicht erfolgen; er bemüht sich aber darum, einzelne Begriffe nicht, wie dies 

oft der Fall ist, mehr oder weniger unabsichtlich als Synonyme zu verwenden. 



45 

Komik aber auch relativierend auf das Ich ein, das erkennt, dass es selbst 

von außen gesehen und dass auch über es gelacht werden kann. Die Typen-

komödie der Frühaufklärung wäre nach dieser Definition nur begrenzt ko-

misch, da hier das Komische zugunsten einer direkten pädagogischen und 

eben nicht reflexiven Wirkung funktionalisiert wird. (Freilich kann die spä-

tere oder heutige Wirkung von der ursprünglichen Konzeption abweichen, 

dazu trägt die historische Distanz bei.) 

Komik ist also immer, zumindest in der Kunst und der Literatur und 

dies seit etwa Mitte des 18. Jahrhunderts, dialektisch zu betrachten. So lässt 

sich auch jene Stelle interpretieren, in der Mephistopheles auf Fausts Hy-

bris, als „Ebenbild der Gottheit“
9
 alles wissen und tun können zu wollen, 

erwidert: 

„Du bist am Ende – was du bist. 

Setz dir Perücken auf von Millionen Locken, 

Setz deinen Fuß auf ellenhohe Socken, 

Du bleibst doch immer, was du bist.“
10

 

Bekanntlich hört Faust nicht auf den Spötter und selbst im hohen Alter, 

am Ende des zweiten Teils, hat der Gelehrte wenig dazugelernt. Dass Gott 

ihn dennoch zu sich holt, ist eher ein Akt der Gnade und in der Wirkung 

der Doppeltragödie Teil einer umfassenden Komik. 

Die Figur Faust ist das Exempel, an dem das Stück die Hybris der 

Menschen zeigt, allerdings in dialektischer Weise. Schon im „Prolog im 

Himmel“ stellt Mephistopheles, an Gott gerichtet, fest: 

„Mein Pathos brächte dich gewiß zum Lachen, 

Hättst du dir nicht das Lachen abgewöhnt. 

Von Sonnʼ und Welten weiß ich nichts zu sagen, 

Ich sehe nur, wie sich die Menschen plagen. 

Der kleine Gott der Welt bleibt stets von gleichem Schlag, 

Und ist so wunderlich als wie am ersten Tag. 

Ein wenig besser würdʼ er leben, 

Hättst du ihm nicht den Schein des Himmelslichts gegeben; 

Er nenntʼs Vernunft und brauchtʼs allein, 

Nur tierischer als jedes Tier zu sein.“
11

 

Nicht zufällig ist hier vom Lachen die Rede. Mit den Figuren wird im Stück 

eine Distanz aufgebaut, doch ist ihr Autor ebenso ein Mensch wie es ihre 

Leser:innen sind. Der Böse ist Teil des Guten – als Figur in einem der Kunst 

zugehörenden Theaterstück, und das Gute, das der Böse hier bewirkt, ist 

die Reflexion über das Verhältnis des Menschen zum Guten oder Bösen. 

 

9
  Johann Wolfgang Goethe: Werke. Bd. 3: Dramatische Dichtungen I. Textkritisch durch-

gesehen und kommentiert von Erich Trunz. München: dtv 1998 (Hamburger Ausgabe), S. 

27. 

10
  Ebd., S. 60. 

11
  Ebd., S. 17. 



46 

Die der Figur (auch von sich selbst) unterstellte Disposition zum Bösen 

gehört zur ironischen Provokation des Stücks, denn sie ist, wie sich zeigt, 

durchaus ambivalent. Dies wird sogar deutlich ausgesprochen. So stellt sich 

Mephistopheles Faust auf die Frage „Nun gut, wer bist du denn?“ mit den 

Worten vor: „Ein Teil von jener Kraft, / Die stets das Böse will und stets 

das Gute schafft.“
12

 

Peter-André Alt schließt aus diesem Dialog: „Mephistos Funktion ist 

nun in doppelter Hinsicht eine geschwächte, denn er verkörpert das Böse, 

das ohne das Gute keine eigene Existenz besitzt, und zugleich als dessen 

‚Teil‘ lediglich einen Gehilfen aus dem Gefolge Lucifers, der nicht selbst 

Höllenfürst, sondern ‚Unterteufel‘ ist.“
13

 Dem vermag ich mich nicht an-

zuschließen. Das Stück lässt offen, wie viele Teufel es in welcher Rangord-

nung gibt, es lässt sich daher auch nicht auf einen mythologischen Hinter-

grund festlegen. Mephistopheles sagt beispielsweise am Ende des „Prologs 

im Himmel“: „Es ist gar hübsch von einem großen Herrn, / So menschlich 

mit dem Teufel selbst zu sprechen.“
14

 Dies würde, wie andere Stellen auch, 

eher darauf hindeuten, dass es sich um den und nicht um einen Teufel han-

delt. Dass Gott als ein großer Herr und nicht als der Herr bezeichnet wird, 

könnte dessen Einzigartigkeit relativieren, ist allerdings erkennbar spöt-

tisch gemeint. Diese Stelle zeigt auch, dass Gott ebenso wie Mephistophe-

les ‚nur‘ ein Teil des Ganzen ist. Sein Gegenpart schafft zwar „stets das 

Gute“, doch auch hier ist zu fragen, wieviel Spott in Mephistophelesʼ Rede 

steckt. Schließlich ist es definitiv nicht seine Absicht, Fausts Seele wieder 

herzugeben, und dass Gott die Wette verliert, sich dann aber nicht an die 

eigenen Spielregeln hält, gehört zur umfassenden ironischen Konzeption. 

Insofern erscheint es als passend, dass Harald Weinrich einerseits eine 

Kleine Literaturgeschichte der Heiterkeit geschrieben
15

 und sich andererseits 

unter der Schmunzeln erregenden Frage „Wie zivilisiert ist der Teufel?“ mit 

Goethes Faust-Konzeption auseinandergesetzt hat.
16

 Weinrich nennt Me-

phistopheles unter anderem „die aufgeklärteste Person [sic] des Dramas“ 

und er bezeichnet ihn als „Moralist des Dramas“.
17

 Nur er zeige, dass er „die 

Stärken und Schwächen der Menschen“ besonders gut kenne und „deren 

Eigenarten in knapp gefaßter und elegant geschliffener Form auszudrü-

cken“ wisse.
18

 Ohne dass Weinrich dies so thematisiert, würde ich vorschla-

 

12
  Ebd., S. 47. 

13
  Vgl. Alt: Ästhetik des Bösen, S. 103f., Zitat S. 104. 

14
  Goethe: Werke. Bd. 3, S. 19. 

15
  Vgl. Harald Weinrich: Kleine Literaturgeschichte der Heiterkeit. Überarbeitete und erwei-

terte Neuausgabe. München: C.H. Beck 2001. 

16
  Vgl. Harald Weinrich: Wie zivilisiert ist der Teufel? In: Ders.: Wie zivilisiert ist der Teufel? 

Kurze Besuche bei Gut und Böse. München: C.H. Beck 2007, S. 130-144. 

17
  Ebd., S. 133. 

18
  Ebd., S. 134. 



47 

gen, in dem von ihm der Kleinen Literaturgeschichte der Heiterkeit vorange-

stellten Goethe-Vierzeiler Meine Wahl einen möglichen Schlüssel zur Zivi-

lisiertheit der Figur des Mephistopheles zu sehen: 

„Ich liebe mir den heitern Mann 

Am meisten unter meinen Gästen: 

Wer sich nicht selbst zum besten haben kann, 

der ist gewiß nicht von den Besten.“
19

 

Die Distanz erzeugende Komik zu sich selbst und zur Gattung, der man 

angehört, ist es, die Goethe Mephistopheles mitgibt und die diese Figur zu 

einer klügeren macht als Faust, den Mephistopheles nach Strich und Faden 

an der Nase herumführt und der ironischerweise schließlich als Blinder 

glaubt, er sei sehend geworden. 

Goethes Faust nimmt konzeptionell die Tragikomödien Friedrich Dürren-

matts und anderer vorweg, denn wenn das Böse nicht ohne das Gute zu 

haben ist, so ist auch das Tragische nicht ohne das Komische zu haben. 

 

 

Hausputz in der Hölle 

 

Die vielleicht komischste Teufelsfigur findet sich in einem bis heute in der 

Literaturgeschichte unter Wert gehandelten Lustspiel Christian Dietrich 

Grabbes mit dem bereits Komik erzeugenden Titel Scherz, Satire, Ironie 

und tiefere Bedeutung. Grabbe schrieb das Stück 1822, gedruckt wurde es 

1827, eine erste Privataufführung fand erst lange nach Grabbes Tod im Jahr 

1876 statt und die öffentlich zugängliche Uraufführung sogar erst 1907.
20

 

Seine Modernität wurde sehr spät erkannt, doch dürfte sie dem Lustspiel 

heute nicht mehr abzustreiten sein: „Das Stück kann als vielstimmiger, au-

topoetischer Versuch zu einer Phänomenologie und Kulturgeschichte des 

Komischen gelesen werden.“
21

 

Es liegt nahe zu vermuten, dass die mit drastischen Mitteln Distanz 

erzeugende Komik des Lustspiels das zeitgenössische Publikum überfor-

derte, wobei die Komik bereits selbstreflexiv in dem Namen der Dichterfi-

gur „Rattengift“ wird. Der mit seiner Berufsbezeichnung so genannte 

„Schulmeister“ ist ein in jeder Hinsicht unzivilisierter Alkoholiker
22

 – die 

Gelehrtensatire im Faust, vor allem in den Szenen auf dem Blocksberg, wird 

in dieser Figur auf die Spitze getrieben, ebenso wie die Teufelsfigur weiter 

 

19
  Zit. nach Weinrich: Kleine Literaturgeschichte der Heiterkeit, unpag. [S. 7]. 

20
  Vgl. Alfred Bergmann: Nachwort. In: Christian Dietrich Grabbe: Scherz, Satire, Ironie 

und tiefere Bedeutung. Ein Lustspiel in drei Aufzügen. Nachwort und Anmerkungen von 

Alfred Bergmann. Stuttgart: Reclam 1970 (RUB, Bd. 397), S. 79-86, hier S. 79 u. 86. 

21
  Andrea Bartl: Die deutsche Komödie. Metamorphosen des Harlekin. Stuttgart: Reclam 

2009 (RUB, Bd. 17677), S. 140f. 

22
  Vgl. Grabbe: Scherz, Satire, Ironie und tiefere Bedeutung, S. 5. 



48 

zugleich gesteigert und gebrochen wird. Sie wird in folgender Szene vorge-

stellt: 

„[Erster Akt.] Zweite Szene. 

Heller, warmer Sommertag. 

Der Teufel sitzt auf einem Hügel und friert. 

Teufel. ʼs ist kalt, – kalt – in der Hölle ists wärmer! – Satirische Großmutter 

hat mir zwar, weil sieben am häufigsten in der Bibel vorkommt, sieben Pelz-

hemdchen, sieben Pelzmäntelchen und sieben Pelzmützchen angezogen, –

aber ʼs ist kalt, – kalt – Hol mich Gott, es ist sehr kalt! – – Könnt ich nur 

Holz stehlen oder ʼnen Wald anzünden, – ʼnen Wald anzünden! – Alle En-

gel, ʼs wäre doch kurios, wenn der Teufel erfrieren müßte! – – Holz stehlen, 

– Wald anzünden, – anzünden! – stehlen – (Er erfriert.) 

Ein Naturhistoriker (tritt auf, botanisierend). Wahrhaftig, es finden sich in 

dieser Gegend seltene Gewächse; Linnäus, Jussieu – Herr Christus, wer liegt 

hier auf der Erde? Ein toter Mensch, und, wie man deutlich sieht, erfroren! 

Nun, das ist doch sonderbar! Ein Wunder, wenn es nämlich ein Wunder 

gäbe! Wir schreiben heute den 2ten August, die Sonne steht flammend am 

Himmel, es ist der heißeste Tag, den ich je erlebt habe, und der Mensch da 

wagt es, unterwindet sichs, gegen alle Regeln und Beobachtungen weiser 

Männer zu erfrieren! – Nein, es ist unmöglich, absolut unmöglich! Ich will 

meine Brille aufsetzen! (Er setzt sich die Brille auf.) Sonderbar! sonderbar! 

Ich habe meine Brille aufgesetzt, und der Kerl ist nichtsdestoweniger erfro-

ren! Höchst sonderbar! Ich will ihn zu meinen Kollegen bringen! (Er packt 

den Teufel beim Kragen und schleppt ihn mit sich fort.)“
23

 

In dieser Szene finden sich zahlreiche für Komik charakteristische Inkon-

gruenzen:
24

 Der Teufel ist nicht mächtig, sondern machtlos; er flucht, die 

gängige Formel umkehrend, „Hol mich Gott“; der Naturhistoriker, eine 

Stellvertreter-Figur für die Aufklärung, glaubt nicht, was er sieht, obwohl 

seine Tätigkeit auf genauer Beobachtung beruht. Sein Glaube, die Brille als 

Instrument der Beobachtung könne etwas ändern, ist ebenso komisch wie 

das schlussendliche Abschleppen des Gottseibeiuns. Der auf die Spitze ge-

triebene Gegensatz von Hitze und Kälte bereitet den Boden für die Komik 

der Szene. Den Schluss des Stücks macht dann der Auftritt des Autors 

selbst, hier wird das selbstreflexive, metafiktionale Spiel mit dem Komi-

schen besonders deutlich: 

„Rattengift (am Fenster). Aber wer kommt dort noch mit der Laterne durch 

den Wald? Es scheint, daß er seinen Weg hieher richtet! 

Schulmeister (ebenfalls am Fenster). O so schlage der Donner darein! 

Kommt mir der Kerl mit seiner Laterne noch spät in der Nacht durch den 

Wald, um uns den Punsch aussaufen zu helfen! Das ist der vermaladeite 

Grabbe, oder wie man ihn eigentlich nennen sollte, die zwergigte Krabbe, 

der Verfasser dieses Stücks! Er ist so dumm wieʼn Kuhfuß, schimpft auf alle 

 

23
  Ebd., S. 9. 

24
  Vgl. Helmut Bachmaier: Nachwort. In: Ders. (Hg.): Texte zur Theorie der Komik, S. 121-

134, hier S. 124. 


