FICHTE

BURGER EINER FREIEN WELT

HARRO

ZIMMERMANN

KONIGSHAUSEN & NEUMANN



Harro Zimmermann

Fichte






Harro Zimmermann

Fichte

Biirger einer freien Welt

Konigshausen & Neumann



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2025

Verlag Konigshausen & Neumann GmbH
Leistenstrafie 7

D-97082 Wiirzburg
info@koenigshausen-neumann.de

Umschlag: skh-softics / coverart

Alle Rechte vorbehalten

Dieses Werk, einschliellich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschiitzt.

Jede Verwertung aufierhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist

ohne Zustimmung des Verlages unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere

fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung
und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Druck: Printhaus, Zary, Polen
Printed in the EU

ISBN 978-3-8260-9413-2
eISBN 978-3-8260-9414-9

www.koenigshausen-neumann.de
www.cbook.de
www.buchhandel.de
www.buchkatalog.de



Der erste Zug des besseren Deutschen ist ein
Striuben gegen die Enge des Geburtslandes.

Johann Gottlieb Fichte (1813)

Sie verfolgen in mir einen Freidenker, der
anféngt sich verstindlich zu machen,

und einen verschrieenen Demokraten;

es erschreckt sie, wie ein Gespenst, die
Selbstiandigket, die, wie sie dunkel ahnen,
meine Philosophie weckt.

Johann Gottlieb Fichte (1799)

Fichtes erster wie letzter Grundsatz: Freibeit,
Gemeinschaft freier Wesen. Er begann
weltbiirgerlich, hat nie anfgehort, es zu sein.

Ernst Bloch (1945)

Fichtes Philosophie ist ganz untergegangen,
aber die Geister sind noch anfgeregt von den
Gedanken, die durch Fichte laut geworden,
und unberechenbar ist die Nachwirkung
seines Wortes.

Heinrich Heine (1834)






INHALT

PROLOG
Das Ich und kein Ende der Metaphysik ..........coeeeuvnencnnne. 11

VORSPIEL AUF DEM KATHEDER

Jena im Mai 1794 — Der AUftritt cocceeececececececieieeeerreeene 35
Eine Lichterscheinung? .....ecveenenesceennecieninecessineeans 35
ERSTES KAPITEL

Lehrjahre eines Verzweifelnden......c.coveceeirenecrenenccrnnenes 47
Aventiirensucht und Selbstwerdung ..............ccvvcuvvnunne 47

Das Universititsverderbnis — Student in Jena,

Leipzig und Wittenberg .......cccvvevevvvvererireniniseseseeeceane 62
Desperazions ReiSen .....enevivevinieiniiisiiisinieinseensinesnne 65
ZWEITES KAPITEL

Kant oder Die Revolution der Denkungsart ..........ccccuuc..e. 77
Ein Segen fiir das Zeitalter..........uuvvvvvvvevenenenesecceene, 77
Die hereinbrechende Morgenrote ........cuvvecvvenecevneneenne 88



DRITTES KAPITEL

Von Ziirich nach Jena.....cococeeeeeivinineceeeeeeeeeens 105
Einer der himmelndchsten Geister unserer Erde................ 105
Im Laboratorium AufRlarung..........ccvccevveccvuvneccennnenes 113
VIERTES KAPITEL

Der politische Professor oder

Eine gefihrliche Zeit fiir Junglinge ......ccocvveereerenccunnecnns 133
Die Majestat der personlichen Willksir ........ccveveveecevenennee. 133
Die Bestimmung des Gelehrten.............cvicivicuninnnes 150
Aufklirung oder Construire den Begriff deiner selbst.......165
Das Ich und seine Ursprungstar ......ccevevecevnenecesenenenns 173
Romantische Zauberkreise...........cuuveceeeuveneccevnenecruneenns 183
FUNFTES KAPITEL

Im Hauptnest der Jakobiner......ooccueuveeecurinicrcenenecenneneaes 193
Revolution en miniature ..........cveveveeceveneneeceeeneneeceeneeens 193
Naturrecht — Fretheit — Sittlichkeit..........c.oecvuvnecncnnnnee. 215
SECHSTES KAPITEL

Der AtheiSmuSSTIeIt cvmuuriieceerieeereeierereesieeseeseeneneeeaes 237
Aus uns gebt die Gottheit hervor ......ccvnevccernercennen. 237

,Wer hat das Recht, mich zur Verantwortung zu ziehen?*..260



SIEBENTES KAPITEL

Berlin e 289
Flirrende GeselligRerr ..........ucwveeueureneceernecenirecienenne 289
Auf unsicherem Boden .............ccveccuviceveciniciniciniceen, 305

Neunes Wissen aus dem Glauben —
,Die Bestimmung des Menschen ..........cvveecvreeneccnnn. 311

Ewiger Kampf der Freibeit Wesen —
das freimanrerische EXPEriment ..........owceveverecevurereccueunenes 320

Unpbhilosophen, Ketzer, Tollhiusler —

Ordnung fiir den Mittelsitz der Barbarei.................c.c....... 336
ACHTES KAPITEL

Der Philosoph im Zeitalter

der absoluten Siindhaftigkeit......cococeuvevevevcccccciciinne, 367
Denker im StAarsornats .........cveecornenecnneseenneenens 367
Entleerte Freiheit — Das Ich als Negativfigur..................... 374
Eine National-Universitit in Zeiten der Not..................... 383
NEUNTES KAPITEL

Im patriotischen Auftrag ......ccoeveeecurneccerneeeinenecerneeees 395

Deutsche Gemiither zu Entschluss und That entziinden ....395

Weltbiirgerlicher Patriotismus —
,Reden an die deutsche NAtion ...........ueveevevvevveeveeenene 423

PreufSische Reaktion und Haskala —
Verlust der GegQenwart ......eveeeeeeeceeecciccceceeeans 451



ZEHNTES KAPITEL

Die Universitit — ein organisches Ganzes?........ccccceueunee. 471
In der Pflanzschule wissenschaftlicher Kiinstler................. 471
Dekan und Rektor, gelebrte Positionskimpfe,

ENEPODOIUNG ..o 489
ELFTES KAPITEL

Die Herausforderung des Intellektuellen..........ccceuueecece. 501
Seher der nenen Freiheir .......vcveceveccenicsicisicnneaes 501
I71 VOIRSRYIEG .o 513
Das letzte Gefechr ... 523
ZWOLFTES KAPITEL

Nachklinge — Dissonanzen ........cocveceeerevceceeeneceeenenecunnnenes 535
Der philosophus tentonicus im Widerstreir .........owececunene.. 535
Mythos Fichte....icuieiiiiiciiciicisicsicicccieans 566
ANMERKUNGEN .....cctiietrieenerietreieesreteeeseeeeveseeeenes 593
BIBLIOGRAPHIE .....ccooviiiiriinrecircictrecenee e 617
PERSONENREGISTER......cccomrrrririiereeeeenenererneeerenenee 663

10



PROLOG

Das Ich und kein Ende der Metaphysik

Berﬁhmt ist er als Grindungshaupt der nachkantischen
idealistischen Systemphilosophie, aber seit zwei Jahr-
hunderten zugleich beansprucht als Jakobiner und Revo-
lutionsprediger, als Pantheist, Atheist und christlicher
Heilsdenker, als Chauvinist und Weltbtirger, Liberaler und
Antisemit, ja als Vordenker von Sozialismus und Zionismus
und als Urvater des Nationalsozialismus, nicht zuletzt als
Reprisentant des modernen Freiheitsgedankens und einer
,starken Subjektivitit’. Johann Gottlieb Fichte hat die so
auflergewohnliche wie charakteristische Ideologie- und
Wirkungsgeschichte eines Grofl-Philosophen hinter sich.
Doch selten gab es in den vergangenen zwei Jahrhunderten
einen Konsens in der Frage nach seiner historischen und
intellektuellen Signifikanz, vielleicht mit der Ausnahme,
dass er als ,erster grofler Plebejer im Reich des deutschen
Geistes der Neuzeit“ zu Wort gekommen sei.

Der 1762 im Sichsischen geborene ,cand. theol.* und
Studienabbrecher erlebt die Ara der Franzosischen Revolu-
tion als geschwichte Aufklirungskultur inmitten einer
sinnverlorenen, sich radikal verindernden Wirklichkeit. Die
Individuen sind damals in ihrer Selbstwahrnehmung und
Weltorientierung auf das Tiefste erschiittert. Immer stirker
sehen sie sich einem konfundierenden Zeitbewusstsein ausge-
liefert, die Strudel historischer Kimpfe und konfliktreicher
Diskurse muten dem bislang idealisierten Vernunftstatus der
Menschen unerhorte ,empirische’ Herausforderungen zu.

"



Es ist Johann Gottlieb Fichte, der selbsternannte Messias
der Wabrheit, grolgeworden unterm Seelenklima des deut-
schen Pietismus, der sich vor diesem Erfahrungshorizont
herausgefordert sieht, die Menschen mit der medicina men-
t1s seiner Philosophie zu heilen und ihnen Identititsfindung
und Daseinsmut zu schenken. Beides vermeint er in einer
reflexiv verjiingten, ja verniinftigen Glaubensvision wieder-
erlangen zu konnen. Denn weder die Selbsterkenntnis des
einzelnen, noch die Integritit seiner Realititserfahrung lisst
sich linger aus traditionalen Weltbildern, oder aus religioser
Sinnverheiflung gewinnen, sondern das Individuum ist in
die Pflicht genommen, dem Ansturm der historischen Kon-
tingenz kraft seines autonomen Vernunftbewusstseins zu
widerstehen. Die glickende Bezichung des vorstellenden
Ich zum eigenen Selbst erscheint als einzig verbliebenes
Fundament moglicher Gewissheit von Erkenntnis, Morali-
tit und praktischer Weltorientierung. Wenn der Mental-
komplex des Idealistisch-Romantischen im Deutschland des
spiten 18. Jahrhunderts ein ,mannigfaches Suchen, Experi-
mentiren, Zerstoren, Verheiflen, Ahnen, Hoffen“ zum Aus-
druck bringt, wie Friedrich Nietzsche schrieb, so ist es
Fichte gewesen, der solchen Modernititsemphasen kraft
seiner enigmatischen Ich-Auslotung entscheidende Impulse
vermittelt hat.

Seine StrebungsPhilosophie sucht in der ,Sattelzeit’ um
1800 nach intellektuellen Energien fiir die humane Vervoll-
kommnung des einzelnen in einer von Staatswillkiir erlosten
Gesellschaft. Gegen die Machtanmaflung des Spitfeudalis-
mus will der Philosoph jene Selbstermichtigungspotenziale
des Ich mobilisieren, die dem Natur- und Vernunftwesen
Mensch urspriinglich zueigen sind. Dabei zeigt er sich im-
mer wieder als aulergewohnlich couragierter, ja als radikal
agierender Intellektueller, der seinen Professorenstatus aufs
Spiel setzt um der Emanzipation der deutschen Nation wil-

12



len. Als Erzieher sei jeder Gelehrte unmittelbar der Gesell-
schaft und nicht dem Staat verpflichtet, er habe sich zu den
moralisch Besten seiner Zeit emporzuarbeiten und seine
Unabhingigkeit gegeniiber jeder Art von Heteronomie zu
behaupten. Spitestens im so genannten ,Atheismusstreit’,
der zu Fichtes intriganter Vertreibung aus dem Jenaer Lehr-
amt fuhrt, wird klar, wie scharf der politische Professor die
,private’ Publizitit als Organon freier Rechtssubjekte von
der staatlichen Gewaltsphire abhebt: Der Staar rdsonnirt
nie, er dekretirt. Fiir Fichte sind Macht und Moral zwel
antagonistische Daseinssphiren, sie bediirfen der diskursi-
ven Aushandlung in Augenhdhe zwischen Biirgeranspruch
und Herrschaftsrason. So treten das Verdienst und die Wiir-
de des Geistestitigen der altfeudalen Privilegienwelt mit
demonstrativem Paritits-, wenn nicht Uberlegenheitsan-
spruch entgegen. Wie kaum ein zweiter Intellektueller
nimmt Fichte deshalb auch den Kampf mit manchem Prota-
gonisten der Aufklirer-Intelligenzia seiner Zeit auf, die ihr
Retissieren oft genug mit politischem Quietismus zu entgel-
ten bereit ist.!

In der Selbsterfindung dieses ersten politischen Profes-
sors in Deutschland werden prototypische Konstellationen
der historischen Intellektuellenfigur erkennbar. Der Biirger
Fichte, nicht selten verfemt als ,Demokrat® und ,Jakobiner",
verlangt coram publico die uneingeschrinkte Denkfreiheit
und den herrschaftsfreien 6ffentlichen Diskurs. Er ignoriert
das traditionelle Brimborium des beamteten Professorensta-
tus, weil er die Universitit zu einer Agentur der kritischen
Biirgeraufklirung machen will. Seine Studenten behandelt
er als prasumtive Citoyens und bemiiht sich, ithnen prakti-
sche Vernunft, Selbstdenken und Ich-Stirke beizubringen.
Es ist Fichte, der so mutig wie kaum jemand sonst die alt-
stindische Religionsauffassung als Herrschaftsideologie
decouvrieren will und gegen den Atheismusvorwurf zu

13



Felde zieht, indem er die Lehren der orthodoxen Christ-
lichkeit als Aberglauben vor der gesamten Nation zur De-
batte stellt. Dieser ,Ketzer einer ganz neuen Gattung®, wie
der Weimarer Herzog Carl August gesagt hat, macht die
Deutschen erstmals mit der Erscheinung des kompromiss-
los kimpferischen Intellektuellen bekannt. Kaum zu ermes-
sen ist damals die Konsterniertheit iiber den radikalen Phi-
losophielehrer, seine Vernunft im Kampfe gerit am Ende
des Aufklirungsjahrhunderts mehrmals zum notorischen
Eklat. Und doch sollte sich Fichte, der in spiteren Jahren
zum ,populdren‘ Schriftsteller und Zeitkritiker, ja zur patrio-
tischen Leitfigur wird, auch als der Intellektuellentypus
zwischen Glanz und Elend erweisen — mit all den Ingredi-
enzien von Hochstimmung und Selbstzweifeln, Isolation
und Missdeutung, von Ignoranz, Verunglimpfung und ent-
tiuschtem Kampfesmut. Man kann diesen Philosophen
seinem Geistesprofil nach als einen der ersten, wenn nicht
als den ersten politischen Intellektuellen der deutschen Mo-
derne bezeichnen. In der illustren Genealogie von Aufkli-
rern wie Voltaire und Lessing, Kant und Zola, den Bridern
Mann und Sartre, Habermas und Grass darf Fichte nicht
fehlen. Der Riickblick auf seine singulire Denkergestalt und
seinen Kampf fiir Freiheit und Vernunft, Ich-Souverinitit
und soziale Gerechtigkeit mag manche Ermutigung nahele-
gen angesichts der im 21. Jahrhundert wieder einmal hoch-
gefihrdeten Aufklirungskultur. Johann Gottlieb Fichte, der
gebiirtige Sachse, war ein Deutscher aus republikanischer
und kosmopolitischer Uberzeugtheit und Passion, #nwider-
steblich angezogen von einem Vaterland, wo Licht ist und
Recht. Er hat einmal geschrieben, der Einbeitsbegriff des
deutschen Volkes [sei] noch gar nicht real, [...] er ist allge-
meines Postulat der Zukunft. Aber er wird nicht irgend eine
Volkseigentiimlichkeit zur Geltung bringen, sondern den
Biirger der Freibeit verwirklichen. [...] Diese wollen alle;

14



kein Volk von Sklaven ist moglich. Doch ohne ein selbst-
transparentes Denken, ohne eine Sprache, die sich an den
aufscheinenden Welt-Bildern in den Vernunfturspriingen
des wahrheitsfdhigen Ich zu erhellen vermag, gibt es fir
Fichte keinen Zugang zur Lebenspraxis und ihrer Humani-
sierung im Geist der Freiheit. Thm zufolge gebieten schon
die Kommunikationsprinzipien der wechselweisen Aner-
kennung unter autonomen und ich-starken Menschen, dass
ein deutscher Patriotismus immer nur aufgeklirt und nie-
mals selbstisch, engherzig und feindselig gegen das iibrige
Menschengeschlecht ausfallen darf.

Wer in der vorhandenen Realitdt mit emanzipatorischer
Vernunft wirksam sein will, muss nach Fichtes Vorstellung
das eigene Ich, das gnoseologische und weltkonstituierende
Potenzial seines Bewusstseins erst einmal begreifen lernen.
Es bedarf der Selbstdurchsichtigkeit des Individuums, wo
immer noch opake Exterritorialitit herrscht, sei es die des
Leibes, der humanen Bedtrfnisnatur oder des gewShnlichen
Alltags. Jede duflere Vorgegebenheit und innere Bewusstlo-
sigkeit muss in die Reflexionsarbeit des praxisorientierten
Ich zuriickgeholt werden, um Klarheit Gber den eigenen
Seins- und Verstehensort inmitten der diffusen Weltrealitit
zu gewinnen. Was also ist Aufklirung? Sie liegt als Kernim-
puls der Wissenschaftslehre zugrunde, als Medium der un-
endlich zunebhmenden Klarheit des sichselberverstehens.
Denn nur in der Selbstreflexion kann die Erkenntnis um der
Erkenntnis willen mit dem Interesse an Miindigkeit zur
Deckung gelangen, der ,,Vollzug der Reflexion weifl sich als
Bewegung der Emanzipation.“ Fichte will aus diesem
Grund das altvertraute Descartesche ,Ich denke® in seinen
innersten transzendentalen Prozeduren und schopferischen
Potenzen aufhellen ohne jeden Rest: Die Philosophie lehrt
uns alles im Ich aufsuchen. Dieser systematische (Re-)Kon-
struktionsprozess sollte sich als unumkehrbar erweisen, er

15



gipfelt in jenem unstillbaren Willen zum Wissen und immer
mehr Wissen, der weit tiber das hinausgeht, was das bean-
spruchte Individuum jemals zu leisten vermag. Damit do-
kumentiert der endlose Selbstthematisierungsprozess des
Ich den Preis einer Moderne, die der Beschleunigung der
Lebensverhiltnisse, dem sich selbst aufzehrenden Druck des
Tagesaktuellen und der Erwartung einer gewandelten Zu-
kunft ihr verheiffungsvollstes Rettungsmittel entgegenhalten
muss — die Selbstvergewisserung des verntinftigen Subjekts
als Medium einer verstehenden und verstindigen Weltge-
staltung. Bei Fichte tritt sie in Erscheinung als ,Grundle-
gung aus dem Ich‘?

Fiir den Transzendentalphilosophen muss aus der not-
wendigen Perspektivierung des Denkens von Innen nach
Auflen und viceversa ein praktischer, ja ein ,postulatori-
scher Zukunftsbezug“ erwachsen, denn das Ich hat die Auf-
l6sung des iberkommenen Kollektivdaseins samt seiner
Weltbilder zu kompensieren durch ,verntinftige Beteiligung
am Willensbildungsprozess einer erst noch zu entwerfenden
Identitit aller. Wenn nicht mehr Tradition und Sprache,
tiberkommene politische Regeln und religiose Konventio-
nen den Sozialisierungsprozess des Individuums leiten,
muss sein Anspruch auf eine emanzipatorische Identitits-
entwicklung neu durchdacht werden — als verniinftige An-
erkennung der ,anderen‘ Subjekte, die verschieden und doch
nicht verschieden und mit den gleichen Universalrechten
ausgestattet sind. So ist fir Fichte der Begriff des Ich zu-
gleich der allgemeinste und der individuellste, auf ihm be-
ruht schon seit Kant nicht nur das unverbriichliche Sitten-
gesetz, sondern mehr noch die Chance titiger Menschen auf
ein kiinftiges Leben in einer freien Kulturgesellschaft, in der
sich jeder einzelne seiner Selbstvervollkommnung so weit
wie irgend moglich annihern kann. Fichte geht es um das
souverdn und verniinftig denkende Subjekt in seiner leibli-

16



chen, emotionalen und interpersonalen Situation in Gesell-
schaft und Staat, der Analytiker des absoluten Ich lenkt
keineswegs von der Wirklichkeit seiner Zeit ab. Bei Kant
fehlte in der Architektonik der reinen Vernunft noch jene
praktische Dimension, in der die aufgeklirten Subjekte die
Fortschrittsprojekte von Legalisierung und Zivilisierung der
Menschheit aus moralischem Antrieb selber voranbringen,
bei Fichte hingegen steht diese interagierende Befreiungs-
perspektive im Zentrum des Denkens.

Wissenschaft der Vernunft als Wissenschaft der Freiheit
— unter dieser Losung lisst sich die explosive Liaison zwi-
schen den revolutiondren Ereignissen im Frankreich von
1789 und dem Aufklirungsanspruch eines Fichte zusam-
menfassen. Dieter Henrich hat im Blick auf den deutschen
Idealismus von einer kosmischen ,Supernova‘ gesprochen,
von einer ,Helligkeitseruption im philosophischen Univer-
sum“ um 1800. Wobei Fichte als ein entscheidender, wenn
auch oftmals umstrittener Wegbereiter jener ,idealen deut-
schen Revolution® gelten muss. Idealismus ist ,Konnensbe-
wusstsein® (Jirgen Kaube), es bedeutet, kraft der Verstindi-
gung mit sich selber auf eine Erkenntnishohe zu gelangen,
die es erlaubt, den Weltzusammenhang aus vordem unzu-
ginglicher Perspektive zu betrachten. Ausgerechnet der
kampferische Professor Fichte — vom sichsischen ,Ginse-
jungen‘ zum Berliner Universititsrektor und Weltphiloso-
phen fuhrte sein Lebensweg — ist es, der uns in der Nachfol-
ge Kants und ungleich inspirativer als Hegel jenes zeitlose
Mirakel des menschlichen Ich-Werdungsprozesses als Pro-
blem hinterlassen hat. Bis auf den heutigen Tag geht es um
die Frage, ob Fichtes Selbstsetzung des absoluten Ich als
Zirkelschluss und Aporie zum verfallenen Erbe des deut-
schen Idealismus, zur abgelebten ,Bewusstseinsphilosophie®
gehort, oder ob in seiner Enigmatik immer noch Denkim-
pulse und -beziige von nachwirkender Herausforderung zu

17



finden sind. Wie kann dieser Philosoph dem naturalen
Mangelwesen namens Mensch die Fahigkeit zuerkennen,
sich als transzendentales Ego gleichsam selbstschopferisch
in die Wirklichkeit zu setzen, und ihm auch noch die Kraft
zur praktischen Humanisierung seiner Lebenskultur an-
dichten? Will der deutsche Idealist Fichte die gesamte Welt-
realitit quasi gottgleich und aus purem Geist konstruieren?
Seine zeitgenossische und auch die nachfolgende Wirkungs-
geschichte wurde oft genug von dieser oder dhnlichen Fra-
gen beherrscht. Indes zeigt sich die neuere Diskurslage um
ein einiges komplizierter.

Hier wird des Ofteren bestritten, dass Fichte tiber eine
vormoderne, historisch obsolete Ich-Metaphysik nicht hin-
ausgekommen sei, viel eher fragt man, ob er uns in seiner
gnostischen Luziditdt nicht immer noch an den Kraterrand
eines faszinierend Unbegreifbaren fiihre, das in der Gleich-
urspringlichkeit von Selbstbewusstsein, Sprache und Inter-
personalitit aufzusuchen wire: ,Es kann keine demonstrier-
bare Erkenntnis vom Ursprung der Subjektivitit geben,
heifit es etwa bei Dieter Henrich, weil jede Selbstverstindi-
gung des Menschen, alles Wissen von sich in jenen Ritsel-
fragen seinen Urquell besitzt, die aus den Tiefen der Subjek-
tivitait selbst hervorgehen. Bei Fichte lautet dieser
Sachverhalt so: Wir haben den absolut-ersten, schlechthin
unbedingten Grundsatz allen menschlichen Wissens aunfzu-
suchen. Beweisen oder bestimmen lifst er sich nicht. [...] Es
soll diejenige Tathandlung ausdriicken, die unter den empi-
rischen Bestimmungen unsers BewufStseins nicht vorkommit,
noch vorkommen kann, sondern vielmebr allem BewunfStsein
zum Grunde liegt, und allein es moglich macht. Keinestalls
sei das reale Individuum immer und per se mit ,Selbstmacht
und durchgingiger Selbstpriasenz“ ausgestattet, sekundiert
Henrich, sondern beidem liege allzeit etwas voraus und
zugrunde, das weder auf die Naturbestimmtheit, noch auf
das Wissen des Ich um sich selber zuriickgefithrt werden

18



konne: Das Ich setzt sich selbst als sich setzend, prizisiert
Fichte. Und weiter: Das Gefiibl ist die wurspriinglichste
Wechselwirkung des Ich mit sich selbst, ehe noch ein Nicht-
Ich [etwas Wirkliches] vorkommit.

Wenn Henrich im Einklang mit Fichte das ,Phinomen
des Ich® als sich gleichsam uranfinglich selbst hervorbrin-
gend begreift, wird damit auf einen transzendentalen Pro-
zess angespielt, der sich seines Vollzugs bewusst zu werden
vermag, ohne ihn als unabhingigen Vorgang objektivieren
zu konnen, oder ihn reflexiv erzeugt zu haben: ,Zwischen
dem, was das Ich ist, und dem, vermittels dessen es expli-
ziert werden muss, besteht eine Differenz, sogar ein Ab-
grund“, heiflt es bei Henrich. Demnach erscheint die Be-
wusstseinsfahigkeit des Subjekts zwar als ein wesentlich
kognitives, aber ebenso dunkles und unzugingliches Selbst-
verhiltnis jedes Menschen zum eigenen Ego. Dies ist nicht
identisch mit dem intuitiven und unbezweifelbaren Wissen
um die eigene Korperlichkeit und das Selbstempfinden des
Individuums, sondern stellt eine prireflexive Bewusstheits-
latenz dar, die sich nicht in Subjekt und Objekt aufspalten
lisst. Das heifit, es muss ein naturgegeben unmittelbares,
aller Reflexivitit vorausliegendes Ichheits-Potenzial vor-
handen sein, in dem Subjekt und Objekt ein und dasselbe
sind, und kraft dessen das Ich als Produkt eines opaken
Selbsterzeugungsprozesses erst zu seiner Erscheinung in der
wirklichen Welt gelangen kann: Ich bin weil ich bin, u. was
ich bin. Ich bin schlechthin durch’s seyn, liest man bei Fichte.
Nach diesem ,Reflexionsmodell des Selbstbewusstseins®
entstammen die Genese und die geistige Leistungskraft des
absoluten Ich einer ritselhaft bleibenden ,Selbstbeziehung
im Denken® des Individuums. Es kann sich daher beim Ich
des Menschen, so Henrich, nicht um eine im kruden Sinn
empirische Wesenheit handeln. Auch Fichte hat immer wie-
der beteuert, dass jedes Selbst auf einem wunbegreiflichen

19



Vernunft-Effekt beruhe. Das Ich sei letztlich identisch mit
dem Begriff der reinen Subject-Objectivitit [...], das hochste
Princip. Von einem Ende der Metaphysik konne mithin
keine Rede sein. Henrichs Uberlegungen zum Thema
,Grundlegung aus dem Ich‘ bei Fichte sind vielfach kritisch
diskutiert worden, zahllose Einfliisse sind davon ausgegan-
gen auf die analytische und die Sprachphilosophie, auf phi-
nomenologische, sozialphilosophische und soziologische
Diskurse, nicht zuletzt auf die Hirnforschung, auf die De-
batte zur Leib-Seele-Problematik sowie zur humanen Wil-
lensfreiheit.

Eine Frage tut sich in diesem Zusammenhang immer
wieder auf: Gibt es seit Kant, Fichte und der Husserlschen
Phinomenologie in der Subjekt- und Selbstbewusstseins-
philosophie ein beharrliches Desinteresse an dem realen,
sich selbst erlebenden Individuum? Die mit dem deutschen
Idealismus in den Blick getretene Aufspaltung des Men-
schen in ein absolutes und ein empirisches Ich hat nach dem
Verstindnis nicht weniger Philosophen immer noch ,ver-
heerende“ Folgen fiir das Nachdenken tiber den Status von
Individualitit. Denn die Erfindung eines ,reinen‘ Reflexi-
onssubjekts fiihre immer wieder zur Konstruktion idealer
Entititen und mache die Bestimmung des realen Bewusst-
seinssubjekts nahezu unmoglich. Das Problem der Subjekti-
vitdt sei nicht primir aus einer abstrakt bleibenden Episteme
heraus zu begriinden, sondern miisse als ihrer selbst be-
wusste Individualitit aufgrund je eigener phinomenaler,
d.h. tatsichlicher Erlebensqualititen bestimmt werden. In-
dividualitit als ,Modus des Fiirmichseins® lautet demnach
das Zentralthema, als Frage danach, wie prireflexive Subjek-
tivitit mit dem Bewusstsein zusammenhingt, mittels dessen
wir uns tagtiglich und konkret als je besondere Einzelwesen
wahrnehmen. Der tiberkommenen Transzendentalphiloso-
phie im Zeichen Fichtes und auch Husserls wird der Vor-

20



wurf der ,Individuumsvergessenheit gemacht, erst die
moderne Phinomenologie der Subjektivitit sei in der Lage,
von der Bestimmung der Erlebnisse und Erfahrungen, Ge-
dankenfolgen und Assoziationen auszugehen, in denen sich
das reflexive Ich realiter als kontingentes, in-der-Welt-
seiendes Subjekt gewahr wird. Derart diirfe es nicht allein
um das ,Subjektselbstbewusstsein‘ gehen, sondern auch und
vor allem um das ,Individualselbstbewusstsein‘, zwischen
beiden bestehe freilich ein notweniger Zusammenhang.
Entgegen der transzendentalen Bestimmung des absoluten
und reinen, also eines sich selbst anschauenden Ich bei Fichte,
bemiiht man sich in phinomenologischer Perspektive heute
um eine Bestimmung des ,, Ichpluralismus® von Individuali-
tit. Das universell transzendental konditionierte Subjekt
kann demnach nur deshalb zu einer mit sich identischen
Einzelerscheinung werden, weil es auch als ein reales Ego
daherkommt. Als ,Mischwesen® ist der einzelne in seiner
universalen selbstreflexiven Grundstruktur zwar mit allen
anderen Subjekten vergleichbar, aber erst als empirisches Ich
im Gesellschaftszusammenhang kann er zu einer fiir-sich-
seienden Individualitit werden. (Lambert Wiesing). Dass
Selbstbewusstsein als unmittelbare Anschauung und selbst-
konstitutive Urhandlung eines Ego mit der Herausbildung
seiner empirischen Individualitit ineins gesetzt werden
konne, sei daher als aporetisches Reflexionsmodell grund-
satzlich abzulehnen. Man solle den Rekurs auf das so ge-
nannte absolute Ich fallenlassen und den Termini Selbstbe-
wusstsein und Subjekt eine andere, mafivollere Bedeutung
unterlegen — als unmittelbares Bewusstsein, das von diesem
Bewusstsein selbst besteht. Gefordert sei eine unhintergeh-
bare, also ,nicht-egologische® Selbstbewusstseinstheorie, die
Wissensevolution eines transzendentalen Ich koénne man
nicht 2 la Fichte gleichsetzen mit der Genese einer konsis-
tenten Individualitit mitten im Leben. (Manfred Frank).

21



Eine deutliche Distanz gegentiber Dieter Henrichs
Fichte-Position hat auch Jirgen Habermas eingenommen,
der die transzendental-idealistische Subjektivititstheorie fiir
monadologisch, solipsistisch und zirkuldr hilt und von
»Aporien der Selbstthematisierung® spricht. Schon Fichte &
Co. hitten nichts anderes vollzogen als Akte des sich in
svergeblicher Selbsttranszendenz verzehrenden Subjekts®,
und die seien nach wie vor inkompatibel mit jeder Moderni-
tit, weil dunkel und uneinsichtig, ja unhaltbar und blof}
metaphysisch. Dem Anspruch der Diskursinteraktion wer-
de eine Subjektivititstheorie in idealistischer Tradition vor
allem deshalb nicht gerecht, weil sie keinerlei Anschlussfa-
higkeit gegentiber historischen Entwicklungen erkennen
lasse. Wenn Habermas von zirkuldrer Argumentation bei
Fichte und Henrich spricht, so setzt er ihr den empirischen
kommunikativen Vergesellschaftungsprimat gegentiber. Indi-
viduierung erfolge zuvorderst auf der Grundlage sozialer
und symbolgesteuerter Interaktionen, zwar sei auch das
Selbstbewusstsein eine Tatsache, bestritten aber wird seine
epistemische Relevanz fiir die Ich- und Weltorientierung
sowie fiir jede Praxis von Intersubjektivitit. Die Transzen-
dentalphilosophie ist fiir Habermas seit je auflerstande, die
Wirklichkeit der Zeiten zu erfassen: ,Das Sichwissen, das
fir Selbstbewusstsein konstitutiv ist, muss in der Weise
expliziert werden, dass sich das Subjekt auf sich wie auf ein
beliebiges Objekt bezieht und von seinen Erlebnissen, wie
von beliebigen Sachverhalten, eine Beschreibung gibt, aber
mit der intuitiv durchschlagenden Gewissheit, selbst mit
diesem Objekt bzw. diesen Sachverhalten identisch zu sein.
Dieser begriffsstrategische Zwang fithrt, wie Henrich selber
mit aller wiinschenswerter Klarheit entwickelt, in einen
Zirkel.“ Doch der Angesprochene hat sich allenthalben
geweigert, den Ursprung von Subjektivitit gleichsam zu
vergegenstindlichen, man konne ithn immer nur als hypo-

22



thetische Genese voraussetzen, unmoglich sei es, eine restlose
Klarung des Grundsachverhalts der Koharenz von Ich-Sein
und Weltverstehen zu erreichen. Fichtes urspriingliche Ein-
sicht in die vorreflexive Ich-Genese miisse demnach ge-
wahrt bleiben als das so tief verankerte wie inspirierende
Faszinosum der Subjektwerdung. Das transzendental-
idealistisch bestimmte Ich stelle letztlich ein reines Selbst-
verhaltnis im Denken des Menschen dar, einen , Indifferenz-
punkt von Intentionalitit und Wirklichkeit“, vermeinte und
reale Welt fielen dabei ineins, heifst es bei Dieter Henrich.
Habermas® Verurteilung der Ich-Metaphysik als Riick-
fall eines epistemisch zirkuldren Denkens ins Vormoderne
ist (nicht nur) seitens der Fichte-Forschung widersprochen
worden. Schon Kant und Hegel hatten metaphysische Fra-
gen als jeder menschlichen Vernunft unabweisbar zugehorig
erklirt, Fichte ist thnen auf seine Weise gefolgt. Was fiir
Habermas u.a. den Verdacht auslost, die Subjektivititstheo-
rie des deutschen Idealismus befinde sich zumal bei Fichte
in gefahrlicher Nihe zu einer Metaphysik der starken In-
haltlichkeit, weshalb sie grundsitzlich zu verwerfen sei.
Dem entgegen fragt man in der Fichte-Forschung, ob philo-
sophisches Denken vom Anspruch des Metaphysischen
jemals getrennt werden kdnne. Man méchte stattdessen im
Medium der Transzendentalphilosophie immer wieder An-
laufe unternehmen, um die subtilen Verflechtungen von
Individuation und Realititsbewusstsein in ihrer je einzigar-
tigen Tiefe und Komplexitit neu zu durchdenken. Es bleibe,
so heiflt es, die Frage nach einem ,iiberzeugenden Ver-
stindnis der selbstindigen Welt im Rahmen eines struktu-
rellen Primats der Subjektivitit des nach wie vor metaphysi-
schen Selbst- und Weltverstindnisses des Menschen.”
Keineswegs treffe zu, dass Fichte die Welt allein und naiver-
weise aus dem Ich heraus habe erkliren wollen, ein solcher
Vorwurf sei zuriickzufithren auf die ,sozialnaturalistische

23



Verkiirzung von Intersubjektivitit und Verstindigung.“ Im
Ubrigen kénne historisch gesehen von einer ,nachmetaphy-
sischen’ Moderne a la Habermas nicht sinnvoll gesprochen
werden. Vielmehr sei eine revidierte Metaphysikauffassung
auf der Hohe spatmodernen Philosophierens dringend von-
noten.

Gewarnt wird deshalb nicht nur vor einer ,, Individuali-
titsvergessenheit“ in den so genannten exakten Wissen-
schaften, sondern auch vor der ,Naturalisierung” des Geis-
tes in hermeneutischen Fachern. Man miisse vielmehr sehen,
dass so wesentliche menschliche Grundbestimmungen wie
Denken, Sprechen und Handeln, soziale Institutionen, reli-
gioser Glaube, politische Ordnungen, Kunstwerke etc.
Wirklichkeiten bezeichnen, die schon Kant dem ,Reich der
Freiheit’, also der Welt des Intelligiblen zugeordnet habe:
»Wer auf das Sein mit der Frage der Intelligibilitit blickt,
dem blickt es intelligibel entgegen®, heifit es heute etwa bei
Robert B. Pippin. Weder hilt man es fiir moglich, die Sub-
jektproblematik mittels einer epistemisch unzureichenden
Theorie der sozialen Lebenswelt zum Verschwinden zu
bringen, noch die Philosophie tiberhaupt dem Primat von
Sozialtheorie, Ethik und politischer Philosophie zu unter-
stellen. Die Philosophie reflektiere zwar die reale menschli-
che Praxis, sie gibe jedoch ihre eigene Identitit preis, wollte
sie sich gleichsam auf die Selbstverdoppelung von Lebens-
welten einlassen. Infolge des Vorwurfs einer angeblichen
Erschopfung der Bewusstseinsphilosophie drohe man hinter
den deutschen Idealismus zuriickzufallen, die besondere
Perspektivik und ,Jemeinigkeit’, das opake Reflexionsspiel
der Ich-Ingredienzien bei jeder realititsgerechten Identi-
titsbildung werde verkannt. Nur der urteilende Verstand
wisse demnach, was es heiflt, iberhaupt zu denken, irgend-
etwas in gelungener Weise auf Objekte bezogen zu denken,
ja er bestimme fiir sich selbst, was seine praktische Bedeu-

24



tung sei und gebe sich dafiir auch die eigenen ,Gesetze".
Schon Kant habe gesagt, dass die , Vernunft [in Bezug] auf
die Natur nicht bettle, sondern gebiete.”

Dementsprechend vollziehe sich der Konstitutionspro-
zess des Ich in der Moderne als eine Form freier Reflexivitit
und moralischer ,Selbstgesetzgebung’, und erschopfe sich
keineswegs im Erwerb einer interaktiven Rollenidentitit
und kommunikativen Kompetenz. Wenn Philosophie eine
Form des ,nichtfestgestellten Denkens® sein soll, konne man
das Subjekt-Objekt-Erkenntnismodell nicht umstandslos
durch ein Subjekt-Subjekt-Kommunikationsmodell ablo-
sen, denn die Leistungen des individuellen Bewusstseins
gegeniiber der Wirklichkeit seien keineswegs reduzierbar
auf die soziale Verstindigungspraxis. Zumal sich auch die
komplexen Operationen der Vernunft nicht gleichsetzen
lieBen mit dem ,Modus einer Zirkulation sprachlich verket-
teter Griinde [im] Fluss der Kommunikations- und [...]
Denk- und Bewusstseinsprozesse“ handelnder Subjekte.
Vielmehr seien sie als relativ autonome Areale von Selbst-
bewusstsein, Selbstreflexion und moralischer Selbstbestim-
mung fiir jede Emanzipation des menschlichen Individuums
unverzichtbar. Ja, vom Erkenntnispotenzial des Ich sich
selbst gegeniiber hinge nicht weniger ab als die moralische
Kultivierung des Zivilisationsfortschritts. Alles in allem,
heifit es, liege die philosophische Bedeutung Fichtes und des
deutschen Idealismus mit ihrer ,radikal voraussetzungslo-
sen Untersuchung der Voraussetzungen des Denkens“ und
ithren Leitbegriffen Freiheit, Vernunft und Selbstbestim-
mung des Menschen nicht hinter, sondern immer noch vor
uns. So kann der Transzendentalphilosoph Fichte, durchaus
gleichrangig mit Kant und Hegel, als intellektueller Bezugs-
punkt in den Blick jener Nachgeborenen riicken, die von
der ,Unvermeidbarkeit metaphysischer Primissen bei der
Artikulation des modernen Selbstverstindnisses“ ausgehen,

25



und ihre Nachdenklichkeit immer noch dem Mirakel der so
freien wie unerschopflichen Reflexions- und Kreationskrifte
des moralisch selbstbestimmten Subjekts widmen wollen.
(Carlos Oliveira).*

Dem Aufklirer Fichte ging es in der transcendentalen
Kunst seit je um das Reflektieren auf die eigenen Reflexio-
nen. Bis auf ihren letzten Rest hat er die Selbstdurchsichtig-
keit des denkenden Ich nachvollziehbar, ja anschaubar ma-
chen zu konnen geglaubt. Denn das Wissen analysiere sich
gleichsam selber, eben weil es Wissen, ein fiir sich ist,
schreibt er, und so habe es um ein scheinbar einfaches
Grundproblem zu gehen, um die von der wirklichen Wahr-
nebhmung im BewunfSstsein unabhingige Demonstration die-
ses BewufStseins. Ist bei Kant vom Ich, diesem ,hochsten
Punkt® der Philosophie, als einer ,an Inhalt ganzlich leeren
Vorstellung®, als reiner Apperzeption und abstrakter Spon-
taneitit die Rede, erscheint es bei Fichte als ebenso beobacht-
bares wie transparentes, das Selbst- und Weltverstehen des
Menschen erschliefendes, dabei praktisch inspiriertes Er-
kenntnisaggregat. Fichte spricht sogar von einer Identitir
des Ideal= und RealGrundes, = der Identitit des Anschau-
ens und Denkens. Kant hat die Moglichkeit einer unmittel-
baren Ich-Apperzeption des Individuums bestritten, das
,reine’, allem urteilsfihigen Denken vorausliegende Selbst-
bewusstsein blieb fiir ihn ohne jede Eigenschaft und Quali-
tit, wegen seiner Nichtsinnlichkeit konnte es niemals Ge-
genstand einer gesicherten Erkenntnis sein. Von ihm sei
immer nur bekannt ,dass es ist“, niemals aber, ,was es ist*,
oder ,wie es sich erscheint.“ Fichte hingegen expliziert ei-
nen Bewusstseinsbegriff, in dem das Subjective und das
Objective gar nicht zu trennen, sondern absolut Eins und
ebendasselbe sind. Ein solches Bewusstseyn sonach wdre es,
dessen wir bediirfen, um das Bewusstseyn iiberhaupt zu
erkliren.

26



Mehr noch, Fichte verbindet seine Subjektivititstheorie
mit der Vorstellung vom Aufscheinen eines immanenten
Lichtes im Ich, die zurtickgeht auf den platonischen Sinn
von ,theoria‘ als innerem Prozess des reinen Schauens, eines
Wahrheitsgewinns vermoge ideenfundierter visueller Evi-
denz, jener hochsten aller Reflexionsformen des Menschen.
Wihrend fiir Kant ein Ubersprung der Begriffe ins Un-
denkbare, in die ,,mystische Erleuchtung® und ,,Schwirme-
rei“ etwa eines Emanuel Swedenborg, den Tod des Philoso-
phierens bedeutet, geht jene ,anschauende Gottersprache
der Romantiker in der Tradition Platons auf Fichte zurtick.
Ein Illusionstheater, ein Wortzauber der Ich-Illumination
ist moglich geworden aufgrund seiner Idee vom Schweben
der Einbildungskrifte. Er weif}, die Philosophie ist keines-
wegs der Inbegriff des Lebens selber, sondern nur sein Bild.
Aber die in der Philosophie errungene Klarbeit mit dem
Leben zu vereinigen, das geht. Grundsitzlich habe man
davon auszugehen, dass die realen Dinge adiquate Bestim-
mungen unsers reinen Ich seyen. Jedes aus Wahrnehmung
gewonnene Wissen und jedes Urteil in der Wirklichkeit wie
in der Philosophie sei letztlich als konstruiert zu betrachten,
schreibt Fichte, und so beruhe auch der Zauberkreis aller
Wissenschaften unverzichtbar auf Abstraktionen, Spekulatio-
nen und Anschauungen. Nur deshalb kann der Philosoph
die emphatische Aufforderung an seine Studenten richten:
Construire den Begriff deiner selbst. Die Einbildungskraft
gilt Fichte geradezu als transzendentale UrPhantasie, fiir
das empirische BewufStseyn [sei sie eine] vollige Schopferin
und Schopferin aus Nichts, alles im absoluten Ich sei so
durchscheinend wie substanzialistisch. Gleichsam ab ovo
vermag die Einbildungskraft die vorstellbare Basis fir die
rationale Thathandlung des reflexiven Bewusstseins, ja der
genuinen Ich-Konstitution zu generieren: Ein System des
Wissens ist nothwendig ein System blosser Bilder, obne alle

27



Realitit, Bedeutung und Zweck. Weshalb es die Wissen-
schaftslehre auf sich nehmen kann, alle Erscheinungen der
Wirklichkeit als irisierende Gestalten von Verstandestitig-
keiten, als inneres Bildsein vor Augen zu stellen. Thre Her-
vorbringungen bestehen also in einem spezifischen Modus
des sinnkonstituierenden Sebens, ja in einem Gesicht: das
Dasein werden zu sehen, welches durch den Verstand ge-
setzt sei, oder ein Sichsehen des geistigen Sebens, des inneren
Auges. Fiir Fichte gilt im Widerspruch zur abstrakten Kate-
gorialitit aller Erkenntnisbedingungen bei Kant, dass eine
Anschauung des in sich handelnden Ichs moglich [ist]. Die
Anschauung des Ichs ist aber nichts Fixiertes, rubendes, son-
dern ein handelndes Ich.

Immer wieder hat Fichte fiir das Philosophieren den
meisterhaften Rhetoriker eingefordert, wenn nicht sogar
den Dichter, handelt es sich bei seinen eigenen Reden und
Vorlesungen doch um symbolisch aufgeladene Illuminatio-
nen, um metaphorisierende Lichtspiele, um ein anschauli-
ches Intelligieren, letzten Endes um blofSe Erdichtung. Fich-
te schreibt: Wer richtig risoniert, erfindet auch; und wer
erfinden will, mufS risoniren konnen, geht es bei der trans-
zendentalen Philosophie doch darum, dass nicht geradezu
vorgestellt, sondern daf$ das Vorstellen vorgestellt wird. Bei
jedwedem Akt von Erkenntnis und Wissen ereignet sich ein
inspiratives Einleuchten, es kommt zu einem Lichtfunken,
ja zu einem Blitz, alle Vorstellungen treten in der anschau-
enden Selbstbetrachtung des Ich als schlaglichtartige Bilder-
strome in Erscheinung. Es ist letzten Endes ein fluktuieren-
der lichter Evidenzpunkt im gleilenden Prozess der
Selbstkonstruktion des Bewusstseins, der den Horer/Leser
vorbereitet auf das mogliche Sichtbar- und Spiirbarwerden
von etwas Auflerordentlichem, noch nie Wahrgenomme-
nem. Dabei kann es nicht primir um ein propositionales
Denken gehen, sondern es handelt sich um einen Prozess

28



der ich- und welterschlieffenden Visualitit, um die dufSerlich
in Begriffe und Worte gefasste Aussage des Selbstbeschanens.
Denn allem Denken sei ein Auge eingesetzt: Das Auge ist
die Wurzel der Welt. In diesem Sinne versucht Fichte mit
immenser Sprach- und Illusionskraft, den opaken Innen-
raum des reflektierenden Vernunft-Ich als ein Kontinuum
von Geistesfunken und Zeichenfluten, als Geflacker von
sinnbildenden Helligkeitsimpulsen transparent zu machen,
d.h. seine Evidenzchancen mithilfe heuristischer, gleichsam
experimenteller Suchbilder und figiirlicher Artefakte zu
lluminieren: Aus der Finsternif§ zum Lichte soll jeder ein-
zelne gefithrt werden konnen, bis in das Innerste seiner
Selbstanschauung hinein, dem Kern aller moralisch fundier-
ten Wandlungsfihigkeit des Menschen. Dabei sei das ex-
pandierende Wissen des Ich von sich selbst allenthalben
geprigt durch den Erscheinungsprozess des zunehmend
Verniinftigen, des Unverbrauchten und Explorativen. Fich-
tes Frage lautet: Wie ist es [...] moglich, durch die Sprache in
ein ganz neues, bisher nie betretenes Gebiet des Denkens
hiniiberzufiibren? In der vernunftstrukturierten Ich-Welt
der Menschen mochte der Philosoph eine Ahnung davon
vermitteln, wie jene verborgenen lumineszenten Bewusst-
seinsquellen zu gewirtigen sind, die das Gegenlicht zu allen
Seh- und Sinnverlusten der eingetriibten Aufklirung seiner
Zeit speisen. In der Philosophie gehe es immer wieder um
etwas, das gar nicht gesagt, noch begriffen, sondern nur an-
geschaut werden kann.

Grundsitzlich gilt fur Fichte, dass er auf der Selbst-
transparenz der verntlinftigen, das heifit befreienden Wissens-
evolution der Menschheit besteht (Die Vernunft ist nicht
Individunm, sondern Gemeine), dies allerdings aus der Per-
spektive des Christentums als einem modernen Vehikel der
geistigen Ansicht. Erst kraft eines vernunftgesicherten Glau-
bens werde jeder einzelne selbsttitig hinaufsteigen kénnen

29



zu seiner Identititsfindung als autonomes und egalitires
Menschenwesen, erklirt Fichte, denn der Glaube falle zu-
sammen mit dem Erweckungs- und Heilungserlebnis des
Absoluten, der humanen Sinn- und Pflichtordnung in Frei-
heit. Allein dieses Bewusstsein werde dem Menschen einen
eigenstandigen Weg aus der Finsternif$ zum Lichte erdffnen.
Am Ende soll die Erscheinung Gottes das Ich und das
Nicht-Ich in einem idealen Verbund verniinftiger Geister, in
einer Welt des Intelligiblen auflésen, einem Sein voller Agi-
litt, reiner Durchsichtigkeit, Licht, nicht das Licht zuriick-
werfender Korper. Der Weg allen sonnenverwandten Geistes
folgt also keiner Glaubensmetaphysik, sondern soll be-
stimmt sein durch das freie Erkenntnis-Phantasie-Spiel der
schwebenden Einbildungskrifte im Ich. So erweist sich der
transzendentale Philosoph als gleichsam kunstfertig experi-
mentierender Metaphysiker des verniinftigen Wissens. Und
in gleicher Weise ist auch sein entfalteter Begriff von Auf-
klirung zu verstehen, als wachsende Klarheit der inneren
Bilder des sich selbst betrachtenden Bewusstseins. Bei aller
philosophischen Kritik an Fichtes Reflexionsmodell einer
selbstevidenten Ich-Konstitution wird man konzedieren
miissen, dass ohne sein Illuminations- und Bildertheater der
,intellektuellen Anschauung® die szientifisch irrlichternden,
so federnd und ironisch beschwingten Frithromantiker,
auch die ihnen folgende artistisch-reflexive Asthetik der
Moderne kaum denkbar gewesen wiren.’

Verschiedenste Leucht- und Ziindstoffe der Ich-Philo-
sophie Fichtes sind nicht nur bei Frithromantikern wie
Novalis und Friedrich Schlegel, sondern auch in Hélderlins
Roman ,Hyperion und vor allem in dem Dramenfragment
,Der Tod des Empedokles® wirksam geworden. Die tragi-
sche Denker- und Heldengestalt Empedokles — ein griechi-
scher Philosoph, Dichter und Redner auf Sizilien, den
Holderlin vor dem Hintergrund der Franzosischen Revolu-

30



tion auf das Symbolmafl der Jenaer Studentenunruhen
bringt — wird als politischer Mahner und Warner des Volkes
von seinen Feinden aus dem heimatlichen Agrigent verjagt
und geht ins Exil, wo er irgendwann den Freitod im Atna
suchen sollte. Nur noch von seinen Jiingern ist der geniale
Mann dereinst besucht worden. Scheitern musste er am
Anspruch seines titanisch aufbegehrenden Denk- und Le-
bensreformwerks, denn zu einer Art Gott habe er sich ma-
chen wollen ,und sprachs im frechen Stolz heraus. [...] Er
ist mit grenzenloser Oede nun gestraft.“ Als ,schaamloser
Listerer” und als Volksaufwiegler sei Empedokles oftmals
empfunden worden: ,Daf} Einer so die Menge bewegt, mir
ists, / Als wie wenn Jovis Bliz den Wald / Ergreift. [...]
Mein ist die Welt, und untertan und dienstbar / Sind alle
Krifte mir, / zur Magd ist mir / Die herrnbediirftige Natur
geworden.“ So entsteht in Holderlins Tragodienfragment
ein kritisch bewunderndes Reflexionsbild des welt- und
wortmichtig einhergehenden Ich-Philosophen, jenes ver-
meintlichen Jakobiners, den man im Atheismusstreit mit
Rankiine aus dem Amt gejagt hat. Der Fichte-Student
Holderlin hat ein literarisches Monitum zum Thema der
Grofle und Tragik des modernen Intellektuellen geschaffen,
das in mancher Beziehung dem Goetheschen ,Faust® nahe-
steht.®

Dort im ,Walpurgisnachttraum® lisst es der wissens-
und machtstichtige Held allerdings an ironischer Selbstre-
flexivitit nicht fehlen: ,,Die Phantasie in meinem Sinn / Ist
diesmal gar zu herrisch. / Flirwahr, wenn Ich das alles bin, /
So bin ich heute nirrisch.“ Noch prononcierter liest man in
Mephistopheles® Gespriach mit dem Baccalaureus: ,Dies ist
der Jugend edlester Beruf! / Die Welt, sie war nicht, eh‘ ich
sie erschuf, / Die Sonne fithrt® ich aus dem Meer herauf, /
Mit mir begann der Mond des Wechsels Lauf. / [...] Wer,
aufler mir, entband euch aller Schranken / Philisterhaft ein-

31



klemmender Gedanken? / Ich aber frei, wie mir’s im Geiste
spricht, / Verfolge froh mein innerliches Licht, / Und wandle
rasch, im eigensten Entziicken, / Das Helle vor mir, Finster-
nis im Ricken.“ Im ,Faust® tritt der Kritik am juvenilen
Titanismus das Bild des neuzeitlichen, auf fatale Weise wis-
sens- und erfolgsstichtigen Menschengeistes zur Seite, der
nur zu leicht dem eigenen Gedankensuggestiv verfillt: ,,Ich
fithle mich bereit, / Auf neuer Bahn den Ather zu durch-
dringen, / Zu neuen Sphiren reiner Tatigkeit. / Hier ist es
Zeit, durch Taten zu beweisen, / Dass Manneswiirde nicht
der Gotterhohe weicht.“ Goethe hat in seiner Tragodie das
Vermessene und Tragische jener ,Neusten® im Auge, die
sich in ihrem Selbstermichtigungsdrang so ,grenzenlos
erdreusten.“ Gemeint ist nicht zuletzt jener Paradigmen-
wechsel von der ,,auf Ehrfurcht gegriindeten Gelehrtenge-
neration zu einer quasi revolutioniren Professorenschaft,
die gemeinsam mit ihren Studenten Gesinnungen statt Wis-
senschaft verbreiten und alles Denken auf abstrakte und
naturwidrige Gleichmafle bringen will.

Auch Fichtes Philosophie gehort fiir Goethe zu dem
Syndrom jener ,Transzendierenden®, die sich mit fatalen
Folgen der intellektuellen Hybris einer Welt- und Men-
schen-Neuschopfung verschworen haben. Wenn Mephisto-
pheles tber den Alchemisten Doktor Wagner sinniert, der
in seinem Laboratorium mithilfe von ,,Apparaten zu phan-
tastischen Zwecken® ein kiinstliches Menschenwesen herge-
stellt hat, so zeichnet sich dahinter kaum weniger bedroh-
lich das Ideenphantasma um den Philosophen Fichte ab.
Denn der will ja gleichermaflen ,mit meinem Geist das
Hochst® und Tiefste greifen, / [...] Und so mein eigen Selbst
zu ihrem Selbst erweitern.“ Faust verkorpert den selbstent-
fremdeten homo sapiens der Moderne, dessen Wissens- und
Machtwahn ihn in eine prekir zugespitzte Lebenslage ge-
bracht hat. Der Ich- und Ideen-Schopfer im Reich der Wis-

32



sensevolution #nd der technische Produzent des ,artig
Minnleins“ behaupten nur auf unterschiedliche Weise, dass
sie die Naturwirklichkeit aus ihrem Selbst heraus kiinstlich
neu ,setzen“ und alles ,Erfahrungswesen® unbeachtet las-
sen konnen. In Goethes Dramenwerk, diesem ,seltsamen
Gebau [samt] sehr ernsten Scherzen®, wird hinter dem furio-
sen Welteroberer Faust schemenhaft auch die Gestalt eines
Fichte erkennbar, als Paradigma jener ,veloziferischen® Mo-
derne mit threm Willen zu hypertrophem Wissen und na-
turfeindlicher Machbarkeit. Im Blick auf die Malaisen der
rationalistischen Zivilisation und in der Erwartung, dass die
Menschheit kiinftig immer wieder durch die ,Neusten® exis-
tenziell herausgefordert wird, hat Goethe den Wider-
spruchsgeist Fichte mitgenommen auf die Grand Tour sei-
ner poetischen ,Welt- und Volkergabe® durch ,,absurde und
konfuse® Zeitliufte.”

33






VORSPIEL AUF DEM KATHEDER

Jena im Mai 1794 - Der Auftritt

Eine Lichterscheinung?

ein Name ist lingst zum Fanal geworden, als er in der

Jenaer Kollegienkirche den Vorlesungsreigen iber die
,Bestimmung des Gelehrten® aufnimmt. Es ist Freitag, der
23. Mai 1794, gegen 18 Uhr. Im Horsaal tummeln sich an
die finfhundert Studenten, alle sind aufgebracht, von unbe-
schreiblichem Jubel ist die Rede: Das groffe Auditorium in
Jena war zu eng; der ganze Hausflur, der Hof stand voll, auf
Tischen und Binken standen sie iibereinander. Selbst Schiller,
Wilhelm von Humboldt und andere Kollegen, auch Hono-
ratioren der Stadt sind unter den Versammelten. Mancher
Interessierte findet keinen Platz, weshalb er an diesem Tag
das Erlebnis eines gewagten Spektakels versiumen muss —
die offentliche Selbsterfindung des politischen Professors
Johann Gottlieb Fichte. Schon seit Lingerem hat man die-
sem philosophischen Groflereignis entgegen gefiebert: ,Ihr
Name tont vor allen und die Erwartung ist auf das hochste
gespannt, freilich wohl auch mit deswegen, weil man Sie fiir
den mutigsten Vertheidiger der Menschenrechte hilt, von
welchen mancher Musensohn eine ganz eigene Vorstellung
haben mag®, schreibt ein Freund an den Philosophen wenige
Tage vor seiner Ankunft in Jena. Hat es in der Universitit,
die doch als ,Treibhaus der Kantischen Philosophie® gilt,
jemals ein so grofles und erregtes Auditorium gegeben?
Wohl nur finf Jahre zuvor bei Friedrich Schillers bertthmter

35



Antrittsvorlesung tiber das Studium der Universalgeschichte.
Aber der ist daraufhin kein Freund des akademischen
Nachwuchses geworden. Und seit dem kiirzlichen Fortgang
des renommierten und beliebten Kantianers Karl Leonhard
Reinhold fiihlen sich die Jenaer Studenten einigermaflen
verwaist. Jetzt aber der Auftritt seines Nachfolgers, des
bertichtigten Autors der Revolution und der Denkfreiheit.!
Mag Fichte beim ersten Anblick auch als ein Mann von
gewohnlicher Statur erscheinen — ,schwarz und klein“ sei
er, schreibt Wieland, und der Medizinprofessor Gruner
spricht bald von kurzgeratener ,dickstimmiger Ichheit“ —,
doch iiberlebensgrofy erstrahlt der Nimbus des ,jacobini-
schen Schriftstellers und angeblichen Kant-Intimus. Auf
viele Zeitgenossen wirkt dieser 32jihrige Philosoph erra-
tisch. Hier und dort wird er als kraftvoll, zornig und kamp-
feslustig beschrieben, sein Tonfall sei harsch, durch wenig
Humanitit gemildert und nahezu beleidigend, man attestiert
thm schneidige und herrische Ziige. Ein kompakter, musku-
16ser Wuchs auf gekrimmten Beinen, ein narbiges Gesicht
mit breiter Stirn zeichnen ihn aus, eine prignant hervortre-
tende Adlernase, dunkles, auf die Schultern fallendes
Haupthaar, ein stechender, glutvoller Blick unter ,in wo-
genden Furchen sich vereinigenden Augenbrauen®, die
Stimme volltonend bis schrill und von raumgreifender, ge-
schliffener Wortmacht, die ganze Person eine energiegela-
dene Ich-Performance im schlichten, aber respektablen Ha-
bitus. Manch einem kommt es so vor, als habe dieser
Philosoph der ganzen Welt den Krieg erklirt, und tatsich-
lich sollte er sich bald offentlich zu einer Vernunft im
Kampfe bekennen. Wihrend Schiller behauptet, dass zwi-
schen dem ,Katheder und den Zuhorern eine Art von
Schranke ist, die sich kaum tibersteigen lisst®, werden Fichtes
fulminante Vortrige sein Publikum von jetzt an nahezu
miubhelos in ihren Bann schlagen. Doch scheint er mehr be-

36



wegen zu wollen als nur die akademischen Gemiiter. Nach
einiger Zeit geht das Gerticht um, der neue ,Professor
extranumerarius® habe manchmal in Reitermontur, gespornt
und gestiefelt und stampfenden Schrittes die akademische
Bithne betreten, um aus seiner Vorlesung einen famosen
Denkerauftritt aus dem Stehgreif zu machen.

Die freie Rede eines freien Mannes, statuarisch auf der
Empore und mit gebieterischer Handbewegung, das sollte
in der Universititsstadt nicht nur unter den Studenten
sprichwortlich werden. Verkorpert dieser Fichte tatsichlich
in seinem ,ganzen Ausseren [...] einen Menschen, der voll-
kommene Geistesfreiheit, mithin Kithnheit und Originalitit
besitzt?“ Keineswegs zufillig ist er von der Weimarer
Machtspitze unter Fithrung der Minister Voigt und Goethe
an die illustre alma mater Jenensis berufen worden — in der
Tat eine ,Kihnheit, ja Verwegenheit“, gleichwohl mit Ge-
nehmigung des Herzogs Carl August. Der hasst eigentlich
das Bestreben von Gelehrten, ,,Einfluf§ in Staats Sachen zu
haben.“ Doch dieser wohlbedachte Coup der Obrigkeit
scheint gegliickt zu sein. Man mochte nicht nur bei den
Jenaer Biirgern die Botschaft bekriftigen, dass die so kleine
wie berithmte Geistesmetropole, das ,liebe nirrische Nest“
(Goethe), jetzt wieder neu zu leuchten beginne. Einige Tage
nach der legendiren Inthronisation kann der frisch gekiirte
Professor in einem Brief an seine Frau selber nur staunen —
seine Celebritir sei doch weit grofler als er es fiir denkbar
gehalten habe. Und tatsichlich sollte Fichte in der intellek-
tuellen Welt des Landes bald wieder das allgemeine Stich-
wort abgeben. Goethe setzt spiter im ,Faust® die Jenaer
Ereignisse des Jahres 1794 in Szene, eine lebhafte Anschau-
ung hat ithm neben der spektakuliren Erscheinung Fichtes
auch wohl der ,wunderliche“ Helmstedter Professor und
wissenschaftlich-technische Universalist Gottfried Christoph
Beireis geboten. Goethes ironische Verve zielt im ,Faust® auf

37



den alchemistischen Erzeuger des Kunstwesens Homunku-
lus — Doktor Wagner: ,Den ersten jetzt in der gelehrten
Welt! / Er ist’s allein der sie zusammenhilt, / Der Weisheit
tiglicher Vermehrer. / Allwissbegierige Horcher, Horer /
Versammeln sich um ithn zu Hauf. / Er leuchtet einzig vom
Katheder; / Die Schliissel iibt er wie Sankt Peter, / Das Untre
so das Obre schliefft er auf. / Wie er vor allen glitht und
funkelt, / Kein Ruf, kein Ruhm halt weiter stand; / Selbst
Faustus Name wird verdunkelt, / Er ist es, der allein er-
fand.«?

In seiner Autobiographie schreibt der ehemalige Jenaer
Student Johann Georg Rist: ,Fichtes Auftreten in Jena traf
die in dhnlicher Richtung strebenden Geister wie ein
elektrischer Schlag [in einer] gewaltigen, chaotischen Zeit.”
Die Studenten scheinen damals aus Tagtriumen erwacht zu
sein und so etwas wie eine Lichterscheinung vor sich zu
sehen. Fichte echauffiert und enthusiasmiert jedermann um
sich her. Mit ithm ziehe an der Universitit ein Dringen und
Treiben wie im Frihling herauf, und offenbar sei dieser
neue Philosoph willens, die Jiinglinge von allem ,furchtsam
Uberlieferten rein abzuldsen.“ Der leibhaftige Paradigmen-
wechsel also — welch ein gewaltiger Eindruck: ,Alles lebte
an ihm, und sein ernstes Aussechen schien dem, was er
sprach, noch mehr Nachdruck zu geben, auch sein helles,
volles Sprachorgan begiinstigte den Eindruck, den seine
Rede auf die ganz auf ihn gehefteten Zuhorer machte.“ Sein
Vortrag ,rauscht daher wie ein Gewitter, das sich seines
Feuers in einzelnen Schligen entladet®, heiflt es bei Zeugen
der ersten Vorlesungen des Professors. Aber was fir eine
hochspekulative, in sich oszillierende Philosophie, was fiir
ein alchemistischer Sprachzauber vom absoluten Ich und
vom Nicht-Ich wird hier in die Welt gesetzt? Beim gespann-
ten Zuhoren glauben die Anwesenden in eine gefihrliche
Gemiitsstimmung zu verfallen. Rist schreibt Uber seinen

38



ersten Eindruck von dem Vortrag des Philosophen: ,Mir
ward allmahlich eiskalt, wie ich so um mich her alles ver-
schwinden sah, die befreundete Welt mit ihren heiteren Far-
ben, die Lust der Sinne und was das Herz liebte in der Na-
tur, deren rechtes leibliches Kind ich mich wohl nennen
durfte. An deren Stelle trat nun ein diisteres, formloses
Chaos, ein Unding, Nicht-Ich, ohne Gestalt, Klang und
Farbe.“ Nicht weniger erschrickt der Schweizer Student
Johann Rudolf Steck vor Fichtes kolossalem Geist. Der
Professor habe ihn durch seine Vorlesungen in den , Tiefen
und Untiefen meines Wesens eine grissliche, Schauer erre-
gende Leerheit und Oede“ verspliren lassen. Spiter jedoch
sei klargeworden, dass vor allem Fichte ihn von den ,Fes-
seln eines Autorititsglaubens“ befreit und zum autonomen
Denken befihigt habe.’

Ich weif sebr gut, hat der designierte Philosophiepro-
fessor schon kurz vor seiner Ankunft an den Weimarer
Freund Carl August Bottiger geschrieben, daff von jetzt an
ich noch mebr der Gegenstand der Gaffer seyn werde. Tat-
sachlich sollte dieser sonderbare Mann bald vielen Zeitge-
nossen nicht nur in Jena mehr und mehr zu denken geben.
Sogar seinen Schnupftabak kaut er, statt ithn zu inhalieren,
heifit es, und sein enormer Konsum an Champagner sowie
seine Neigung zu schonen Damen der Gesellschaft sind in
kurzer Zeit notorisch. Hier und dort wird er aber auch als
schlecht gekleidet, als schmutzig und garstig geschildert und
die Rede ist von seiner ,heftigen und einseitigen Unart,
sobald er gereizt war.“ Will Fichte in seinem offentlichen
Auftritt den Demokraten zu erkennen geben? Offenkundig
hat er wegen seines niederen Herkommens aber auch eine
gewisse Scham empfunden. Ist der Professor wirklich ,von
einer Trunkenheit in die andere taumelnd“ gesehen worden?
Als Personlichkeit besitze er wenig ,Delicatesse®, so sein
Kollege Forberg aus unmittelbarer Anschauung, auch andere

39



in Fichtes Nihe sprechen von Herbigkeit, ja von einem
Mangel an Wiirde und Anmut. Ist dieser neue Hochschul-
lehrer eine ,Brennessel“, wie Goethe den aufsissigen Ironi-
ker Friedrich Schlegel einmal genannt hat? Nicht jeder
Konflikt ist Fichte damals von anderen aufgezwungen wor-
den, viele hat er schon vorher und wird er weiterhin durch
seine Cholerik und seinen Starrsinn selbst verursachen, oder
noch verschirfen. Wer in Erscheinung tritt wie dieser Mann,
muss offenbar fir das bald folgende kleinstadtische Gewit-
ter aus Gerlchten und Verdichtigungen, aus Injurien,
Tratsch und Hass nicht sorgen. Unbestreitbar ist, was er zu
jener Zeit an Kant schreibt: Ich lebe im Mittelpunkte der
litterarischen Anekdotenjigerei und Klitscherei. Doch gera-
de seine Ideen, Gemiith und Nichtachtung gewdhnlicher
Verhiltnisse sollten es sein, die sich immer wieder als pro-
vokativ erweisen. Immerhin kann er seiner Frau zunichst
mitteilen, die halbe Universitat habe thm eine solenne Musik
und ein Vivat gebracht. [...] Die Laufbahn ist gut eroffnet.
Doch wird man Goethe rechtgeben miissen, Fichtes ,Ein-
zug in Jenas Mauern hat nicht unter den friedfertigsten Aus-
sichten® stattgefunden.*

Es ist ein vielfach diskutierter, so oft gelobter wie ge-
scholtener und bald auch verteufelter Mann, der im Mai des
Jahres 1794 an der ehrwiirdigen, sich unter Goethes Patro-
nage modernisierenden Universitit Jena ein Professorat
antritt. Kurz vorher hat man diesen Studienabbrecher mit
dem etwas halbseidenen pfalzgriflichen Doktortitel aus
Qualifikationsgriinden erst einmal zum ordentlichen Magis-
ter Jenensis machen miissen. Doch Goethe und Schiller,
Wieland und sogar Herzog Carl August, mehrere Amtskol-
legen sowie einige Honoratioren der Stadt nehmen den An-
gekommenen damals freundlich in Empfang. Fichte wird in
der guten Gesellschaft Weimars und Jenas herumgereicht
und mit Achtung behandelt, oft bewundert, nur manchmal

40



mit einem gewissen Argwohn bedacht: Alles, selbst das, was
ich fiir widerwdrtig halten mufSte, ist so voll Freundschaft zu
mir, dafs ich das alles nicht so recht glanben kann. Doch erst
einige Zeit spiter wird er im Ernst von Feinden sprechen
miussen. Zunichst heifdt es in dem Brief an seine Frau vom
Mai 1794: Einen Feind und Gegner habe ich nicht. Vielmehr
hitten seine moralischen Reden in Jena und Weimar groffe
Sensation gemacht. Von wiirdigen Minnern sei er mit offe-
nen Armen empfangen worden, tiberhaupt hitten die meis-
ten Jenenser Geschmack am Umgang mit ihm gefunden und
seiner Berithmtheit Anerkennung gezollt. Das gelte sogar
tir Herzog Carl August. Fichte weifl sehr wohl, dass er, der
Ginsejunge aus dem sichsischen Rammenau, jetzt in eine
hohere soziale Klasse aufgestiegen ist, in die Welt des sorg-
samen Betragens und des angemessenen Tons. Ganz geheuer
ist ihm das nicht. Bald wird er sich gezwungen sehen, Be-
diente zu halten und in einem gepflegteren Gasthof der
Stadt zu speisen, sich sogar noch etwas ausgesuchter zu
kleiden. Der gelehrte Stand, schreibt er einem seiner Briider,
fangt an, sich auf eine immer hobere Stufe empor zu arbei-
ten. Trotz der fir ihn zu fritheren Zeiten so furchtbaren
Tone groffe Welt, feine Welt, guter Ton, gute Erziehung,
Welt- und Menschenkenntnis habe er nun herausgefunden,
dass mit gesundem Menschenverstand [...] und mit anstin-
digem Vertranen zu sich selbst in jedem Zirkel fortzukom-
men ist. In der Tat wird sich der Abkémmling aus kleinen
Verhiltnissen nach einiger Zeit zu den etablierten Akademi-
kern Jenas gesellen, ein Haus erwerben und von einem
Landgut immerhin trdumen koénnen, denn Hérergebiihren
und Publikationen bringen ihm ansehnliche Summen ein.”
Gleichwohl sollte es unter den Zeitgenossen mehr und
mehr zu hartnickigen Vorbehalten kommen. Was fiir ein
wilder und gewaltiger Mensch, welch ein ,, Titan“ und ,ho-
merischer Zeus“ sei dieser Mann, heifit es nach einer Weile

41



nicht nur im Kreis der Kollegen. Heinrich Heine wird spi-
ter von einem ,Napoleon der Philosophie“ und seinem
unerbittlichen Willen zum ,, Welt-Ich® sprechen. Doch sollte
sich das Erscheinen Fichtes schon damals in Jena und an-
dernorts zu einem ebenso erlebnis- wie folgenreichen Er-
eignis entwickeln. Immer mehr Klatsch und Anekdotisches
tiber ihn wird herumgereicht, Anlisse dazu liefert er gewollt
oder unbeabsichtigt in steter Folge. Die Philosophie sei
keine Domine weltabgewandter und singulirer Geisteshel-
den, donnert der versierte Prediger von seinem Katheder
herab, sondern von herausragender gesellschaftlicher Rele-
vanz. Der Gelehrte sei ganz eigentlich nur durch die Gesell-
schaft und fiir die Gesellschaft da, weil tiberhaupt in der
Wechselwirkung durch Freiheit der positive Charakter der
Gesellschaft bestehe. Jeder Lehrende habe sich zu den sitt-
lich besten Menschen des Zeitalters hinaufzuarbeiten, als
Erzieber trage er eine unverzichtbare offentliche Verant-
wortung. Sein eigenes philosophisches System, so der Pro-
fessor im Brustton der Uberzeugung, stelle den Menschen
in seinem ersten Grundsatze als selbststandiges Wesen hin,
weshalb kiinftig von keinem Auflern die Rede [sein werde],
sondern lediglich von uns selbst. Eine scharfe Absage wird
dem Brodstudium erteilt, vielmehr gelte es, dem Geist der
freien Forschung einen Weg zu bereiten: Frei denken, u.
selbstdenken lernen, [sei] der Endzweck alles Studirens.
Fichte will seine Studenten, die gerade in Jena nicht selten
aus dem Milieu der ,Pauperes’ oder des Bauernstandes
kommen, allen Ernstes zu mutigen Mitdenkern und Selbst-
lernern erziehen, es verlangt ithn nach Mitteilung von Geist
zu Geist, er mochte ithre Herzen fesseln.

Noch dirften seine politischen Frithschriften in den
Ohren manches studiosus nachklingen, etwa die Rede von
der Autonomie gegeniiber allem, was nicht Wir selbst, unser
reines Selbst ist, oder von der Ubung aller Krifte auf den

42



Zweck der villigen Freiheit. Mindlichkeit und Popularitit,
so zeigt sich sehr bald, sind Fichtes Wirkungselement und
Selbstermichtigung ist sein Grundprinzip, geht es doch
zuvorderst um ein souverines Ich, das sich nicht als be-
stimmt durch die Dinge, sondern die Dinge bestimmend
erleben soll. Fragte man seine Wissenschaftslehre, wie sind
denn nun die Dinge an sich beschaffen? So konnte sie nicht
anders antworten als so: so, wie wir sie machen wollen. Eines
wird schon bei Fichtes ersten Auftritten klar — dieser Pro-
fessor liest nicht nach akademischem Herkommen aus
Kompendien anderweitiger Schulphilosophen, sondern
tragt ausschliellich seine eigenen Denkergebnisse und Ideen
vor, und dies im Habitus eines Originalgenies, wohlweislich
auf Deutsch. In grofitmoglicher Autonomie reflektiert und
extemporiert sollen seine Gedanken wor den Augen der
Horer, und mit ihnen entwickelt werden: Jeder wird sie
anders denken miissen, um sie selbst zu denken, weil doch
die reale Welt durch die Erfahrungs- und Wissenskrifte des
,Ich® angeeignet und verstanden, insoweit auch erst geschaf-
fen werde. Das Momentum des Philosophierens liegt fiir
Fichte in der spontanen und freimitigen Kommunikation
zwischen autonomen Subjekten, als Padagoge mochte er bei
jedem einzelnen Studenten Freiheits-, ja Widerstandsener-
gien gegen das entmannte und nervenlose Zeitalter hervor-
rufen. Denn durch das absolute Ich sei der Begriff des
Wirklichen als etwas Intelligibles erst gesetzt, ja dieses
Selbst sei letzthin aller Realitat Quelle: Man macht in unse-
rem System sich selbst zum Boden der Philosophie, daher
kommt sie demjenigen als bodenlos vor, der dies nicht ver-
mag. Und schon bald wird es auf Fichtes Katheder vollto-
nend heiflen: Alle Betrachtungen, die [die Wissenschaftslebre]
anstellt, sind bestimmit, die natiirliche Besinnungslosigkeit zu
erschiittern, zu erschrecken, die schlafende Freiheit anfzure-
gen. Welch eine Provokation an der illustren Universitit
Jena. Ist das noch der Auftritt eines ehrwiirdigen Profes-

43



sors? Das Wunschziel des Philosophierens sieht dieser
streitbare Mann nicht in der Bewahrung und Vermehrung
iiberkommener Wissensbestinde, sondern darin, einen nexen
Menschen zu gebihren, das alte Wesen ganz umzuschaffen.®

Mit Aplomb bietet Fichte eine Vorlesungsreihe am
Freitagabend und besondere morgendliche Conversatorien
an, etwas in Jena ziemlich unerhortes. Schon vor Amtsan-
tritt hat er eine Einladungsschrift zu seinen Vorlesungen
publiziert unter dem Titel JUber den Begriff der Wissen-
schaftslehre®, die vorerst nicht in den Buchhandel kommen
soll, sondern bogenweise und mit seiner Gegenzeichnung
an Horer und Freunde verteilt wird. Und noch wihrend des
Sommersemesters erfolgt die wortgetreue Veroffentlichung
seiner ersten fiinf Vortrdge: ,Einige Vorlesungen iber die
Bestimmung des Gelehrten. Der Auftritt des Professors
Fichte scheint etwas anderes zu signalisieren als eine rein
akademische Innovation. Offenkundig geht es diesem Den-
kerprediger um so etwas wie eine Entgrenzung der Publizi-
tit im Lande tberhaupt. Freilich hegt Fichte bei all dem
auch einen gewissen Unmut, denn nur eine kleine Zahl von
Studenten hat zu Anfang auf seine Seminare prinumeriert.
Sollte das nicht besser werden, heifdt es in einem Brief an
seine Frau, werde er in Zukunft nur noch wenige Veranstal-
tungen solcher Art anbieten. Denn er konne auch als
Schriftsteller stark genug wirken, und die Studirenden ha-
ben es sich dann selbst zuzuschreiben. Vor allem seine ,Con-
versatorien‘ sind ithm wichtig, hier will er den versproche-
nen Diskurs mit den jungen Menschen suchen, im kleinen
Kreis und in freier Wechselwirkung sollen sie ihrem Lehrer
auf egalitirer Basis begegnen. Schon immer hat er Prediger,
ja der Erste in dieser Kunst werden wollen, dem ciceroniani-
schen Ideal offentlicher Vernunft hingt der Professor an seit
seinen Schiilerjahren. Und wie Immanuel Kant will auch er
sich in seinem neuen Amt um ,,wahre philosophische Popu-

44



laritdt“ bemtihen, um die Sensibilisierung der Empfanglich-
keit und Mittheilungsfihigkeit aller intellektuell ansprech-
baren Menschen, insbesondere seiner Studenten. Denken ist
fur Fichte per se ein gesellschaftlicher Initiationsakt: ,Der
Hang zu unruhiger Titigkeit, der in der Brust jedes edlen
Junglings wohnt, wird von ihm sorgfiltig gendhrt und ge-
pflegt®, attestiert ihm sein Kollege Forberg damals. Mag
Goethe an diesem ,wunderlichen Kauz“ auch manch Be-
fremdliches entdecken und seine Wissenschaftslehre ,,nur
mit Mithe und von ferne“ zur Kenntnis nehmen, er hat die
moralische Aufrichtigkeit des Piadagogen Fichte sehr wohl
geschitzt. Er sei eine der ,tiichtigsten Personlichkeiten, die
man je gesehen“ habe, betont er spiter einmal, ungeachtet
aller Herausforderungen der Konvention, die mit dem neu-
en Professor seit 1794 verbunden gewesen sind.”

Mal um Mal trigt der Professor schon damals eine Phi-
losophie, ja eine Vernunftkunst vor, die dem ,ganzen‘ Men-
schen Einbeit und Zusammenhang vermitteln soll, denn das
System seiner Wissenschaftslehre sei kein todrer Hausrat,
sondern beseelt durch die Seele des Menschen, der sie in sich
aufzunehmen bereit und fihig sei. Auf dessen Wahrneh-
mungs- und Vorstellungsvermogen komme alles an, und das
wiederum sei zutiefst in jedermanns subjektiven Gemtts-
und Willenskriften begriindet. Der Philosoph mochte etwas
versuchen, das Goethe an thm bewundert — seine Reflexio-
nen der reinsten Geistigkeit des Gefiibls anzuschmiegen,
diesem einzig wahren Wirklichkeitsverhaltnis aller Men-
schen. Die Ich-Identitit, die Widerspruchsfreiheit von Den-
ken und Wollen, von Geist und Herz, Verstand und Gemdit
wird Fichte zeitlebens als Gewissheitsbasis aller philosophi-
schen Reflexion und rhetorischen Wirksamkeit betrachten.
Ein Denken, aus dem alles praktische Interesse des Indivi-
duums getilgt wire, kime einem bloflen Spiel [gleich], das
von nichts ausgeht und auf nichts hinausliuft. Stattdessen

45



will er sich um Einsichten bemiihen, die seinen Studieren-
den ein origindres, ein zur Selbstermichtigung fithrendes
Ethos, ja eine neue Spiritualitit des Verniinftigen erschlie-
Ben. Das grofle Arbeitsprojekt Johann Gottlieb Fichtes
besteht in dem Versuch einer empathisch tief ansetzenden
Entbindung und Kultivierung der Ich-Bewusstseinskrifte
aller, und dies erklirtermaflen im Widerspruch zur kraftlos
gewordenen Vernunftkultur seiner Zeit. Erproben will sich
der frisch gekiirte Philosophieprofessor an einer aufleror-
dentlichen Innovation — er mdchte das Verhiltnis zu seinen
Schiilern verstehen als Gesellschaft von Freunden, die mebr
als Ein Band vereinigt, uns zum hohen feurigen Gefiihl uns-
rer gemeinschaftlichen Pflichten [zu] ermuntern. Kraft die-
ser diskursiven Beziehung von autonomen Wesen zueinan-
der soll jeder eine Ahnung gewinnen von dem groflen Ziel
seiner praktischen Selbstvervollkommnung und seinem
Konsens mit einer Gesellschaft der Freiheit [und] schonen
Harmonie.®

46



ERSTES KAPITEL

Lehrjahre eines Verzweifelnden

Aventiirensucht und Selbstwerdung

ichte hat einmal erklirt, der moderne Philosoph u. Ge-

lebrte [miisse] nothwendig ein Protestant sein. So wenig
das historisch zu verallgemeinern ist, auf den spiteren Au-
tor der Ich-Philosophie und der Wissenschaftslehre trifft es
in besonderer Weise zu. Fiir Fichte gilt, dass ein stark ,reli-
gios-theologisches Fluidum sein wissenschaftliches Denken
pragte, durchzog, stiitzte und orientierte.“ Und dies bestand
in der geisteskulturellen Erneuerung des Protestantismus im
17. und 18. Jahrhundert, dem deutschen Pietismus. Thm
zuvorderst, nicht in erster Linie der philosophischen Tradi-
tion sollte schon der junge Fichte ein Grofiteil seiner gliu-
bigen und moralisch-politischen Grundiiberzeugungen
verdanken. Es ist der sensibilisierte Reformprotestantismus,
der selbst noch sein spiteres Bemithen um die Vermittlung
von Glauben und Denken, Herz und Verstand zu Momenten
einer urspriinglichen Ich- und Daseinsgewissheit motivieren
wird, in der verniinftige Uberzeugung und emotionales
Gespiir zu einem lichten Evidenzpunkt ineinander fallen.!

Das Seelen- und Geistesklima des Pietismus umfangt
den am 19. Mai 1762 im sdchsischen Rammenau in der
Oberlausitz geborenen Johann Gottlieb tagtiglich, im El-
ternhaus, in der Schule, im dorflichen Leben. Friih tritt thm
diese Religion des Herzens als Bildungswelt gegentiber, etwa
wenn das stindige Ego im Angesicht der Herrlichkeit Got-

47



tes betet, oder sich in regelmifiigen Kontemplationen und
Selbstpriifungen tibt. Spater als junger Schriftsteller wird er
von den Tugenden sprechen, die das eigene Wesen der
christl. Religion ausmachen, der Ergebung in den Willen
Gottes, der Geduld, der Sanftmuth, der Aufopferung fiir das
Wohl des Ganzen |[...], der FeindesLiebe, des tiefen Blicks
ins MenschenHerz. Die christliche Religion erleuchtet den
Verstand des Menschen, das lernt Fichte schon in frither
Kindheit, aber nicht durch scharfe, tief gedachte Betrach-
tungen, u. strenge Beweise, [sondern] indem sie ihn durch
das Herz erwdrmt. Inniges Glaubenserlebnis und selbsttati-
ger Geist — fiir die Ich- und Bildungsentwicklung des jun-
gen Mannes, selbst noch fiir seine spitere affektbegriindete
und ganzheitliche Erziehungsphilosophie wird beides un-
aufloslich sein. Doch vorerst hat der kleine Johann Gottlieb
noch so unendlich vieles zu lernen. Gepragt ist seine frithe
Jugend durch ein karges und ereignisloses Leben in der
tiefen siachsischen Provinz, der ilteste Sohn der Familie
verbringt es mit Ziegenhiiten, mit Hilfsarbeiten in der hei-
mischen Weberei und im Hausierhandel mit den viterlichen
Produkten. Materielle Knappheit, ja potenzielle Armut pra-
gen das Dasein im Haus der Fichtes. Heinrich Heine wird
spater iber den kritisch bewunderten Philosophen schrei-
ben: ,Seine Jugendgeschichte ist eine Reithe von Kiimmer-
nissen, wie bey fast allen unseren ausgezeichneten Mannern.
Armuth sitzt an ithrer Wiege und schaukelt sie groff.“ Fichtes
Vita hebt an im provinziellen Abseits, in menschlicher Enge,
unter frugalen Lebensverhiltnissen. Allein die verheerende
Wirtschafts- und Hungerkrise der frithen siebziger Jahre des
18. Jahrhunderts diirfte auch an Rammenau nicht spurlos
voriibergegangen sein. Johann Gottlieb, dessen Vorfahren
allesamt Handwerker oder Bauern waren, ist das ilteste von
insgesamt neun Kindern des Bandwirkers Christian Fichte
und seiner Ehefrau Johanna Maria Dorothea, geborene

48



Schurich, aus dem benachbarten Pulsnitz. Zeitlebens wird
Christian Fichte keinen Biirgerstatus im eigentlichen Sinne
beanspruchen konnen, sondern zu den Kleingewerblern,
resp. zu den eher schlecht als recht etablierten Hauslern
gehoren. In dieser Zeit zdhlen die Fichtes nicht linger zum
traditionalen Bauernstand. Zwar sind sie gewiss keine Ple-
bejer oder Tagelohner, aber als Unterstindische stehen sie
beiden Gruppen in der sozialen Wertschitzung unfreiwillig
nahe. Ernst Bloch hat die Familie zu den ,Proles gezahlt,
einer Art Vorhut des spiteren Proletariats. Und dennoch
haben die Fichtes auf ihre Weise Ansehen erworben und
verfiigen tiber ein knapp hinreichendes, aber wohl regelma-
Riges Einkommen. Thr Bildungsstand zeigt sich gut christ-
lich-pietistisch fundiert.?

Fichtes Grofivater, der in Rammenau schon einen klei-
nen Bandhandel betrieb, hat seinen Sohn Christian einst zur
Lehre nach Pulsnitz geschickt, wo Meister Johann Schurich
eine respektable Leinwandfabrik sein eigen nannte. Der
junge Mann sollte etwas Reputierliches lernen und brachte
es tatsichlich zu einem guten Leumund, doch fatalerweise
verliebte er sich in die Tochter des Meisters, der spiter bei
aller Wertschitzung des Gesellen nur mit groflem Vorbehalt
in diese Eheschlieffung einwilligen mochte. Eine Hochzeit
im heimischen Pulsnitz kam nicht in Frage, sondern Chris-
tian musste samt seiner Angetrauten und einer nicht beson-
ders tppigen Mitgift nach Rammenau zurtickgehen, wo er
sich ein kleines Haus mit Werkstatt bauen konnte. Die Hei-
rat seiner Tochter mit dem nicht standesgemiflen jungen
Mann war fir den birgerstolzen Brautvater auch deshalb
eine Peinlichkeit, weil die junge Frau schon vor der Heirat
schwanger geworden war. Der kleine Johann Gottlieb wird
mithin als so genanntes ,Siebenmonatskind‘ geboren, seine
Familie muss die soziale Zuriicksetzung damals in Demut
hinnehmen. Immanuel Hermann Fichte, der einzige Sohn

49



und erste Biograph des Philosophen, hat spiter ein idylli-
siertes Portrit seiner Familie zu zeichnen versucht, in der
neueren Forschung sind daran einige Korrekturen vorge-
nommen worden.

Fichtes Verhiltnis zu seiner Mutter gilt zumeist als an-
gespannt, gleichwohl diirfte sie von besonderer Bedeutung
fir seine charakterliche Entwicklung gewesen sein. Nicht
selten wird Johanna Fichte als herrschsiichtig, als starrsinnige
und streng religiose Frau beschrieben, ja als eine Frommle-
rin, die man in der Familie geradezu gefiirchtet habe. Aber
hat sie, die so ,behind im Auffassen wie im Antworten,
selbstindig in jedem Entschlusse gewesen sei, wirklich die
Geburt ihres Ersten als Schmach empfunden und den frith
Widerspenstigen einen ,krummbeinigen Schreyer® genannt?
Fichte selbst, der seiner Mutter nicht nur im Aufleren sehr
dhnlich gewesen sein soll und als gleichermafien eigensinnig,
zankisch und willensstark gilt, diirfte spiter selbst das eine
oder andere (Vor-)Urteil gegeniiber Mutter Johanna nahe-
gelegt haben. Etwa wenn er betont, sie habe nie besondere
Zartlichkeit gegen ihn gezeigt: Meine Mutter, — die arme
Frau — wusste nicht, wie sie es machen sollte, um Rube zu
halten. [...] Sie wollte gern gut thun, und sie kann leider
nicht, weil ihr Herz nicht gut ist. [...] Doch warum wird
diese Frau nie heiter? Warum nimmt sie nie herzlichen An-
teil an unsern Gesprichen? Nicht einmal seine Erfolge im
Leben hitten die Mutter menschenfreundlicher stimmen
konnen. Noch der berithmte Universititsprofessor wird
hoffen, dass Gott, der ein anderes Gericht fiihrt als wir, sei-
ner alten Mutter vergeben moge. Im vorgertickten Alter hat
er sie indes wohlwollender beurteilt.?

Zweifellos hat die fromme Johanna Einfluss genommen
auf die Sozialisation ihres Erstgeborenen, insbesondere auf
seine religiose Unterweisung. Als es darum ging, ob man
den begabten Sohn zur Forderung seines Talents aus dem

50



Haus geben solle, sei es der Mutter sehr schwergefallen, ,ihr
theures, bisher so fromm erzogenes Kind fremden Men-
schen, besonders denen eines tppigen Edelhofes, zu tiber-
lassen. Besser sey es, ihr Kind bleibe ungelehrt und unbe-
deutend, als dafl es an seiner Seele Schaden leide.“ Die
ansonsten so energische und strenge Johanna Fichte besafl
also auch firsorgliche Eigenschaften, weshalb der Sohn ihr
letztlich ,,das Feste, Unerschiitterliche seines Charakters als
Erbstiick zu verdanken“ gehabt habe, so Fichtes Sohn. In
spiteren Jahren sei er sogar bereit gewesen, die Mutter mit
kindlicher Ehrfurcht als ehrwiirdiges Wesen zu betrachten.
Energisch wird der Alteste fiir ihr Erbrecht gegeniiber den
tibrigen Kindern eintreten. Und nicht zuletzt sollte Fichte
spiter zu erkennen geben, wieviel er den religiosen Einsich-
ten verdanke, die thm auch seine Mutter vermittelt habe.*
Anders das Verhiltnis des Philosophen zu dem guten,
herzlichen, braven Vater, seiner gedenkt er oft mit Zirtlich-
keit: Wie wobl thut mir stets sein Anblik, u. sein Ton, und
sein Risonnement. [...] Mache mich Gott zu so einem guten,
ebrlichen, rechtschafnen Manne, u. nimm mir alle meine
WeifSheit, u. ich habe immer gewonnen, heifit es nach einem
Heimatbesuch im Mai 1791 in seinem Tagebuch. Uber meh-
rere Jahre wird er dem alten Herrn und spiter der verwit-
weten Mutter eine kleine Pension auszahlen. Es ist Vater
Christian, der seinem Sohn als Kind intensive religiose und
schulische Unterweisungen erteilt. Ein glaubenserfiilltes,
titiges und zuverlissiges, auf das eigene Seelenheil und eine
gute Reputation in der Gesellschaft bedachtes Leben moch-
te er dem Sohn erschlieflen: ,Er iibte thn im Lesen, lehrte
ithn fromme Lieder und Spriiche®, schreibt Immanuel Her-
mann Fichte. So nihrt die bald erkennbare Intelligenz Jo-
hann Gottliebs in der Familie die Hoffnung, er moge einmal
zum Pfarramt befahigt sein. Aber nicht nur der hiusliche
Unterricht wird fiir den stillen und lernwilligen, ein wenig

51



sonderbaren Fichte-Sohn zur Bildungsquelle, sondern es
sind die Pfarrer in Rammenau, die sich des intelligenten
Jungen annehmen sollten. Obwohl es im Dorf keine Schul-
ptlicht gibt, hat Fichte mit einiger Sicherheit die Grund-
schule besuchen durfen. Er ist dort offenbar mit pidagogi-
schem Geschick in die Lektire der Heiligen Schrift, in
Katechismus und Gesangbuch eingefiihrt worden. Liturgie
und Bibellesung, offentliche Predigt, sakrale Musik und
erbauliches Liedgut — pietistische Glaubensinnigkeit beseelt
Dasein und Bewusstsein des Jungen seither von Tag zu Tag.
Im Verhiltnis zu seiner Alltagsrealitit mag sie thm wie eine
Gegenwelt der Sinn(en)fiille und der Erlosungsvisionen
vorgekommen sein. Noch Jahrzehnte spiter wird er sich an
seine frithen religiosen Erfahrungen und Exerzitien erinnern
als ersten Grundstein meines Gliicks.

In der ,Formlichen Vocation‘ des Rammenauer Lehrers
Friedrich Lobegott Schone heifit es damals, er habe sich
stets eines vorbildlich frommen Lebenswandels zu befleifii-
gen und andere durch sein gutes Benehmen zu ermuntern.
Doch vor allem sei es seine Pflicht, dass er die ,liebe Jugend
zur Erkenntnis Gottes, insgleichen zum Beten, Singen, Le-
sen, Schreiben und Rechnen, insgleichen zu allen christli-
chen Tugenden und wohlanstindigen Sitten mit fleifliger
Vorhaltung der Allgegenwart Gottes sanftmitig und be-
scheidener Disziplin anhalte und ermahne.“ Die Rammen-
auer Schulordnung legt damals fest, dass die pidagogischen
Exempel und Regeln nicht nur einfach vorgelesen, sondern
dass sie erbaulich angewandt und die Kinder auf diese Weise
zum Nachahmen erweckt wiirden, da sie ,nicht nur Horer,
sondern auch Thiter des Wortes“ sein sollten. Im Geist des
Pietismus gewinnen die Wahrheiten der Religion also nicht
iiber blofles Wissen, sondern iber das Gefiihl und den Wil-
len, iiber Herz und Verstand eine existenziell sinnstiftende,
ja eine horbare Bedeutung. Nach allem, was man weif}, ist

52



der kleine Fichte bei aller Eigensinnigkeit ein sehr aufnah-
mebereites, so hellwaches wie sprachbegabtes Kind gewe-
sen. Besonders gilt das fiir seinen Genuss der frohen Bot-
schaft wihrend der Sonntagspredigten in der Rammenauer
Kirche. Als Schiiler und Student wird er spiter tiber Jahre
nichts sehnlicher erhoffen als ein Pfarramt, sobald wie mog-
lich ergreift er die Chance, sich in seiner anteilnehmenden
Frommigkeit als Prediger vor christlichen Gemeinden zu
bewihren. Spiter wird sich der Kanzel- und Katheder-
Redner als Jenaer und Berliner Professor erst recht der 6f-
tentlichen Bildung des Herzens und der Tugend verschrei-
ben: Was ich am besten verstebe, ist Risonnement, und meine
geliebteste Beschiiftigung ist Predigen.’

Es gibt in der Fichte-Forschung so etwas wie eine ,Be-
rufungsgeschichte des jungen Johann Gottlieb, man hat
sogar von einer Art Familienmythos gesprochen. Sie ver-
bindet sich mit einem Ereignis auf dem Wasserschloss
Oberau des Fretherrn Ernst Haubold von Miltitz, der zu
seiner Zeit als Mizen im Geiste des Pietismus bekannt ist.
Der Kaiserliche Kammerherr und Oberstleutnant der Kur-
furstlich Sichsischen Garde, verwandt mit dem Vater des
1772 geborenen Novalis, soll eines Tages die vielgelobte
Sonntagspredigt in der Kirche von Rammenau verpasst und
sich deshalb beklagt haben. Darauthin sei ihm erklirt wor-
den, es gebe im Dorf den kleinen Johann Gottlieb Fichte,
der ein Gedichtnisgenie und in der Lage sei, die versdumte
Predigt wortwortlich wiederzugeben. Der Junge wird her-
beigerufen und es sollte sich zeigen, dass er in der Tat die
gewtiinschte Repitition der Glaubensbotschaft zu extempo-
rieren versteht. Der Freiherr ist dermaflen erbaut von der
Klugheit des Jungen, dass er beschlief3t, fiir seine kiinftige
Bildung und Ausbildung zu sorgen. Das wird sich zwar
nicht ohne Kiimmernis und Angste der wenig begiiterten
Familie Fichte realisieren lassen, aber letzten Endes soll das

53



Wohl und Wehe ihres Erstgeborenen den Ausschlag geben.
Auflerdem hat der Sohn sogleich die Fiirsprache des Ram-
menauer Pfarrers Karl Christoph Nestler gefunden.

Johann Gottlieb Fichte, der baurische ,Ziegenjunge’,
wird im Alter von neun Jahren sein Elternhaus verlassen
und auf dem Gut Siebeneichen derer von Miltitz in der Nihe
von Meiflen ein erstes Unterkommen als Zogling finden.
Doch der in diesem Haus herrschende Militargeist und Ver-
haltensdrill macht dem empfindsam-frommen Kind, das die
Stille und die lindliche Einsamkeit liebt, schon bald schwer
zu schaffen. Streng reglementiert verlduft das Leben auf
dem adlig-pietistischen Anwesen der Miltitz, es erscheint
dem Jungen zunehmend als diister und erschreckend. Am
Ende wird er krank, so dass man ihn 1771 in die pflegliche
Obhut des Pfarrers Gotthold Leberecht Krebel in Niederau
gibt. In dessen Haus sollte er zwar auf liebenswiirdige Weise
behandelt, aber nicht besonders griindlich unterrichtet wer-
den. Von Oktober 1773 bis Ende September 1774 besucht
der kleine Fichte deshalb eine der niederen Klassen der
Stadtschule Meiflen. Aber auch den hier angebotenen Un-
terricht diirfte er als hart und lieblos empfunden haben,
zumal ithn manche Mitschiiler wegen seiner rustikalen Her-
kunft und Sprache arg verspotten. Fichte muss und wird
diese Zeit ertragen, bis er mit zwolf Jahren die berithmte
furstliche Bildungsanstalt von Schulpforta beziehen darf.
Immer noch finanziert die Familie des Herrn von Miltitz
seine Ausbildung, seine Nachkommen werden das bis in
Fichtes Studienjahre hinein weiter so halten.®

Im Haus derer von Miltitz hat ein strenger Pietismus
im Geist der Herrnhuter gewaltet, der fiir den jungen Fichte
bei allem Unbehagen von nachwirkender Bedeutung sein
sollte. Henriette Luise von Miltitz, der Typus der ,frommen
starken Frau‘ jener Zeit, aber auch seine beiden Vorminder
Erasmus von Hardenberg und Johann Georg Friedrich von

54



Einsiedel sind bestimmend geworden fiir Fichtes kiinftige
Religionsauffassung, damit nicht zuletzt fiir seine Philoso-
phie und seine moralischen Uberzeugungen. Die Bildungs-
intensitit des prinzipiell gemifligten und aufgeklirten Pie-
tismus, mit den Prinzipien der Personalisierung des Heils,
der Sensibilisierung des gliubigen Ich und der Kultur seiner
kritischen Selbstbetrachtung, wird Fichte noch Jahre spater
nach dem lichten Evidenzpunkt in der begrifflichen Kon-
struktion seines Ich-Verstehens suchen lassen, iiberhaupt
nach Glaunben, Begeisterung und Liebe als den universalen
Dimensionen der ideal-realen Vermittlung von Immanenz
und Transzendenz. Bibel und Katechismus, Liederkanon
und christliche ,Handbiichlein‘ - so viel Erleuchtung ist in
all dem zu erfahren hinsichtlich der Krifte des eigenen
Glaubensgemiits. Verstand und Gedachtnis, Wille und Ein-
bildungskraft, Affekte und Neigungen samt abzuwehrenden
Gefahren der emotiven Versklavung des Ich — all dies um-
fassen und erproben die empfindsamen Geistes-Exerzitien
des jungen Johann Gottlieb. Das freie Gebet, die Praxis
innerer Gespriachskultur, die reflektierte In-Beziehung-
Setzung von Ich, Welt und Gott, bis hin zur personlichen
Gewissenspriifung (Merke auf dich selbst) werden sich spa-
ter in der Wissenschaftslehre niederschlagen als Uberzeu-
gung, dass Bildungshandeln eindringender durch unser Bei-
spiel, durch unmittelbare moralische Interaktion zum Erfolg
fihre als durch blofle Worte. Selbst Fichtes spatere Philoso-
phie der Weltgeschichte als Freiheitsgeschichte sollte noch
auf die Idee einer universalen Heilshistorie zuriickgehen.
Wenn der weltberiihmte transzendentale Philosoph in seiner
Erfahrungstheorie spiter mit der ,Annahme von weder
begrifflichen noch sinnlich-anschaulichen, gleichwohl aber
substanziellen Konstitutionsbedingungen, das heift mit der
Annahme ,einer Welt® (der Aktualitit eines lebendigen
Seins) vor der (begrifflichen) Schopfung der Welt“ argu-

55



mentiert, so besitzt dies eine Art Ur-Bild in den Grund-
ideen des friih erfahrenen Bibelglaubens.”

Auch die Fiirstenschule von Schulpforta, in der Fichte
am 5. Oktober 1774 Aufnahme findet, ist mit ihren feuch-
ten, disteren Riumen und Zellen schon vom ersten Ein-
druck her eine monstrose Anstalt. Zeitlebens wird sie dem
Philosophen in unguter Erinnerung bleiben. Auch hier
herrscht ein unterkithlter und rauer Erziehungsalltag, es
gibt eine disziplinare Hierarchie von Unter- und Obergesel-
len, die nur eines kennt — Willfdhrigkeit und Gehorsam.
Kein Wunder, dass der kleine Fichte, der von Mitschiilern
wegen seines drmlichen Habitus immer noch entsetzlich
ausgehobnt wird, bald Fluchtpline entwickelt und einen
kurzzeitigen Ausbruchversuch wagt. Hat er damals wirklich
eine Karte des fernen Amerika studiert? Das Bediirfnis des
Jungen nach Freiheit und Einsambkeit in stiller Natur, sein
Widerwille gegen jede Formlichkeit und Zwangsordnung
im Zusammenleben der Menschen, trifft in der Pforte auf
die harten Grenzen einer Erziehungsanstalt, welche die
tiberkommenen Glaubens- und Denktraditionen moglichst
gegen jede geistige Renovation und Alteritit verteidigen
soll. Und dennoch, auch die Pforte ist mittlerweile kein
festes Bollwerk der orthodoxen lutherischen Theologie
mehr, sondern in einem Umbruch befangen, der manchen
Stromungen des Zeitgeistes Raum bietet. Was an dem Bild
eines erschreckenden Interieurs vorderhand wenig andert,
das von Unterdriickungs- und Demiitigungspraktiken der
Schiiler, so genannten Knabenschindungen, grassierenden
Karten- und Gliicksspielen und dhnlichem gepragt ist. Und
dennoch, in Schulpforta lebt und lernt Fichte unter der
Agide eines intellektuell durchliifteten Pietismus, der nicht
nur in seiner Lehrerschaft einen gemischten geistigen Cha-
rakter aufweist, sondern auch in seinen Inhalten von man-
cherlei Neumodischem geprigt ist. Die etwa einhundert

56



Insassen der Anstalt bilden damals einen ,buntschickigen®
Haufen, der sich von den ilteren Lehrern moglichst unab-
hingig machen will, den jiingeren, fortschrittlichen Pidago-
gen aber Achtung und Interesse entgegenbringt.?

Hat Johann Gottlieb damals zur Schiilergruppe jener
»drolligen Seelen junger Philosophen“ gehort, die 1780 in
einer Zuschrift an den Rektor gegen die ,,Ungezogenheiten
der Untern® protestiert und um Bekraftigung ihres Ziichti-
gungsrechts nachsucht? Uberliefert ist, dass auch der spitere
Moralist und Universititsreformer Fichte in seiner Schulzeit
jene unguten Sitten und Umgangsformen tibernommen
habe, ,, welche vorher in seiner einfachen lindlichen Erzie-
hung [...] vollig ferne geblieben® seien. List und Tiicke,
Unwahrheiten, Ohrfeigen und Nasenstiiber fiir untergebene
Mitschiiler sollen damals auch zu seinen Gepflogenheiten
gehort haben. Ist Fichte, der zunichst wegen seines linki-
schen Benehmens und seiner drmlichen Kleidung vielfach
gehinselte Bauernjunge, damals ein selbstgerechter und
strotziger boshafter Bube [geworden], den man durch die
hirtesten Ziichtigungen bindigen musste?” In manchen
Quellen erscheint der spitere Obergeselle fir seine unterge-
benen Mitschiiler geradezu als Schreckensfigur, zwar als
»consequenter Kopf“, aber doch als ,elender Mensch.”
Fichte selbst wird spiter von seinem damals ganzlichen
Mangel an Welt- und Menschenkenninif$ [und] dessen trau-
rigen Folgen sprechen, aber jede personliche Bosherzigkeit
bestreiten. Als Schiiler habe er nichts anderes besessen als
ein bildsames Herz, wihrend ihm eine Eigenschaft wie An-
passungsfihigkeit gegentiber anderen Menschen und Stand-
punkten lebenslang fremd geblieben sei. Alles in allem soll
der Achtzehnjihrige nach seinem Weggang von Schulpforta
1780 keinen besonders guten Nimbus hinterlassen haben.
Noch sein spiterer Biograph Fritz Medicus hebt die
Schwierigkeiten hervor, die Fichte tiber Jahrzehnte mit dem

57



Benehmen in der besseren Gesellschaft gehabt habe. Lange
Zeit, sagt Fichte selbst, sei thm eine anstindige Freimiitig-
keit und eine gewisse Leichtigkeit abgegangen. Noch am
Ende seiner Universititszeit habe er einige biunrische Manie-
ren besessen: Ein [...] feines Betragen lernt in spitern Jahren
sich nie; denn die Eindriicke der ersten Erziehung sind un-
austilgbar.’

Gleichwohl haben Fichtes Interesse an der Urspriing-
lichkeit deutscher Sprache und auch seine frithen literari-
schen Versuche profitiert von der Wiederbelebung der
christlich-spirituellen Lesekultur im Zeichen des Pietismus.
Nicht zufillig sucht er damals die Nihe jingerer Lehrer in
Schulpforta wie dem Mathematiker und Schéngeist Johann
Gottlieb Schmidt, ein brillanter Kanzelredner und Exeget
mit Sinn fir das Erhabene in den heiligen Schriften, zudem
Kenner der Werke Klopstocks und Wielands. Die Konver-
genz von religioser Erbauung und literarischer Empfind-
samkeit findet Fichte auch bei einem Philosophen wie
Christian August Crusius, der in der Tradition Johann Al-
brecht Bengels in besonderer Weise am Affekt, an der Ge-
fuhlsintention religioser Texte und ihrer Autoren interes-
siert ist. Spater wird Fichte selbst die Philosophie in einem
,System der Gefiihle fundieren, ohne welches jede theoreti-
sche Erkenntnis und alles Wissen nur Chimdre u. Hirnge-
spinst seien. Dem Komplex Emotion und Erkenntnis steht
nicht zuletzt seine Rehabilitation des ,Schwirmers‘ zur Seite.
Das Schwirmen, von Luther noch als teuflische Hiresie
verurteilt und von Kant als verfithrerischer Unsinn qualifi-
ziert, fillt fiir den Eleven von Schulpforta damals und vor
allem spater noch unter das Rubrum Kritik des Rationalis-
mus. Denn Schwirmerei als Phinomen des Zeitgeistes ent-
stehe oft als Gegenbewegung wider die Leerbeit des vor-
handenen Systems, und bedeute nicht weniger als das
Hervorbringen eines Unbegriffenen und Unbegreiflichen

58



durch freies Denken. Subjektive Begeisterung, Glaube und
Liebe sind fiir den jungen wie noch fiir den ilteren Fichte
Medien der unmittelbaren Begegnung des Menschen mit
Gott. Allein kraft enthusiastischer Hingabe kénnen Wort
und Lehre, ja die Heiligkeit des Sinnes wiederentdeckt und
Wirkungen fiir die praktische Lebensfithrung entfaltet wer-
den. Tritt schon hier die spatere Kritik an der verstandeser-
gebenen Aufklirung hervor?'°

Fichtes Kindheits- und Jugendlektiiren weisen eine
Reihe fiktionaler Helden auf, die er gewiss nicht zufillig
gewidhlt hat — die Volkshistorie vom gehdrnten Siegfried
gehort dazu und auch die Abenteurer Aeneas und Robinson
Crusoe. Allesamt verweisen sie auf die besondere Prigung
des Selbstverstindnisses dieses Philosophen in seinen frithen
Jahren. Der heldenhafte deutsche Ritter Siegfried von der
Tafelrunde tritt hervor als Musterbild einer stolzen Her-
zens-, Glaubens- und Charakterstirkung; der in freier Na-
tur und ohne Zwang lebende Abenteurer Crusoe schligt
den Bekehrungsweg ein zum tiefgliubigen Eremiten und
Missionar; und die Seefahrer-Ikone Aeneas bet Homer, Ho-
raz und Defoe vertraut noch im furchtbarsten Meeressturm
auf den Segen der gottlichen Vorsehung: ,Stirzt der Wel-
tenbau in Trimmern, wird er im Sturz einen Helden tref-
fen“, heiflt es etwa bei Horaz. Der junge Fichte sucht da-
mals in seiner bedriickenden Vereinzelung und inmitten der
pietistischen Kultur der Ich-Werdung nach Inspirationen
fir ein hoffnungsbeseeltes, ja ein geradezu heldisches
Selbstbild. Nicht zuletzt so mochte er das Ungebener Hy-
pochondrie bandigen, das seiner Seele von frither Kindheit
an zu schaffen macht. Zugleich aber sollte in seiner Aventii-
rensucht eine personliche Charaktereigenschaft zum Aus-
druck kommen, die er spiter einmal seinen wungestiimen
Ausbreitungs Geist nennen wird.!!

59



In Schulpforta gehort Johann Gottlieb zu denen, die
das Ende der Latinitit absehen und sich vor allem fir
Deutsch schreibende Autoren interessieren. Sie teilen sich in
verschiedene Fraktionen, in Klopstockianer und Wielandia-
ner, Siegwartianer und Lessingianer, ja in Empfindsame und
Patrioten, wobei sich die Alteren wie die Jiingeren im Hin-
blick auf den ,Modernismus‘ ihrer Lektiiren durchaus unei-
nig sind. Der Schiiler Fichte erweist sich als emsiger Leser
der neueren und der alten Autoren, mehr noch, ithn beein-
drucken nicht so sehr die Poesien und die Poeten, sondern
eher die Grundlagen und Zielsetzungen der Dicht- und
Redekunst tiberhaupt. Cicero und die grofle Tradition der
Rhetorik beschiftigen ihn, auch die Moraltheorien Christi-
an Fiirchtegott Gellerts und die philosophisch-rhetorischen
Studien Johann August Ernestis. Der Lessing-Bewunderer
unternimmt sogar erste lyrische Versuche in Klopstocks
Manier. Erkennbar werden sein Lernpensum und seine Li-
teraturkenntnisse vor allem in der auf Latein abgehaltenen
Valediktionsrede ,Uber den rechten Gebrauch der Regeln
der Dichtkunst und Rhetorik®, mit der er seine Schulausbil-
dung abschliefft. Der junge Fichte steht damals unter dem
Einfluss der Sturm-und-Drang-Dichter und ihrer sensualis-
tischen Poesieauffassung, zumal der virulenten Genieisthe-
tik. Entsprechend lautet eine Grundthese seiner Abschieds-
rede: Der Geist nimmt die Regel von innen aus sich selbst; er
bedarf keines Gesetzes, sondern er ist sich selbst ein Gesetz;
der geistlose erhdlt sie von auflen. Den Dichtern spricht
Johann Gottlieb damals den Auftrag zu, die Vernunft der
Menschen zu erleuchten, ithre Gemiiter durch edle Affekte
zu bewegen und ihre Einbildungskraft mit groflartigen Bil-
dern zu erfillen. Immer gehe es um das gliickende Wort als
Vereinigungsband aller Seelenvermaogen.

Doch dazu muss sich ein grofler Sprachkinstler erst
einmal den Geist und die Psyche der Menschen erschlieffen,

60



und zwar nicht mehr nach altem metaphysischem Maf,
sondern so, dafS er die sogenannten gebeimsten Winkel der
menschlichen Seele erforscht und nichts seinen Augen
entgeht, was im tiefsten Herzen anderer verborgen ist. Diese
Fihigkeit erfordere die genaue Selbsterkenntnis des seelen-
kundigen Dichters und Redners, denn fiir Fichte erweist
sich vor allem die Prifung des eigenen Ich als die Lebrerin
der guten Sitte und jeglicher Wissenschaft. Insofern ist fur
die angemessene Ausiibung und Wirkung sowohl der
Dichtkunst als auch der Rhetorik vor allem die wechselweise
Dynamik der Seelenharmonie vonndten. Spater wird der
Philosoph vom denkenden Menschen die Totalitit seines
ganzen Vermégens der Verstandes-, Gemiits- und Imagina-
tionskrifte einfordern: Wer richtig rdsoniert, erfindet auch;
und wer erfinden will, muf$ rdsoniren kénnen. Sein Grund-
punkt im Philosophieren wird das nattrliche Wahrbeitsge-
fiihl und die aufscheinende Evidenz sein, ja das Einleuchten
mit einem Schlag. Ein sikularisiertes Erweckungserlebnis
nach pietistischem Muster? Zeitlebens sollte dieser Gedanke
sowohl fiir seine Wissenschaftslehre als auch fiir seine theo-
logischen Aspirationen, von der allgemeinen Religionspada-
gogik bis hin zur Gotteserfahrung, konstitutive Bedeutung
behalten. Heute wissen wir, dass es die existenziell wirkende
seelenkundliche Erziehungspraxis des Pietismus war, die
nicht nur Fichtes Wissenschaftslehre und Glaubenshaltung
gepragt hat, sondern sein subtil durchdachtes Erziehungspa-
thos iberhaupt, wie nicht weniger seine politische (Selbst-)
Verantwortlichkeit in Zeiten historischer Umbriiche und
der Wirkungsschwiche von Aufklirung und Vernunft.!?

61



Das ,Universitatsverderbnis‘ - Student in
Jena, Leipzig und Wittenberg

Anfang Oktober 1780 verlisst Fichte 18jihrig die Landes-
schule Schulpforta und schreibt sich am 17. des Monats an
der Jenaer Universitit im Fach Theologie ein. Fir ,drey
Jahre hintereinander Funfzig Thaler” sind dem jungen Mann
gemif} der Testamentsverfiigung des Herrn von Miltitz zuge-
sprochen worden, damit soll sein Studium immerhin
ynothdirftig® gesichert sein. Es ist nicht ganz klar, inwie-
weit die Nachkommen des Verstorbenen diese Summe ver-
lisslich weitergezahlt haben. Man weif} aber, dass die Zu-
wendungen damals gewissen Schwankungen unterlagen und
irgendwann vorzeitig ein Ende genommen haben. Dies ist
gewiss auch auf den Habitus des Studenten Fichte zuriick-
zufiithren, auf sein leichtes Blut und sein schidliches Uber-
maf an Eigenwilligkeit und deviantem Verhalten. Ein
Kommilitone Fichtes scheint der Frau von Miltitz mitgeteilt
zu haben, welche Art Lebenswandel ihr Zogling in Leipzig
an den Tag legt. Moglicherweise hat das zur umgehenden
Einstellung der ohnehin reduzierten Zahlungen gefiihrt.
Fichte wird spiter oft tiber sein Universititsverderbnis
nachdenken und klagen: In meinen academischen Jahren
driickte mich der herbste Mangel zu Boden, der desto trau-
riger fiir mich war, als [...] ich mich desselben bitterlich
schamte; und diefS benabhm mir alle Moglichkeit empor zu
kommen. Zu keiner Zeit habe er fiir sein Studium 6ffentli-
ches Geld in Anspruch genommen und nie ein Stipendium
oder defS Etwas genossen, obnerachter meine Armuth klar
zu erweisen war. Hingegen dirfte er noch bis 1786 geringe
finanzielle Hilfen von seinen Eltern erhalten haben, wo-
riiber die Mutter angesichts des Mangels bei ihren tibrigen
Kindern verirgert gewesen sein soll. Es ist schwer zu sagen,
ob Fichtes Studienprobleme auch mit dem nach wie vor
rohen Zustand der studentischen Kultur in Jena zusammen-

62



hingen, etwa mit der von Goethe beklagten Tatsache, ,dass
der wilde Fremdling keine Achtung vor dem Biirger hatte
und sich als ein eignes, zu aller Freiheit und Frechheit privi-
legiertes Wesen ansah.“ Besonders die Studentenorden kul-
tivieren damals nach alter Sitte und bei zunehmender Politi-
sierung ein martialisches offentliches Auftreten und nicht
selten ein wistes Renommier-, Sauf- und Fechtgebaren.
Unklar ist, inwieweit Fichte an diesem Ordenstreiben betei-
ligt gewesen sein konnte. Moglicherweise ist sein spiteres
Interesse an der Humanisierung des Studentenwesens aber
tatsichlich auf Negativerfahrungen in den frithen Universi-
titsjahren zuriickzufithren. Doch als folgsames Kind from-
mer Eltern hat sich der studiosus theologiae in Jena und
Leipzig gewiss nicht gerade aufgefiihrt, zumindest ist seine
Lust auf Speis und Trank notorisch, und schon jetzt zeigt er
sich nicht frei von ausgeprigtem Eigensinn, von Selbstge-
rechtigkeit und auch Enttduschungsverhalten gegeniiber
anderen Menschen, die schlechter und der Einwirkung un-
féahiger sind, als er voraussetzte. Irgendwann habe er jedoch
nicht mehr besser sein wollen als andere und manches un-
niitze Streben aufgegeben. Vielleicht hat Fichte die Univer-
sitdt Jena bald verlassen, weil Leipzig, das sichsische ’Klein-
Paris‘, ihm verheiflungsvoller erschienen ist. In jedem Fall
besitzt die Stadt einen attraktiveren Ruf als Jena und mag
aussichtsreichere Bewerbungschancen im Hinblick auf eine
Pfarrstelle geboten haben.!

Fichte studiert nach Jena auch in Leipzig und Witten-
berg vornehmlich Theologie, besucht aber nicht zuletzt
philosophische, philologische und juristische Vorlesungen.
Sein Lebens- und Berufsziel ist immer noch eindeutig — er
mochte Pfarrer werden und sein Talent als Prediger zur
Perfektion bringen: Ich bestimmte mich schon in den friihes-
ten Jahren fiir die Kanzel. Bereits als Student hat er darin
erste Erfolge erzielen und Anerkennung finden konnen. Mit

63



dem Studieren selber scheint er indes manche Probleme
gehabt zu haben. Spiter ist bei thm mehrfach von Versium-
nissen und betrichtlichen Liicken, von wunniiz wverlebten
Studienjabren und von seiner mangelhaften Vorbereitung
tir das Pfarramt die Rede. Viel zu oft sei er gezwungen
gewesen, seine Zeit auf ganz heterogene Dinge zu wenden.
Gleichwohl hat die jingere Forschung das erstaunliche
Spektrum seines Kenntniserwerbs als junger Theologe
nachzeichnen konnen: Ich habe iiber die meisten Gegen-
stande der Theologie gedacht, geredet und gearbeitet. Zahl-
reiche philosophische, theologische und moralisch-politische
Theoreme und Denkmotive des spiteren Philosophieprofes-
sors erweisen sich als andeutungsweise in der Studienzeit
vorgepragt — sein praktisch beseelter Moralismus, sein zwi-
schen Freiheitsbewusstsein und Willensphilosophie schwin-
dender Determinismus als Kontrastvorlage fiir das Kant-
Erlebnis, seine Auffassung der evidenzbasierten Rechtferti-
gung des Wissens und die Komplementaritit von Denken
und Glauben, seine Herz-Verstand-Wirkungstheorie, auch
seine Idee der Selbst- und Menschheitsvervollkommnung
und einer ,hoheren® Aufklirung, sein Interesse an der ,Po-
pularitit® der Predigt- und Redekunst, seine pidagogisch-
kulturpolitische Emphase sowie sein spateres Unternehmen,
Uber Sprachpflege die Erweckung und Nihrung des vater-
landischen und republikanischen Geistes der Deutschen zu
befordern. Schon der junge Akademiker hat darauf geachtet,
dass er zuvorderst im Wirkungskreis wissenschaftlich gebil-
deter pietistischer Frommigkeit studiert, dort wo er die
theologisch-dogmatische Intensivierung seines Denkens in
kritischer Distanz zur protestantischen Orthodoxie erwar-
ten kann.

Es besteht kein Zweifel daran, dass ein Lerngenie wie
Fichte bei aller Heterogenitit und Mangelhaftigkeit des
Studiums erhebliche Fortschritte in seiner intellektuellen

64



Entwicklung gemacht hat. Gegen Ende der Studienzeit
schwankt er noch zwischen dem philosophischen Determi-
nismus eines Karl Ferdinand Hommel und der pietistisch
grundierten Wissens- und Freiheitsidee. Wahrscheinlich ist
er damals auch schon von spinozistischen Gedanken beein-
flusst. Aber nach wie vor denkt Fichte in theologischen
Kategorien und will Pfarrer werden, sei er doch in den
Schulen [der Theologen] gebildet, — mit ihren Waffen zu gut
bekannt. Indes sollten alle weiteren Pline des cand. theol.
immer wieder scheitern, ein auskdmmliches Kirchenamt zu
erringen, vor allem, weil er keinen formellen Universititsab-
schluss besitzt. Diesem Dilemma werden bald der Passions-
weg der Hofmeisterei folgen, auch vielfache Geld-, Pump-
und sonstige Note, anscheinend sogar ein auflereheliches
Kind und angestrengte Versuche, als Rhetoriker und Volks-
lehrer, als Schriftsteller und Zeitschriftenherausgeber Karriere
zu machen. Keineswegs ist die Philosophie zu jener Zeit die
erste Wahl des Johann Gottlieb Fichte. Einige Fron- und
Lernjahre werden vergehen und seine Kant-Studien notig
sein, damit endgiltig der philosophische Denker in ihm
erweckt wird: Wer bis in die Tiefe seines Wesens sich bilden,
wer seyn will und nicht blofS scheinen, dessen Hauptsache
ist’s, mit Gewinn Zeit zu wverlieren, notiert der mittellose
Hauslehrer einmal.™

Desperazions Reisen

Im Oktober 1784 bricht Fichte sein Studium endgiiltig ab.
Immer wieder ist er aus reiner Geldnot zu heterogenen
Dingen gezwungen worden, nun will er sich um eine solide
Anstellung als Informator bemiihen. Eine erste Arbeitsmog-
lichkeit bietet sich im Haus des verstorbenen Gerichtsherrn
von Elbersdorf Christian Gottlieb Hihnel und seiner Ehe-
frau. Fichte kann die Aufgabe, sich um die Bildung des

65



Sohnes der Familie zu kiimmern, fiir ein Jahr bis zum Friih-
jahr 1786 wahrnehmen. Offenbar hat er in diesem Haus
aber keine besondere Rolle gespielt und wenig Anerken-
nung gefunden, denn Eva Katharina Hihnel wird ihn finf
Jahre spiter bei einem Besuch ihres ehemaligen Hofmeisters
nicht wiedererkennen. Kaum anders diirfte es zugegangen
sein seit Frithjahr 1786 auf dem Anwesen Johann Friedrich
von Helbigs, des Herrn von Gut Wolfshain, einem Ort zwi-
schen Premberg und Muskau. Hier bereitet Fichte etwa ein
Jahr lang die Zoglinge des Hauses auf ihren Besuch des
Gymnasiums in Guben vor. Aber auch in dieser Familie
dirften sich bald Spannungen zwischen dem Dienstherrn
und seinem Hausangestellten ergeben haben, denn Fichte
will von den Helbigs spiter nichts mehr wissen. Groflere
Zufriedenheit hat ihm die Tatsache gewihrt, dass er in
Dubrauke gelegentlich als Hilfsprediger auftreten darf.
Doch ungetriibt ist seine Lebensfreude auch dadurch nicht:
Ich hab mit allgemeinem Beifall gepredigt, — habe allenthal-
ben mehr Beifall gefunden, als ich verdiente, beschamenden
Beifall: bin vor etwas gehalten worden, das ich nicht bin.
Der zu wenig geforderte und unter seiner Nichtanerken-
nung leidende Hauslehrer lebt schon damals in grofler inne-
rer Einsamkeit, fast ganz ohne verniinftigen Umgang, ohne
Bekanntschaft, u. ganz aufSer Stand irgend eine solche zu
machen. Er bittet Freunde, thm aus den beruflichen und
finanziellen No6ten herauszuhelfen. Aus den Fehlern seiner
Universititsjahre habe er gelernt, nun sei er entschlossen,
das Examen nachzuholen, wofiir er allenfalls ein halbes Jahr
bendtige. Oder kann er vielleicht bei seinem Leipziger Pro-
fessor Pezold das Studium der Jurisprudenz aufnehmen,
bzw. von ihm eine andere Empfehlung erhalten? Das fragt
einer, dem es Schaam und Reue nahezu verbieten, sich
tiberhaupt noch an irgendwelche Génner zu wenden.'

66



