
135 1616 49,5

16
22

5
16

16
23

1
16

Harro 

Zimmermann

Johann Gottlieb Fichte (1762–1814) ist in der deut-
schen Ideologiegeschichte zwei Jahrhunderte lang von 

den verschiedensten Fraktionen vereinnahmt worden, 
doch in Wahrheit erweist er sich als ein mutiger Intel-
lektueller, der seinen Professorenstatus aufs Spiel gesetzt 
hat um der Selbstermächtigung der eigenen Nation 
willen. Der streitbare Aufklärer Fichte tritt um 1800 
in Erscheinung als Deutscher aus republikanischer und 
weltbürgerlicher Passion. Am Ende des 18. Jahrhun-
derts ist die politische Erregtheit um seine »Vernunft im 
Kampfe« kaum zu ermessen. In der illustren Genealogie 
von Aufklärern wie Voltaire, Lessing und Kant, Zola, 
Thomas Mann, Sartre und Habermas darf Fichte nicht 
fehlen. 

Ha
rr

o 
Zi

m
m

er
m

an
n 

  F
ic

ht
e

Bürger einer freien Welt

Königshausen & Neumann

F i chte

zimmermann_25_978-3-8260-9413-2.indd   1zimmermann_25_978-3-8260-9413-2.indd   1 13.07.2025   10:13:2213.07.2025   10:13:22



   

 
 

  

 
 

Harro Zimmermann 
— 

Fichte 
 
 



 

  



   

  

 
 

Harro Zimmermann 
 
 

Fichte 
 
 

Bürger einer freien Welt 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Königshausen & Neumann 



 

  

 
 
Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 
 
 
 
 
© 2025 
Verlag Königshausen & Neumann GmbH 
Leistenstraße 7 
D-97082 Würzburg 
info@koenigshausen-neumann.de 
 
Umschlag: skh-softics / coverart 
 
Alle Rechte vorbehalten 
Dieses Werk, einschließlich aller seiner Teile, ist urheberrechtlich geschützt. 
Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist 
ohne Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung 
und Verarbeitung in elektronischen Systemen. 
 

Druck: Printhaus, Żary, Polen 
Printed in the EU 
 

ISBN 978-3-8260-9413-2 
eISBN 978-3-8260-9414-9 
 

www.koenigshausen-neumann.de 
www.ebook.de 
www.buchhandel.de 
www.buchkatalog.de 



   

 
 

 
Der erste Zug des besseren Deutschen ist ein 
Sträuben gegen die Enge des Geburtslandes. 
 

Johann Gottlieb Fichte (1813) 
 
Sie verfolgen in mir einen Freidenker, der 
anfängt sich verständlich zu machen,  
und einen verschrieenen Demokraten; 
es erschreckt sie, wie ein Gespenst, die 
Selbständigkeit, die, wie sie dunkel ahnen, 
meine Philosophie weckt. 
 

Johann Gottlieb Fichte (1799) 
 
Fichtes erster wie letzter Grundsatz: Freiheit, 
Gemeinschaft freier Wesen. Er begann  
weltbürgerlich, hat nie aufgehört, es zu sein. 
 

Ernst Bloch (1945) 
 
Fichtes Philosophie ist ganz untergegangen, 
aber die Geister sind noch aufgeregt von den 
Gedanken, die durch Fichte laut geworden, 
und unberechenbar ist die Nachwirkung  
seines Wortes. 
 

Heinrich Heine (1834) 
 
  

 
 
 
 
 



 

 
  



   

7 

 
 
 

INHALT 
 
 

PROLOG 
 

Das Ich und kein Ende der Metaphysik ............................... 11 
 
 
VORSPIEL AUF DEM KATHEDER 
 

Jena im Mai 1794 – Der Auftritt ........................................... 35 
 

Eine Lichterscheinung? .......................................................... 35 
 
 
ERSTES KAPITEL 
 

Lehrjahre eines Verzweifelnden ............................................ 47 
 

Aventürensucht und Selbstwerdung ..................................... 47 
 

Das Universitätsverderbnis – Student in Jena,  
Leipzig und Wittenberg ......................................................... 62 
 

Desperazions Reisen ............................................................... 65 
 
 
ZWEITES KAPITEL 
 

Kant oder Die Revolution der Denkungsart ....................... 77 
 

Ein Segen für das Zeitalter..................................................... 77 
 

Die hereinbrechende Morgenröte ......................................... 88 
 
 
 
 



 

8 

 

DRITTES KAPITEL 
 

Von Zürich nach Jena ........................................................... 105 
 

Einer der himmelnächsten Geister unserer Erde ................ 105 
 

Im Laboratorium Aufklärung ............................................. 113 
 
 
VIERTES KAPITEL 
 

Der politische Professor oder  
Eine gefährliche Zeit für Jünglinge ..................................... 133 
 

Die Majestät der persönlichen Willkür ............................... 133 
 

Die Bestimmung des Gelehrten ........................................... 150 
 

Aufklärung oder Construire den Begriff deiner selbst ....... 165 
 

Das Ich und seine Ursprungstat .......................................... 173 
 

Romantische Zauberkreise ................................................... 183 
 
 
FÜNFTES KAPITEL 
   

Im Hauptnest der Jakobiner ................................................ 193 
 

Revolution en miniature ...................................................... 193 
 

Naturrecht – Freiheit – Sittlichkeit ...................................... 215 
 
 
SECHSTES KAPITEL 
 

Der Atheismusstreit ............................................................. 237 
 

Aus uns geht die Gottheit hervor ........................................ 237 
 

‚Wer hat das Recht, mich zur Verantwortung zu ziehen?‘ .. 260 
 



   

9 

SIEBENTES KAPITEL 
 

Berlin ..................................................................................... 289 
 

Flirrende Geselligkeit ........................................................... 289 
 

Auf unsicherem Boden ......................................................... 305 
 

Neues Wissen aus dem Glauben –  
‚Die Bestimmung des Menschen‘ ......................................... 311 
 

Ewiger Kampf der Freiheit Wesen –  
das freimaurerische Experiment .......................................... 320 
 

Unphilosophen, Ketzer, Tollhäusler –  
Ordnung für den Mittelsitz der Barbarei ........................... 336 
 
 
ACHTES KAPITEL 
 

Der Philosoph im Zeitalter  
der absoluten Sündhaftigkeit ............................................... 367 
 

Denker im Staatsornat? ....................................................... 367 
 

Entleerte Freiheit – Das Ich als Negativfigur ..................... 374 
 

Eine National-Universität in Zeiten der Not ..................... 383 
 
 
NEUNTES KAPITEL 
 

Im patriotischen Auftrag ..................................................... 395 
 

Deutsche Gemüther zu Entschluss und That entzünden .... 395 
 

Weltbürgerlicher Patriotismus –  
‚Reden an die deutsche Nation‘ ........................................... 423 
 

Preußische Reaktion und Haskala –  
Verlust der Gegenwart ......................................................... 451 
 



 

10 

ZEHNTES KAPITEL 
 

Die Universität – ein organisches Ganzes? ........................ 471 
 

In der Pflanzschule wissenschaftlicher Künstler................. 471 
 

Dekan und Rektor, gelehrte Positionskämpfe,  
Entpöbelung .......................................................................... 489 
 
 
ELFTES KAPITEL 
 

Die Herausforderung des Intellektuellen ........................... 501 
 

Seher der neuen Freiheit ...................................................... 501 
 

Im Volkskrieg ....................................................................... 513 
 

Das letzte Gefecht ................................................................ 523 
 
 
ZWÖLFTES KAPITEL 
 

Nachklänge – Dissonanzen ................................................. 535 
 

Der philosophus teutonicus im Widerstreit ......................... 535 
 

Mythos Fichte ........................................................................ 566 
 
 
ANMERKUNGEN ................................................................. 593 
BIBLIOGRAPHIE .................................................................. 617 
PERSONENREGISTER ......................................................... 663 

 
 
 
 
 

 
 



   

11 

 
 
 

PROLOG 
 

Das Ich und kein Ende der Metaphysik 
 
 

erühmt ist er als Gründungshaupt der nachkantischen 
idealistischen Systemphilosophie, aber seit zwei Jahr-

hunderten zugleich beansprucht als Jakobiner und Revo- 
lutionsprediger, als Pantheist, Atheist und christlicher 
Heilsdenker, als Chauvinist und Weltbürger, Liberaler und 
Antisemit, ja als Vordenker von Sozialismus und Zionismus 
und als Urvater des Nationalsozialismus, nicht zuletzt als 
Repräsentant des modernen Freiheitsgedankens und einer 
‚starken Subjektivität‘. Johann Gottlieb Fichte hat die so 
außergewöhnliche wie charakteristische Ideologie- und 
Wirkungsgeschichte eines Groß-Philosophen hinter sich. 
Doch selten gab es in den vergangenen zwei Jahrhunderten 
einen Konsens in der Frage nach seiner historischen und 
intellektuellen Signifikanz, vielleicht mit der Ausnahme, 
dass er als „erster großer Plebejer im Reich des deutschen 
Geistes der Neuzeit“ zu Wort gekommen sei.    

Der 1762 im Sächsischen geborene ‚cand. theol.‘ und 
Studienabbrecher erlebt die Ära der Französischen Revolu-
tion als geschwächte Aufklärungskultur inmitten einer 
sinnverlorenen, sich radikal verändernden Wirklichkeit. Die 
Individuen sind damals in ihrer Selbstwahrnehmung und 
Weltorientierung auf das Tiefste erschüttert. Immer stärker 
sehen sie sich einem konfundierenden Zeitbewusstsein ausge-
liefert, die Strudel historischer Kämpfe und konfliktreicher 
Diskurse muten dem bislang idealisierten Vernunftstatus der 
Menschen unerhörte ‚empirische‘ Herausforderungen zu. 

B 



 

12 

Es ist Johann Gottlieb Fichte, der selbsternannte Messias 
der Wahrheit, großgeworden unterm Seelenklima des deut-
schen Pietismus, der sich vor diesem Erfahrungshorizont 
herausgefordert sieht, die Menschen mit der medicina men-
tis seiner Philosophie zu heilen und ihnen Identitätsfindung 
und Daseinsmut zu schenken. Beides vermeint er in einer 
reflexiv verjüngten, ja vernünftigen Glaubensvision wieder-
erlangen zu können. Denn weder die Selbsterkenntnis des 
einzelnen, noch die Integrität seiner Realitätserfahrung lässt 
sich länger aus traditionalen Weltbildern, oder aus religiöser 
Sinnverheißung gewinnen, sondern das Individuum ist in 
die Pflicht genommen, dem Ansturm der historischen Kon-
tingenz kraft seines autonomen Vernunftbewusstseins zu 
widerstehen. Die glückende Beziehung des vorstellenden 
Ich zum eigenen Selbst erscheint als einzig verbliebenes 
Fundament möglicher Gewissheit von Erkenntnis, Morali-
tät und praktischer Weltorientierung. Wenn der Mental-
komplex des Idealistisch-Romantischen im Deutschland des 
späten 18. Jahrhunderts ein „mannigfaches Suchen, Experi-
mentiren, Zerstören, Verheißen, Ahnen, Hoffen“ zum Aus-
druck bringt, wie Friedrich Nietzsche schrieb, so ist es 
Fichte gewesen, der solchen Modernitätsemphasen kraft 
seiner enigmatischen Ich-Auslotung entscheidende Impulse 
vermittelt hat.    

Seine StrebungsPhilosophie sucht in der ‚Sattelzeit‘ um 
1800 nach intellektuellen Energien für die humane Vervoll-
kommnung des einzelnen in einer von Staatswillkür erlösten 
Gesellschaft. Gegen die Machtanmaßung des Spätfeudalis-
mus will der Philosoph jene Selbstermächtigungspotenziale 
des Ich mobilisieren, die dem Natur- und Vernunftwesen 
Mensch ursprünglich zueigen sind. Dabei zeigt er sich im-
mer wieder als außergewöhnlich couragierter, ja als radikal 
agierender Intellektueller, der seinen Professorenstatus aufs 
Spiel setzt um der Emanzipation der deutschen Nation wil-



   

13 

len. Als Erzieher sei jeder Gelehrte unmittelbar der Gesell-
schaft und nicht dem Staat verpflichtet, er habe sich zu den 
moralisch Besten seiner Zeit emporzuarbeiten und seine 
Unabhängigkeit gegenüber jeder Art von Heteronomie zu 
behaupten. Spätestens im so genannten ‚Atheismusstreit‘, 
der zu Fichtes intriganter Vertreibung aus dem Jenaer Lehr-
amt führt, wird klar, wie scharf der politische Professor die 
‚private‘ Publizität als Organon freier Rechtssubjekte von 
der staatlichen Gewaltsphäre abhebt: Der Staat räsonnirt 
nie, er dekretirt. Für Fichte sind Macht und Moral zwei 
antagonistische Daseinssphären, sie bedürfen der diskursi-
ven Aushandlung in Augenhöhe zwischen Bürgeranspruch 
und Herrschaftsräson. So treten das Verdienst und die Wür-
de des Geistestätigen der altfeudalen Privilegienwelt mit 
demonstrativem Paritäts-, wenn nicht Überlegenheitsan-
spruch entgegen. Wie kaum ein zweiter Intellektueller 
nimmt Fichte deshalb auch den Kampf mit manchem Prota-
gonisten der Aufklärer-Intelligenzia seiner Zeit auf, die ihr 
Reüssieren oft genug mit politischem Quietismus zu entgel-
ten bereit ist.1  

In der Selbsterfindung dieses ersten politischen Profes-
sors in Deutschland werden prototypische Konstellationen 
der historischen Intellektuellenfigur erkennbar. Der Bürger 
Fichte, nicht selten verfemt als ‚Demokrat‘ und ‚Jakobiner‘, 
verlangt coram publico die uneingeschränkte Denkfreiheit 
und den herrschaftsfreien öffentlichen Diskurs. Er ignoriert 
das traditionelle Brimborium des beamteten Professorensta-
tus, weil er die Universität zu einer Agentur der kritischen 
Bürgeraufklärung machen will. Seine Studenten behandelt 
er als präsumtive Citoyens und bemüht sich, ihnen prakti-
sche Vernunft, Selbstdenken und Ich-Stärke beizubringen. 
Es ist Fichte, der so mutig wie kaum jemand sonst die alt-
ständische Religionsauffassung als Herrschaftsideologie 
decouvrieren will und gegen den Atheismusvorwurf zu 



 

14 

Felde zieht, indem er die Lehren der orthodoxen Christ-
lichkeit als Aberglauben vor der gesamten Nation zur De-
batte stellt. Dieser „Ketzer einer ganz neuen Gattung“, wie 
der Weimarer Herzog Carl August gesagt hat, macht die 
Deutschen erstmals mit der Erscheinung des kompromiss-
los kämpferischen Intellektuellen bekannt. Kaum zu ermes-
sen ist damals die Konsterniertheit über den radikalen Phi-
losophielehrer, seine Vernunft im Kampfe gerät am Ende 
des Aufklärungsjahrhunderts mehrmals zum notorischen 
Eklat. Und doch sollte sich Fichte, der in späteren Jahren 
zum ‚populären‘ Schriftsteller und Zeitkritiker, ja zur patrio-
tischen Leitfigur wird, auch als der Intellektuellentypus 
zwischen Glanz und Elend erweisen – mit all den Ingredi-
enzien von Hochstimmung und Selbstzweifeln, Isolation 
und Missdeutung, von Ignoranz, Verunglimpfung und ent-
täuschtem Kampfesmut. Man kann diesen Philosophen 
seinem Geistesprofil nach als einen der ersten, wenn nicht 
als den ersten politischen Intellektuellen der deutschen Mo-
derne bezeichnen. In der illustren Genealogie von Aufklä-
rern wie Voltaire und Lessing, Kant und Zola, den Brüdern 
Mann und Sartre, Habermas und Grass darf Fichte nicht 
fehlen. Der Rückblick auf seine singuläre Denkergestalt und 
seinen Kampf für Freiheit und Vernunft, Ich-Souveränität 
und soziale Gerechtigkeit mag manche Ermutigung nahele-
gen angesichts der im 21. Jahrhundert wieder einmal hoch-
gefährdeten Aufklärungskultur. Johann Gottlieb Fichte, der 
gebürtige Sachse, war ein Deutscher aus republikanischer 
und kosmopolitischer Überzeugtheit und Passion, unwider-
stehlich angezogen von einem Vaterland, wo Licht ist und 
Recht. Er hat einmal geschrieben, der Einheitsbegriff des 
deutschen Volkes [sei] noch gar nicht real, […] er ist allge-
meines Postulat der Zukunft. Aber er wird nicht irgend eine 
Volkseigentümlichkeit zur Geltung bringen, sondern den 
Bürger der Freiheit verwirklichen. […] Diese wollen alle; 



   

15 

kein Volk von Sklaven ist möglich. Doch ohne ein selbst-
transparentes Denken, ohne eine Sprache, die sich an den 
aufscheinenden Welt-Bildern in den Vernunftursprüngen 
des wahrheitsfähigen Ich zu erhellen vermag, gibt es für 
Fichte keinen Zugang zur Lebenspraxis und ihrer Humani-
sierung im Geist der Freiheit. Ihm zufolge gebieten schon 
die Kommunikationsprinzipien der wechselweisen Aner-
kennung unter autonomen und ich-starken Menschen, dass 
ein deutscher Patriotismus immer nur aufgeklärt und nie-
mals selbstisch, engherzig und feindselig gegen das übrige 
Menschengeschlecht ausfallen darf.2        

Wer in der vorhandenen Realität mit emanzipatorischer 
Vernunft wirksam sein will, muss nach Fichtes Vorstellung 
das eigene Ich, das gnoseologische und weltkonstituierende 
Potenzial seines Bewusstseins erst einmal begreifen lernen. 
Es bedarf der Selbstdurchsichtigkeit des Individuums, wo 
immer noch opake Exterritorialität herrscht, sei es die des 
Leibes, der humanen Bedürfnisnatur oder des gewöhnlichen 
Alltags. Jede äußere Vorgegebenheit und innere Bewusstlo-
sigkeit muss in die Reflexionsarbeit des praxisorientierten 
Ich zurückgeholt werden, um Klarheit über den eigenen 
Seins- und Verstehensort inmitten der diffusen Weltrealität 
zu gewinnen. Was also ist Aufklärung? Sie liegt als Kernim-
puls der Wissenschaftslehre zugrunde, als Medium der un-
endlich zunehmenden Klarheit des sichselberverstehens. 
Denn nur in der Selbstreflexion kann die Erkenntnis um der 
Erkenntnis willen mit dem Interesse an Mündigkeit zur 
Deckung gelangen, der „Vollzug der Reflexion weiß sich als 
Bewegung der Emanzipation.“ Fichte will aus diesem 
Grund das altvertraute Descartesche ‚Ich denke‘ in seinen 
innersten transzendentalen Prozeduren und schöpferischen 
Potenzen aufhellen ohne jeden Rest: Die Philosophie lehrt 
uns alles im Ich aufsuchen. Dieser systematische (Re-)Kon- 
struktionsprozess sollte sich als unumkehrbar erweisen, er 



 

16 

gipfelt in jenem unstillbaren Willen zum Wissen und immer 
mehr Wissen, der weit über das hinausgeht, was das bean-
spruchte Individuum jemals zu leisten vermag. Damit do-
kumentiert der endlose Selbstthematisierungsprozess des 
Ich den Preis einer Moderne, die der Beschleunigung der 
Lebensverhältnisse, dem sich selbst aufzehrenden Druck des 
Tagesaktuellen und der Erwartung einer gewandelten Zu-
kunft ihr verheißungsvollstes Rettungsmittel entgegenhalten 
muss – die Selbstvergewisserung des vernünftigen Subjekts 
als Medium einer verstehenden und verständigen Weltge-
staltung. Bei Fichte tritt sie in Erscheinung als ‚Grundle-
gung aus dem Ich‘.3  

Für den Transzendentalphilosophen muss aus der not-
wendigen Perspektivierung des Denkens von Innen nach 
Außen und viceversa ein praktischer, ja ein „postulatori-
scher Zukunftsbezug“ erwachsen, denn das Ich hat die Auf-
lösung des überkommenen Kollektivdaseins samt seiner 
Weltbilder zu kompensieren durch ‚vernünftige‘ Beteiligung 
am Willensbildungsprozess einer erst noch zu entwerfenden 
Identität aller. Wenn nicht mehr Tradition und Sprache, 
überkommene politische Regeln und religiöse Konventio-
nen den Sozialisierungsprozess des Individuums leiten, 
muss sein Anspruch auf eine emanzipatorische Identitäts-
entwicklung neu durchdacht werden – als vernünftige An-
erkennung der ‚anderen‘ Subjekte, die verschieden und doch 
nicht verschieden und mit den gleichen Universalrechten 
ausgestattet sind. So ist für Fichte der Begriff des Ich zu-
gleich der allgemeinste und der individuellste, auf ihm be-
ruht schon seit Kant nicht nur das unverbrüchliche Sitten-
gesetz, sondern mehr noch die Chance tätiger Menschen auf 
ein künftiges Leben in einer freien Kulturgesellschaft, in der 
sich jeder einzelne seiner Selbstvervollkommnung so weit 
wie irgend möglich annähern kann. Fichte geht es um das 
souverän und vernünftig denkende Subjekt in seiner leibli-



   

17 

chen, emotionalen und interpersonalen Situation in Gesell-
schaft und Staat, der Analytiker des absoluten Ich lenkt 
keineswegs von der Wirklichkeit seiner Zeit ab. Bei Kant 
fehlte in der Architektonik der reinen Vernunft noch jene 
praktische Dimension, in der die aufgeklärten Subjekte die 
Fortschrittsprojekte von Legalisierung und Zivilisierung der 
Menschheit aus moralischem Antrieb selber voranbringen, 
bei Fichte hingegen steht diese interagierende Befreiungs-
perspektive im Zentrum des Denkens.  

Wissenschaft der Vernunft als Wissenschaft der Freiheit 
– unter dieser Losung lässt sich die explosive Liaison zwi-
schen den revolutionären Ereignissen im Frankreich von 
1789 und dem Aufklärungsanspruch eines Fichte zusam-
menfassen. Dieter Henrich hat im Blick auf den deutschen 
Idealismus von einer kosmischen ‚Supernova‘ gesprochen, 
von einer „Helligkeitseruption im philosophischen Univer-
sum“ um 1800. Wobei Fichte als ein entscheidender, wenn 
auch oftmals umstrittener Wegbereiter jener ‚idealen deut-
schen Revolution‘ gelten muss. Idealismus ist „Könnensbe-
wusstsein“ (Jürgen Kaube), es bedeutet, kraft der Verständi-
gung mit sich selber auf eine Erkenntnishöhe zu gelangen, 
die es erlaubt, den Weltzusammenhang aus vordem unzu-
gänglicher Perspektive zu betrachten. Ausgerechnet der 
kämpferische Professor Fichte – vom sächsischen ‚Gänse-
jungen‘ zum Berliner Universitätsrektor und Weltphiloso-
phen führte sein Lebensweg – ist es, der uns in der Nachfol-
ge Kants und ungleich inspirativer als Hegel jenes zeitlose 
Mirakel des menschlichen Ich-Werdungsprozesses als Pro-
blem hinterlassen hat. Bis auf den heutigen Tag geht es um 
die Frage, ob Fichtes Selbstsetzung des absoluten Ich als 
Zirkelschluss und Aporie zum verfallenen Erbe des deut-
schen Idealismus, zur abgelebten ‚Bewusstseinsphilosophie‘ 
gehört, oder ob in seiner Enigmatik immer noch Denkim- 
pulse und -bezüge von nachwirkender Herausforderung zu 



 

18 

finden sind. Wie kann dieser Philosoph dem naturalen 
Mangelwesen namens Mensch die Fähigkeit zuerkennen, 
sich als transzendentales Ego gleichsam selbstschöpferisch 
in die Wirklichkeit zu setzen, und ihm auch noch die Kraft 
zur praktischen Humanisierung seiner Lebenskultur an-
dichten? Will der deutsche Idealist Fichte die gesamte Welt-
realität quasi gottgleich und aus purem Geist konstruieren? 
Seine zeitgenössische und auch die nachfolgende Wirkungs-
geschichte wurde oft genug von dieser oder ähnlichen Fra-
gen beherrscht. Indes zeigt sich die neuere Diskurslage um 
ein einiges komplizierter.  

Hier wird des Öfteren bestritten, dass Fichte über eine 
vormoderne, historisch obsolete Ich-Metaphysik nicht hin-
ausgekommen sei, viel eher fragt man, ob er uns in seiner 
gnostischen Luzidität nicht immer noch an den Kraterrand 
eines faszinierend Unbegreifbaren führe, das in der Gleich-
ursprünglichkeit von Selbstbewusstsein, Sprache und Inter-
personalität aufzusuchen wäre: „Es kann keine demonstrier-
bare Erkenntnis vom Ursprung der Subjektivität geben“, 
heißt es etwa bei Dieter Henrich, weil jede Selbstverständi-
gung des Menschen, alles Wissen von sich in jenen Rätsel-
fragen seinen Urquell besitzt, die aus den Tiefen der Subjek-
tivität selbst hervorgehen. Bei Fichte lautet dieser 
Sachverhalt so: Wir haben den absolut-ersten, schlechthin 
unbedingten Grundsatz allen menschlichen Wissens aufzu-
suchen. Beweisen oder bestimmen läßt er sich nicht. […] Es 
soll diejenige Tathandlung ausdrücken, die unter den empi-
rischen Bestimmungen unsers Bewußtseins nicht vorkommt, 
noch vorkommen kann, sondern vielmehr allem Bewußtsein 
zum Grunde liegt, und allein es möglich macht. Keinesfalls 
sei das reale Individuum immer und per se mit „Selbstmacht 
und durchgängiger Selbstpräsenz“ ausgestattet, sekundiert 
Henrich, sondern beidem liege allzeit etwas voraus und 
zugrunde, das weder auf die Naturbestimmtheit, noch auf 
das Wissen des Ich um sich selber zurückgeführt werden 



   

19 

könne: Das Ich setzt sich selbst als sich setzend, präzisiert 
Fichte. Und weiter: Das Gefühl ist die ursprünglichste 
Wechselwirkung des Ich mit sich selbst, ehe noch ein Nicht-
Ich [etwas Wirkliches] vorkommt.  

Wenn Henrich im Einklang mit Fichte das „Phänomen 
des Ich“ als sich gleichsam uranfänglich selbst hervorbrin-
gend begreift, wird damit auf einen transzendentalen Pro-
zess angespielt, der sich seines Vollzugs bewusst zu werden 
vermag, ohne ihn als unabhängigen Vorgang objektivieren 
zu können, oder ihn reflexiv erzeugt zu haben: „Zwischen 
dem, was das Ich ist, und dem, vermittels dessen es expli-
ziert werden muss, besteht eine Differenz, sogar ein Ab-
grund“, heißt es bei Henrich. Demnach erscheint die Be-
wusstseinsfähigkeit des Subjekts zwar als ein wesentlich 
kognitives, aber ebenso dunkles und unzugängliches Selbst-
verhältnis jedes Menschen zum eigenen Ego. Dies ist nicht 
identisch mit dem intuitiven und unbezweifelbaren Wissen 
um die eigene Körperlichkeit und das Selbstempfinden des 
Individuums, sondern stellt eine präreflexive Bewusstheits-
latenz dar, die sich nicht in Subjekt und Objekt aufspalten 
lässt. Das heißt, es muss ein naturgegeben unmittelbares, 
aller Reflexivität vorausliegendes Ichheits-Potenzial vor-
handen sein, in dem Subjekt und Objekt ein und dasselbe 
sind, und kraft dessen das Ich als Produkt eines opaken 
Selbsterzeugungsprozesses erst zu seiner Erscheinung in der 
wirklichen Welt gelangen kann: Ich bin weil ich bin, u. was 
ich bin. Ich bin schlechthin durch’s seyn, liest man bei Fichte. 
Nach diesem ‚Reflexionsmodell des Selbstbewusstseins‘ 
entstammen die Genese und die geistige Leistungskraft des 
absoluten Ich einer rätselhaft bleibenden „Selbstbeziehung 
im Denken“ des Individuums. Es kann sich daher beim Ich 
des Menschen, so Henrich, nicht um eine im kruden Sinn 
empirische Wesenheit handeln. Auch Fichte hat immer wie-
der beteuert, dass jedes Selbst auf einem unbegreiflichen 



 

20 

Vernunft-Effekt beruhe. Das Ich sei letztlich identisch mit 
dem Begriff der reinen Subject-Objectivität […], das höchste 
Princip. Von einem Ende der Metaphysik könne mithin 
keine Rede sein. Henrichs Überlegungen zum Thema 
‚Grundlegung aus dem Ich‘ bei Fichte sind vielfach kritisch 
diskutiert worden, zahllose Einflüsse sind davon ausgegan-
gen auf die analytische und die Sprachphilosophie, auf phä-
nomenologische, sozialphilosophische und soziologische 
Diskurse, nicht zuletzt auf die Hirnforschung, auf die De-
batte zur Leib-Seele-Problematik sowie zur humanen Wil-
lensfreiheit.                    

Eine Frage tut sich in diesem Zusammenhang immer 
wieder auf: Gibt es seit Kant, Fichte und der Husserlschen 
Phänomenologie in der Subjekt- und Selbstbewusstseins-
philosophie ein beharrliches Desinteresse an dem realen, 
sich selbst erlebenden Individuum? Die mit dem deutschen 
Idealismus in den Blick getretene Aufspaltung des Men-
schen in ein absolutes und ein empirisches Ich hat nach dem 
Verständnis nicht weniger Philosophen immer noch „ver-
heerende“ Folgen für das Nachdenken über den Status von 
Individualität. Denn die Erfindung eines ‚reinen‘ Reflexi-
onssubjekts führe immer wieder zur Konstruktion idealer 
Entitäten und mache die Bestimmung des realen Bewusst-
seinssubjekts nahezu unmöglich. Das Problem der Subjekti-
vität sei nicht primär aus einer abstrakt bleibenden Episteme 
heraus zu begründen, sondern müsse als ihrer selbst be-
wusste Individualität aufgrund je eigener phänomenaler, 
d.h. tatsächlicher Erlebensqualitäten bestimmt werden. In-
dividualität als „Modus des Fürmichseins“ lautet demnach 
das Zentralthema, als Frage danach, wie präreflexive Subjek-
tivität mit dem Bewusstsein zusammenhängt, mittels dessen 
wir uns tagtäglich und konkret als je besondere Einzelwesen 
wahrnehmen. Der überkommenen Transzendentalphiloso-
phie im Zeichen Fichtes und auch Husserls wird der Vor-



   

21 

wurf der „Individuumsvergessenheit“ gemacht, erst die 
moderne Phänomenologie der Subjektivität sei in der Lage, 
von der Bestimmung der Erlebnisse und Erfahrungen, Ge-
dankenfolgen und Assoziationen auszugehen, in denen sich 
das reflexive Ich realiter als kontingentes, in-der-Welt-
seiendes Subjekt gewahr wird. Derart dürfe es nicht allein 
um das ‚Subjektselbstbewusstsein‘ gehen, sondern auch und 
vor allem um das ‚Individualselbstbewusstsein‘, zwischen 
beiden bestehe freilich ein notweniger Zusammenhang. 
Entgegen der transzendentalen Bestimmung des absoluten 
und reinen, also eines sich selbst anschauenden Ich bei Fichte, 
bemüht man sich in phänomenologischer Perspektive heute 
um eine Bestimmung des „Ichpluralismus“ von Individuali-
tät. Das universell transzendental konditionierte Subjekt 
kann demnach nur deshalb zu einer mit sich identischen 
Einzelerscheinung werden, weil es auch als ein reales Ego 
daherkommt. Als „Mischwesen“ ist der einzelne in seiner 
universalen selbstreflexiven Grundstruktur zwar mit allen 
anderen Subjekten vergleichbar, aber erst als empirisches Ich 
im Gesellschaftszusammenhang kann er zu einer für-sich-
seienden Individualität werden. (Lambert Wiesing). Dass 
Selbstbewusstsein als unmittelbare Anschauung und selbst-
konstitutive Urhandlung eines Ego mit der Herausbildung 
seiner empirischen Individualität ineins gesetzt werden 
könne, sei daher als aporetisches Reflexionsmodell grund-
sätzlich abzulehnen. Man solle den Rekurs auf das so ge-
nannte absolute Ich fallenlassen und den Termini Selbstbe-
wusstsein und Subjekt eine andere, maßvollere Bedeutung 
unterlegen – als unmittelbares Bewusstsein, das von diesem 
Bewusstsein selbst besteht. Gefordert sei eine unhintergeh-
bare, also „nicht-egologische“ Selbstbewusstseinstheorie, die 
Wissensevolution eines transzendentalen Ich könne man 
nicht à la Fichte gleichsetzen mit der Genese einer konsis-
tenten Individualität mitten im Leben. (Manfred Frank). 



 

22 

Eine deutliche Distanz gegenüber Dieter Henrichs 
Fichte-Position hat auch Jürgen Habermas eingenommen, 
der die transzendental-idealistische Subjektivitätstheorie für 
monadologisch, solipsistisch und zirkulär hält und von 
„Aporien der Selbstthematisierung“ spricht. Schon Fichte & 
Co. hätten nichts anderes vollzogen als Akte des sich in 
„vergeblicher Selbsttranszendenz verzehrenden Subjekts“, 
und die seien nach wie vor inkompatibel mit jeder Moderni-
tät, weil dunkel und uneinsichtig, ja unhaltbar und bloß 
metaphysisch. Dem Anspruch der Diskursinteraktion wer-
de eine Subjektivitätstheorie in idealistischer Tradition vor 
allem deshalb nicht gerecht, weil sie keinerlei Anschlussfä-
higkeit gegenüber historischen Entwicklungen erkennen 
lasse. Wenn Habermas von zirkulärer Argumentation bei 
Fichte und Henrich spricht, so setzt er ihr den empirischen 
kommunikativen Vergesellschaftungsprimat gegenüber. Indi-
viduierung erfolge zuvörderst auf der Grundlage sozialer 
und symbolgesteuerter Interaktionen, zwar sei auch das 
Selbstbewusstsein eine Tatsache, bestritten aber wird seine 
epistemische Relevanz für die Ich- und Weltorientierung 
sowie für jede Praxis von Intersubjektivität. Die Transzen-
dentalphilosophie ist für Habermas seit je außerstande, die 
Wirklichkeit der Zeiten zu erfassen: „Das Sichwissen, das 
für Selbstbewusstsein konstitutiv ist, muss in der Weise 
expliziert werden, dass sich das Subjekt auf sich wie auf ein 
beliebiges Objekt bezieht und von seinen Erlebnissen, wie 
von beliebigen Sachverhalten, eine Beschreibung gibt, aber 
mit der intuitiv durchschlagenden Gewissheit, selbst mit 
diesem Objekt bzw. diesen Sachverhalten identisch zu sein. 
Dieser begriffsstrategische Zwang führt, wie Henrich selber 
mit aller wünschenswerter Klarheit entwickelt, in einen 
Zirkel.“ Doch der Angesprochene hat sich allenthalben 
geweigert, den Ursprung von Subjektivität gleichsam zu 
vergegenständlichen, man könne ihn immer nur als hypo-



   

23 

thetische Genese voraussetzen, unmöglich sei es, eine restlose 
Klärung des Grundsachverhalts der Kohärenz von Ich-Sein 
und Weltverstehen zu erreichen. Fichtes ursprüngliche Ein-
sicht in die vorreflexive Ich-Genese müsse demnach ge-
wahrt bleiben als das so tief verankerte wie inspirierende 
Faszinosum der Subjektwerdung. Das transzendental-
idealistisch bestimmte Ich stelle letztlich ein reines Selbst-
verhältnis im Denken des Menschen dar, einen „Indifferenz-
punkt von Intentionalität und Wirklichkeit“, vermeinte und 
reale Welt fielen dabei ineins, heißt es bei Dieter Henrich.   

Habermas’ Verurteilung der Ich-Metaphysik als Rück-
fall eines epistemisch zirkulären Denkens ins Vormoderne 
ist (nicht nur) seitens der Fichte-Forschung widersprochen 
worden. Schon Kant und Hegel hatten metaphysische Fra-
gen als jeder menschlichen Vernunft unabweisbar zugehörig 
erklärt, Fichte ist ihnen auf seine Weise gefolgt. Was für 
Habermas u.a. den Verdacht auslöst, die Subjektivitätstheo-
rie des deutschen Idealismus befinde sich zumal bei Fichte 
in gefährlicher Nähe zu einer Metaphysik der starken In-
haltlichkeit, weshalb sie grundsätzlich zu verwerfen sei. 
Dem entgegen fragt man in der Fichte-Forschung, ob philo-
sophisches Denken vom Anspruch des Metaphysischen 
jemals getrennt werden könne. Man möchte stattdessen im 
Medium der Transzendentalphilosophie immer wieder An-
läufe unternehmen, um die subtilen Verflechtungen von 
Individuation und Realitätsbewusstsein in ihrer je einzigar-
tigen Tiefe und Komplexität neu zu durchdenken. Es bleibe, 
so heißt es, die Frage nach einem „überzeugenden Ver-
ständnis der selbständigen Welt im Rahmen eines struktu-
rellen Primats der Subjektivität des nach wie vor metaphysi-
schen Selbst- und Weltverständnisses des Menschen.“ 
Keineswegs treffe zu, dass Fichte die Welt allein und naiver-
weise aus dem Ich heraus habe erklären wollen, ein solcher 
Vorwurf sei zurückzuführen auf die „sozialnaturalistische 



 

24 

Verkürzung von Intersubjektivität und Verständigung.“ Im 
Übrigen könne historisch gesehen von einer ‚nachmetaphy-
sischen‘ Moderne à la Habermas nicht sinnvoll gesprochen 
werden. Vielmehr sei eine revidierte Metaphysikauffassung 
auf der Höhe spätmodernen Philosophierens dringend von-
nöten.  

Gewarnt wird deshalb nicht nur vor einer „Individuali-
tätsvergessenheit“ in den so genannten exakten Wissen-
schaften, sondern auch vor der „Naturalisierung“ des Geis-
tes in hermeneutischen Fächern. Man müsse vielmehr sehen, 
dass so wesentliche menschliche Grundbestimmungen wie 
Denken, Sprechen und Handeln, soziale Institutionen, reli-
giöser Glaube, politische Ordnungen, Kunstwerke etc. 
Wirklichkeiten bezeichnen, die schon Kant dem ‚Reich der 
Freiheit‘, also der Welt des Intelligiblen zugeordnet habe: 
„Wer auf das Sein mit der Frage der Intelligibilität blickt, 
dem blickt es intelligibel entgegen“, heißt es heute etwa bei 
Robert B. Pippin. Weder hält man es für möglich, die Sub-
jektproblematik mittels einer epistemisch unzureichenden 
Theorie der sozialen Lebenswelt zum Verschwinden zu 
bringen, noch die Philosophie überhaupt dem Primat von 
Sozialtheorie, Ethik und politischer Philosophie zu unter-
stellen. Die Philosophie reflektiere zwar die reale menschli-
che Praxis, sie gäbe jedoch ihre eigene Identität preis, wollte 
sie sich gleichsam auf die Selbstverdoppelung von Lebens-
welten einlassen. Infolge des Vorwurfs einer angeblichen 
Erschöpfung der Bewusstseinsphilosophie drohe man hinter 
den deutschen Idealismus zurückzufallen, die besondere 
Perspektivik und ‚Jemeinigkeit‘, das opake Reflexionsspiel 
der Ich-Ingredienzien bei jeder realitätsgerechten Identi-
tätsbildung werde verkannt. Nur der urteilende Verstand 
wisse demnach, was es heißt, überhaupt zu denken, irgend-
etwas in gelungener Weise auf Objekte bezogen zu denken, 
ja er bestimme für sich selbst, was seine praktische Bedeu-



   

25 

tung sei und gebe sich dafür auch die eigenen ‚Gesetze‘. 
Schon Kant habe gesagt, dass die „Vernunft [in Bezug] auf 
die Natur nicht bettle, sondern gebiete.“  

Dementsprechend vollziehe sich der Konstitutionspro-
zess des Ich in der Moderne als eine Form freier Reflexivität 
und moralischer ‚Selbstgesetzgebung‘, und erschöpfe sich 
keineswegs im Erwerb einer interaktiven Rollenidentität 
und kommunikativen Kompetenz. Wenn Philosophie eine 
Form des „nichtfestgestellten Denkens“ sein soll, könne man 
das Subjekt-Objekt-Erkenntnismodell nicht umstandslos 
durch ein Subjekt-Subjekt-Kommunikationsmodell ablö-
sen, denn die Leistungen des individuellen Bewusstseins 
gegenüber der Wirklichkeit seien keineswegs reduzierbar 
auf die soziale Verständigungspraxis. Zumal sich auch die 
komplexen Operationen der Vernunft nicht gleichsetzen 
ließen mit dem „Modus einer Zirkulation sprachlich verket-
teter Gründe [im] Fluss der Kommunikations- und […] 
Denk- und Bewusstseinsprozesse“ handelnder Subjekte. 
Vielmehr seien sie als relativ autonome Areale von Selbst-
bewusstsein, Selbstreflexion und moralischer Selbstbestim-
mung für jede Emanzipation des menschlichen Individuums 
unverzichtbar. Ja, vom Erkenntnispotenzial des Ich sich 
selbst gegenüber hänge nicht weniger ab als die moralische 
Kultivierung des Zivilisationsfortschritts. Alles in allem, 
heißt es, liege die philosophische Bedeutung Fichtes und des 
deutschen Idealismus mit ihrer „radikal voraussetzungslo-
sen Untersuchung der Voraussetzungen des Denkens“ und 
ihren Leitbegriffen Freiheit, Vernunft und Selbstbestim-
mung des Menschen nicht hinter, sondern immer noch vor 
uns. So kann der Transzendentalphilosoph Fichte, durchaus 
gleichrangig mit Kant und Hegel, als intellektueller Bezugs-
punkt in den Blick jener Nachgeborenen rücken, die von 
der „Unvermeidbarkeit metaphysischer Prämissen bei der 
Artikulation des modernen Selbstverständnisses“ ausgehen, 



 

26 

und ihre Nachdenklichkeit immer noch dem Mirakel der so 
freien wie unerschöpflichen Reflexions- und Kreationskräfte 
des moralisch selbstbestimmten Subjekts widmen wollen. 
(Carlos Oliveira).4   

Dem Aufklärer Fichte ging es in der transcendentalen 
Kunst seit je um das Reflektieren auf die eigenen Reflexio-
nen. Bis auf ihren letzten Rest hat er die Selbstdurchsichtig-
keit des denkenden Ich nachvollziehbar, ja anschaubar ma-
chen zu können geglaubt. Denn das Wissen analysiere sich 
gleichsam selber, eben weil es Wissen, ein für sich ist, 
schreibt er, und so habe es um ein scheinbar einfaches 
Grundproblem zu gehen, um die von der wirklichen Wahr-
nehmung im Bewußstsein unabhängige Demonstration die-
ses Bewußtseins. Ist bei Kant vom Ich, diesem ‚höchsten 
Punkt‘ der Philosophie, als einer „an Inhalt gänzlich leeren 
Vorstellung“, als reiner Apperzeption und abstrakter Spon-
taneität die Rede, erscheint es bei Fichte als ebenso beobacht-
bares wie transparentes, das Selbst- und Weltverstehen des 
Menschen erschließendes, dabei praktisch inspiriertes Er-
kenntnisaggregat. Fichte spricht sogar von einer Identität 
des Ideal= und RealGrundes, = der Identität des Anschau-
ens und Denkens. Kant hat die Möglichkeit einer unmittel-
baren Ich-Apperzeption des Individuums bestritten, das 
‚reine‘, allem urteilsfähigen Denken vorausliegende Selbst-
bewusstsein blieb für ihn ohne jede Eigenschaft und Quali-
tät, wegen seiner Nichtsinnlichkeit konnte es niemals Ge-
genstand einer gesicherten Erkenntnis sein. Von ihm sei 
immer nur bekannt „dass es ist“, niemals aber, „was es ist“, 
oder „wie es sich erscheint.“ Fichte hingegen expliziert ei-
nen Bewusstseinsbegriff, in dem das Subjective und das 
Objective gar nicht zu trennen, sondern absolut Eins und 
ebendasselbe sind. Ein solches Bewusstseyn sonach wäre es, 
dessen wir bedürfen, um das Bewusstseyn überhaupt zu 
erklären.  



   

27 

Mehr noch, Fichte verbindet seine Subjektivitätstheorie 
mit der Vorstellung vom Aufscheinen eines immanenten 
Lichtes im Ich, die zurückgeht auf den platonischen Sinn 
von ‚theoria‘ als innerem Prozess des reinen Schauens, eines 
Wahrheitsgewinns vermöge ideenfundierter visueller Evi-
denz, jener höchsten aller Reflexionsformen des Menschen. 
Während für Kant ein Übersprung der Begriffe ins Un-
denkbare, in die „mystische Erleuchtung“ und „Schwärme-
rei“ etwa eines Emanuel Swedenborg, den Tod des Philoso-
phierens bedeutet, geht jene ‚anschauende Göttersprache‘ 
der Romantiker in der Tradition Platons auf Fichte zurück. 
Ein Illusionstheater, ein Wortzauber der Ich-Illumination 
ist möglich geworden aufgrund seiner Idee vom Schweben 
der Einbildungskräfte. Er weiß, die Philosophie ist keines-
wegs der Inbegriff des Lebens selber, sondern nur sein Bild. 
Aber die in der Philosophie errungene Klarheit mit dem 
Leben zu vereinigen, das geht. Grundsätzlich habe man 
davon auszugehen, dass die realen Dinge adäquate Bestim-
mungen unsers reinen Ich seyen. Jedes aus Wahrnehmung 
gewonnene Wissen und jedes Urteil in der Wirklichkeit wie 
in der Philosophie sei letztlich als konstruiert zu betrachten, 
schreibt Fichte, und so beruhe auch der Zauberkreis aller 
Wissenschaften unverzichtbar auf Abstraktionen, Spekulatio-
nen und Anschauungen. Nur deshalb kann der Philosoph 
die emphatische Aufforderung an seine Studenten richten: 
Construire den Begriff deiner selbst. Die Einbildungskraft 
gilt Fichte geradezu als transzendentale UrPhantasie, für 
das empirische Bewußtseyn [sei sie eine] völlige Schöpferin 
und Schöpferin aus Nichts, alles im absoluten Ich sei so 
durchscheinend wie substanzialistisch. Gleichsam ab ovo 
vermag die Einbildungskraft die vorstellbare Basis für die 
rationale Thathandlung des reflexiven Bewusstseins, ja der 
genuinen Ich-Konstitution zu generieren: Ein System des 
Wissens ist nothwendig ein System blosser Bilder, ohne alle 



 

28 

Realität, Bedeutung und Zweck. Weshalb es die Wissen-
schaftslehre auf sich nehmen kann, alle Erscheinungen der 
Wirklichkeit als irisierende Gestalten von Verstandestätig-
keiten, als inneres Bildsein vor Augen zu stellen. Ihre Her-
vorbringungen bestehen also in einem spezifischen Modus 
des sinnkonstituierenden Sehens, ja in einem Gesicht: das 
Dasein werden zu sehen, welches durch den Verstand ge-
setzt sei, oder ein Sichsehen des geistigen Sehens, des inneren 
Auges. Für Fichte gilt im Widerspruch zur abstrakten Kate-
gorialität aller Erkenntnisbedingungen bei Kant, dass eine 
Anschauung des in sich handelnden Ichs möglich [ist]. Die 
Anschauung des Ichs ist aber nichts Fixiertes, ruhendes, son-
dern ein handelndes Ich.  

Immer wieder hat Fichte für das Philosophieren den 
meisterhaften Rhetoriker eingefordert, wenn nicht sogar 
den Dichter, handelt es sich bei seinen eigenen Reden und 
Vorlesungen doch um symbolisch aufgeladene Illuminatio-
nen, um metaphorisierende Lichtspiele, um ein anschauli-
ches Intelligieren, letzten Endes um bloße Erdichtung. Fich-
te schreibt: Wer richtig räsoniert, erfindet auch; und wer 
erfinden will, muß räsoniren können, geht es bei der trans-
zendentalen Philosophie doch darum, dass nicht geradezu 
vorgestellt, sondern daß das Vorstellen vorgestellt wird. Bei 
jedwedem Akt von Erkenntnis und Wissen ereignet sich ein 
inspiratives Einleuchten, es kommt zu einem Lichtfunken, 
ja zu einem Blitz, alle Vorstellungen treten in der anschau-
enden Selbstbetrachtung des Ich als schlaglichtartige Bilder-
ströme in Erscheinung. Es ist letzten Endes ein fluktuieren-
der lichter Evidenzpunkt im gleißenden Prozess der 
Selbstkonstruktion des Bewusstseins, der den Hörer/Leser 
vorbereitet auf das mögliche Sichtbar- und Spürbarwerden 
von etwas Außerordentlichem, noch nie Wahrgenomme-
nem. Dabei kann es nicht primär um ein propositionales 
Denken gehen, sondern es handelt sich um einen Prozess 



   

29 

der ich- und welterschließenden Visualität, um die äußerlich 
in Begriffe und Worte gefasste Aussage des Selbstbeschauens. 
Denn allem Denken sei ein Auge eingesetzt: Das Auge ist 
die Wurzel der Welt. In diesem Sinne versucht Fichte mit 
immenser Sprach- und Illusionskraft, den opaken Innen-
raum des reflektierenden Vernunft-Ich als ein Kontinuum 
von Geistesfunken und Zeichenfluten, als Geflacker von 
sinnbildenden Helligkeitsimpulsen transparent zu machen, 
d.h. seine Evidenzchancen mithilfe heuristischer, gleichsam 
experimenteller Suchbilder und figürlicher Artefakte zu 
illuminieren: Aus der Finsterniß zum Lichte soll jeder ein-
zelne geführt werden können, bis in das Innerste seiner 
Selbstanschauung hinein, dem Kern aller moralisch fundier-
ten Wandlungsfähigkeit des Menschen. Dabei sei das ex-
pandierende Wissen des Ich von sich selbst allenthalben 
geprägt durch den Erscheinungsprozess des zunehmend 
Vernünftigen, des Unverbrauchten und Explorativen. Fich-
tes Frage lautet: Wie ist es […] möglich, durch die Sprache in 
ein ganz neues, bisher nie betretenes Gebiet des Denkens 
hinüberzuführen? In der vernunftstrukturierten Ich-Welt 
der Menschen möchte der Philosoph eine Ahnung davon 
vermitteln, wie jene verborgenen lumineszenten Bewusst-
seinsquellen zu gewärtigen sind, die das Gegenlicht zu allen 
Seh- und Sinnverlusten der eingetrübten Aufklärung seiner 
Zeit speisen. In der Philosophie gehe es immer wieder um 
etwas, das gar nicht gesagt, noch begriffen, sondern nur an-
geschaut werden kann.  

Grundsätzlich gilt für Fichte, dass er auf der Selbst-
transparenz der vernünftigen, das heißt befreienden Wissens-
evolution der Menschheit besteht (Die Vernunft ist nicht 
Individuum, sondern Gemeine), dies allerdings aus der Per-
spektive des Christentums als einem modernen Vehikel der 
geistigen Ansicht. Erst kraft eines vernunftgesicherten Glau-
bens werde jeder einzelne selbsttätig hinaufsteigen können 



 

30 

zu seiner Identitätsfindung als autonomes und egalitäres 
Menschenwesen, erklärt Fichte, denn der Glaube falle zu-
sammen mit dem Erweckungs- und Heilungserlebnis des 
Absoluten, der humanen Sinn- und Pflichtordnung in Frei-
heit. Allein dieses Bewusstsein werde dem Menschen einen 
eigenständigen Weg aus der Finsterniß zum Lichte eröffnen. 
Am Ende soll die Erscheinung Gottes das Ich und das 
Nicht-Ich in einem idealen Verbund vernünftiger Geister, in 
einer Welt des Intelligiblen auflösen, einem Sein voller Agi-
lität, reiner Durchsichtigkeit, Licht, nicht das Licht zurück-
werfender Körper. Der Weg allen sonnenverwandten Geistes 
folgt also keiner Glaubensmetaphysik, sondern soll be-
stimmt sein durch das freie Erkenntnis-Phantasie-Spiel der 
schwebenden Einbildungskräfte im Ich. So erweist sich der 
transzendentale Philosoph als gleichsam kunstfertig experi-
mentierender Metaphysiker des vernünftigen Wissens. Und 
in gleicher Weise ist auch sein entfalteter Begriff von Auf-
klärung zu verstehen, als wachsende Klarheit der inneren 
Bilder des sich selbst betrachtenden Bewusstseins. Bei aller 
philosophischen Kritik an Fichtes Reflexionsmodell einer 
selbstevidenten Ich-Konstitution wird man konzedieren 
müssen, dass ohne sein Illuminations- und Bildertheater der 
‚intellektuellen Anschauung‘ die szientifisch irrlichternden, 
so federnd und ironisch beschwingten Frühromantiker, 
auch die ihnen folgende artistisch-reflexive Ästhetik der 
Moderne kaum denkbar gewesen wären.5  

Verschiedenste Leucht- und Zündstoffe der Ich-Philo- 
sophie Fichtes sind nicht nur bei Frühromantikern wie 
Novalis und Friedrich Schlegel, sondern auch in Hölderlins 
Roman ‚Hyperion‘ und vor allem in dem Dramenfragment 
‚Der Tod des Empedokles‘ wirksam geworden. Die tragi-
sche Denker- und Heldengestalt Empedokles – ein griechi-
scher Philosoph, Dichter und Redner auf Sizilien, den 
Hölderlin vor dem Hintergrund der Französischen Revolu-



   

31 

tion auf das Symbolmaß der Jenaer Studentenunruhen 
bringt – wird als politischer Mahner und Warner des Volkes 
von seinen Feinden aus dem heimatlichen Agrigent verjagt 
und geht ins Exil, wo er irgendwann den Freitod im Ätna 
suchen sollte. Nur noch von seinen Jüngern ist der geniale 
Mann dereinst besucht worden. Scheitern musste er am 
Anspruch seines titanisch aufbegehrenden Denk- und Le-
bensreformwerks, denn zu einer Art Gott habe er sich ma-
chen wollen „und sprachs im frechen Stolz heraus. […] Er 
ist mit grenzenloser Oede nun gestraft.“ Als „schaamloser 
Lästerer“ und als Volksaufwiegler sei Empedokles oftmals 
empfunden worden: „Daß Einer so die Menge bewegt, mir 
ists, / Als wie wenn Jovis Bliz den Wald / Ergreift. […] 
Mein ist die Welt, und untertan und dienstbar / Sind alle 
Kräfte mir, / zur Magd ist mir / Die herrnbedürftige Natur 
geworden.“ So entsteht in Hölderlins Tragödienfragment 
ein kritisch bewunderndes Reflexionsbild des welt- und 
wortmächtig einhergehenden Ich-Philosophen, jenes ver-
meintlichen Jakobiners, den man im Atheismusstreit mit 
Ranküne aus dem Amt gejagt hat. Der Fichte-Student 
Hölderlin hat ein literarisches Monitum zum Thema der 
Größe und Tragik des modernen Intellektuellen geschaffen, 
das in mancher Beziehung dem Goetheschen ‚Faust‘ nahe-
steht.6   

Dort im ‚Walpurgisnachttraum‘ lässt es der wissens- 
und machtsüchtige Held allerdings an ironischer Selbstre-
flexivität nicht fehlen: „Die Phantasie in meinem Sinn / Ist 
diesmal gar zu herrisch. / Fürwahr, wenn Ich das alles bin, / 
So bin ich heute närrisch.“ Noch prononcierter liest man in 
Mephistopheles‘ Gespräch mit dem Baccalaureus: „Dies ist 
der Jugend edlester Beruf! / Die Welt, sie war nicht, eh‘ ich 
sie erschuf, / Die Sonne führt‘ ich aus dem Meer herauf, / 
Mit mir begann der Mond des Wechsels Lauf. / […] Wer, 
außer mir, entband euch aller Schranken / Philisterhaft ein-



 

32 

klemmender Gedanken? / Ich aber frei, wie mir’s im Geiste 
spricht, / Verfolge froh mein innerliches Licht, / Und wandle 
rasch, im eigensten Entzücken, / Das Helle vor mir, Finster-
nis im Rücken.“ Im ‚Faust‘ tritt der Kritik am juvenilen 
Titanismus das Bild des neuzeitlichen, auf fatale Weise wis-
sens- und erfolgssüchtigen Menschengeistes zur Seite, der 
nur zu leicht dem eigenen Gedankensuggestiv verfällt: „Ich 
fühle mich bereit, / Auf neuer Bahn den Äther zu durch-
dringen, / Zu neuen Sphären reiner Tätigkeit. / Hier ist es 
Zeit, durch Taten zu beweisen, / Dass Manneswürde nicht 
der Götterhöhe weicht.“ Goethe hat in seiner Tragödie das 
Vermessene und Tragische jener „Neusten“ im Auge, die 
sich in ihrem Selbstermächtigungsdrang so „grenzenlos 
erdreusten.“ Gemeint ist nicht zuletzt jener Paradigmen-
wechsel von der „auf Ehrfurcht gegründeten“ Gelehrtenge-
neration zu einer quasi revolutionären Professorenschaft, 
die gemeinsam mit ihren Studenten Gesinnungen statt Wis-
senschaft verbreiten und alles Denken auf abstrakte und 
naturwidrige Gleichmaße bringen will.  

Auch Fichtes Philosophie gehört für Goethe zu dem 
Syndrom jener „Transzendierenden“, die sich mit fatalen 
Folgen der intellektuellen Hybris einer Welt- und Men-
schen-Neuschöpfung verschworen haben. Wenn Mephisto-
pheles über den Alchemisten Doktor Wagner sinniert, der 
in seinem Laboratorium mithilfe von „Apparaten zu phan-
tastischen Zwecken“ ein künstliches Menschenwesen herge-
stellt hat, so zeichnet sich dahinter kaum weniger bedroh-
lich das Ideenphantasma um den Philosophen Fichte ab. 
Denn der will ja gleichermaßen „mit meinem Geist das 
Höchst‘ und Tiefste greifen, / […] Und so mein eigen Selbst 
zu ihrem Selbst erweitern.“ Faust verkörpert den selbstent-
fremdeten homo sapiens der Moderne, dessen Wissens- und 
Machtwahn ihn in eine prekär zugespitzte Lebenslage ge-
bracht hat. Der Ich- und Ideen-Schöpfer im Reich der Wis-



   

33 

sensevolution und der technische Produzent des „artig 
Männleins“ behaupten nur auf unterschiedliche Weise, dass 
sie die Naturwirklichkeit aus ihrem Selbst heraus künstlich 
neu „setzen“ und alles „Erfahrungswesen“ unbeachtet las-
sen können. In Goethes Dramenwerk, diesem „seltsamen 
Gebäu [samt] sehr ernsten Scherzen“, wird hinter dem furio-
sen Welteroberer Faust schemenhaft auch die Gestalt eines 
Fichte erkennbar, als Paradigma jener ‚veloziferischen‘ Mo-
derne mit ihrem Willen zu hypertrophem Wissen und na-
turfeindlicher Machbarkeit. Im Blick auf die Malaisen der 
rationalistischen Zivilisation und in der Erwartung, dass die 
Menschheit künftig immer wieder durch die ‚Neusten‘ exis-
tenziell herausgefordert wird, hat Goethe den Wider-
spruchsgeist Fichte mitgenommen auf die Grand Tour sei-
ner poetischen ‚Welt- und Völkergabe‘ durch „absurde und 
konfuse“ Zeitläufte.7 
  



 

  



   

35 

 
 
 

VORSPIEL AUF DEM KATHEDER 
 
 

Jena im Mai 1794 – Der Auftritt 
 

Eine Lichterscheinung? 
 
 

ein Name ist längst zum Fanal geworden, als er in der 
Jenaer Kollegienkirche den Vorlesungsreigen über die 

‚Bestimmung des Gelehrten‘ aufnimmt. Es ist Freitag, der 
23. Mai 1794, gegen 18 Uhr. Im Hörsaal tummeln sich an 
die fünfhundert Studenten, alle sind aufgebracht, von unbe-
schreiblichem Jubel ist die Rede: Das große Auditorium in 
Jena war zu eng; der ganze Hausflur, der Hof stand voll, auf 
Tischen und Bänken standen sie übereinander. Selbst Schiller, 
Wilhelm von Humboldt und andere Kollegen, auch Hono-
ratioren der Stadt sind unter den Versammelten. Mancher 
Interessierte findet keinen Platz, weshalb er an diesem Tag 
das Erlebnis eines gewagten Spektakels versäumen muss – 
die öffentliche Selbsterfindung des politischen Professors 
Johann Gottlieb Fichte. Schon seit Längerem hat man die-
sem philosophischen Großereignis entgegen gefiebert: „Ihr 
Name tönt vor allen und die Erwartung ist auf das höchste 
gespannt, freilich wohl auch mit deswegen, weil man Sie für 
den mutigsten Vertheidiger der Menschenrechte hält, von 
welchen mancher Musensohn eine ganz eigene Vorstellung 
haben mag“, schreibt ein Freund an den Philosophen wenige 
Tage vor seiner Ankunft in Jena. Hat es in der Universität, 
die doch als ‚Treibhaus der Kantischen Philosophie‘ gilt, 
jemals ein so großes und erregtes Auditorium gegeben? 
Wohl nur fünf Jahre zuvor bei Friedrich Schillers berühmter 

S 



 

36 

Antrittsvorlesung über das Studium der Universalgeschichte. 
Aber der ist daraufhin kein Freund des akademischen 
Nachwuchses geworden. Und seit dem kürzlichen Fortgang 
des renommierten und beliebten Kantianers Karl Leonhard 
Reinhold fühlen sich die Jenaer Studenten einigermaßen 
verwaist. Jetzt aber der Auftritt seines Nachfolgers, des 
berüchtigten Autors der Revolution und der Denkfreiheit.1  

Mag Fichte beim ersten Anblick auch als ein Mann von 
gewöhnlicher Statur erscheinen – „schwarz und klein“ sei 
er, schreibt Wieland, und der Medizinprofessor Gruner 
spricht bald von kurzgeratener „dickstämmiger Ichheit“ –, 
doch überlebensgroß erstrahlt der Nimbus des ‚jacobini-
schen‘ Schriftstellers und angeblichen Kant-Intimus. Auf 
viele Zeitgenossen wirkt dieser 32jährige Philosoph erra-
tisch. Hier und dort wird er als kraftvoll, zornig und kamp-
feslustig beschrieben, sein Tonfall sei harsch, durch wenig 
Humanität gemildert und nahezu beleidigend, man attestiert 
ihm schneidige und herrische Züge. Ein kompakter, musku-
löser Wuchs auf gekrümmten Beinen, ein narbiges Gesicht 
mit breiter Stirn zeichnen ihn aus, eine prägnant hervortre-
tende Adlernase, dunkles, auf die Schultern fallendes 
Haupthaar, ein stechender, glutvoller Blick unter „in wo-
genden Furchen sich vereinigenden Augenbrauen“, die 
Stimme volltönend bis schrill und von raumgreifender, ge-
schliffener Wortmacht, die ganze Person eine energiegela-
dene Ich-Performance im schlichten, aber respektablen Ha-
bitus. Manch einem kommt es so vor, als habe dieser 
Philosoph der ganzen Welt den Krieg erklärt, und tatsäch-
lich sollte er sich bald öffentlich zu einer Vernunft im 
Kampfe bekennen. Während Schiller behauptet, dass zwi-
schen dem „Katheder und den Zuhörern eine Art von 
Schranke ist, die sich kaum übersteigen lässt“, werden Fichtes 
fulminante Vorträge sein Publikum von jetzt an nahezu 
mühelos in ihren Bann schlagen. Doch scheint er mehr be-



   

37 

wegen zu wollen als nur die akademischen Gemüter. Nach 
einiger Zeit geht das Gerücht um, der neue ‚Professor 
extranumerarius‘ habe manchmal in Reitermontur, gespornt 
und gestiefelt und stampfenden Schrittes die akademische 
Bühne betreten, um aus seiner Vorlesung einen famosen 
Denkerauftritt aus dem Stehgreif zu machen.  

Die freie Rede eines freien Mannes, statuarisch auf der 
Empore und mit gebieterischer Handbewegung, das sollte 
in der Universitätsstadt nicht nur unter den Studenten 
sprichwörtlich werden. Verkörpert dieser Fichte tatsächlich 
in seinem „ganzen Äusseren […] einen Menschen, der voll-
kommene Geistesfreiheit, mithin Kühnheit und Originalität 
besitzt?“ Keineswegs zufällig ist er von der Weimarer 
Machtspitze unter Führung der Minister Voigt und Goethe 
an die illustre alma mater Jenensis berufen worden – in der 
Tat eine „Kühnheit, ja Verwegenheit“, gleichwohl mit Ge-
nehmigung des Herzogs Carl August. Der hasst eigentlich 
das Bestreben von Gelehrten, „Einfluß in Staats Sachen zu 
haben.“ Doch dieser wohlbedachte Coup der Obrigkeit 
scheint geglückt zu sein. Man möchte nicht nur bei den 
Jenaer Bürgern die Botschaft bekräftigen, dass die so kleine 
wie berühmte Geistesmetropole, das „liebe närrische Nest“ 
(Goethe), jetzt wieder neu zu leuchten beginne. Einige Tage 
nach der legendären Inthronisation kann der frisch gekürte 
Professor in einem Brief an seine Frau selber nur staunen – 
seine Celebrität sei doch weit größer als er es für denkbar 
gehalten habe. Und tatsächlich sollte Fichte in der intellek-
tuellen Welt des Landes bald wieder das allgemeine Stich-
wort abgeben. Goethe setzt später im ‚Faust‘ die Jenaer 
Ereignisse des Jahres 1794 in Szene, eine lebhafte Anschau-
ung hat ihm neben der spektakulären Erscheinung Fichtes 
auch wohl der „wunderliche“ Helmstedter Professor und 
wissenschaftlich-technische Universalist Gottfried Christoph 
Beireis geboten. Goethes ironische Verve zielt im ‚Faust‘ auf 



 

38 

den alchemistischen Erzeuger des Kunstwesens Homunku-
lus – Doktor Wagner: „Den ersten jetzt in der gelehrten 
Welt! / Er ist’s allein der sie zusammenhält, / Der Weisheit 
täglicher Vermehrer. / Allwissbegierige Horcher, Hörer / 
Versammeln sich um ihn zu Hauf. / Er leuchtet einzig vom 
Katheder; / Die Schlüssel übt er wie Sankt Peter, / Das Untre 
so das Obre schließt er auf. / Wie er vor allen glüht und 
funkelt, / Kein Ruf, kein Ruhm hält weiter stand; / Selbst 
Faustus Name wird verdunkelt, / Er ist es, der allein er-
fand.“2  

In seiner Autobiographie schreibt der ehemalige Jenaer 
Student Johann Georg Rist: „Fichtes Auftreten in Jena traf 
die in ähnlicher Richtung strebenden Geister wie ein 
elektrischer Schlag [in einer] gewaltigen, chaotischen Zeit.“ 
Die Studenten scheinen damals aus Tagträumen erwacht zu 
sein und so etwas wie eine Lichterscheinung vor sich zu 
sehen. Fichte echauffiert und enthusiasmiert jedermann um 
sich her. Mit ihm ziehe an der Universität ein Drängen und 
Treiben wie im Frühling herauf, und offenbar sei dieser 
neue Philosoph willens, die Jünglinge von allem „furchtsam 
Überlieferten rein abzulösen.“ Der leibhaftige Paradigmen-
wechsel also – welch ein gewaltiger Eindruck: „Alles lebte 
an ihm, und sein ernstes Aussehen schien dem, was er 
sprach, noch mehr Nachdruck zu geben, auch sein helles, 
volles Sprachorgan begünstigte den Eindruck, den seine 
Rede auf die ganz auf ihn gehefteten Zuhörer machte.“ Sein 
Vortrag „rauscht daher wie ein Gewitter, das sich seines 
Feuers in einzelnen Schlägen entladet“, heißt es bei Zeugen 
der ersten Vorlesungen des Professors. Aber was für eine 
hochspekulative, in sich oszillierende Philosophie, was für 
ein alchemistischer Sprachzauber vom absoluten Ich und 
vom Nicht-Ich wird hier in die Welt gesetzt? Beim gespann-
ten Zuhören glauben die Anwesenden in eine gefährliche 
Gemütsstimmung zu verfallen. Rist schreibt über seinen 



   

39 

ersten Eindruck von dem Vortrag des Philosophen: „Mir 
ward allmählich eiskalt, wie ich so um mich her alles ver-
schwinden sah, die befreundete Welt mit ihren heiteren Far-
ben, die Lust der Sinne und was das Herz liebte in der Na-
tur, deren rechtes leibliches Kind ich mich wohl nennen 
durfte. An deren Stelle trat nun ein düsteres, formloses 
Chaos, ein Unding, Nicht-Ich, ohne Gestalt, Klang und 
Farbe.“ Nicht weniger erschrickt der Schweizer Student 
Johann Rudolf Steck vor Fichtes kolossalem Geist. Der 
Professor habe ihn durch seine Vorlesungen in den „Tiefen 
und Untiefen meines Wesens eine grässliche, Schauer erre-
gende Leerheit und Oede“ verspüren lassen. Später jedoch 
sei klargeworden, dass vor allem Fichte ihn von den „Fes-
seln eines Autoritätsglaubens“ befreit und zum autonomen 
Denken befähigt habe.3  

Ich weiß sehr gut, hat der designierte Philosophiepro-
fessor schon kurz vor seiner Ankunft an den Weimarer 
Freund Carl August Böttiger geschrieben, daß von jetzt an 
ich noch mehr der Gegenstand der Gaffer seyn werde. Tat-
sächlich sollte dieser sonderbare Mann bald vielen Zeitge-
nossen nicht nur in Jena mehr und mehr zu denken geben. 
Sogar seinen Schnupftabak kaut er, statt ihn zu inhalieren, 
heißt es, und sein enormer Konsum an Champagner sowie 
seine Neigung zu schönen Damen der Gesellschaft sind in 
kurzer Zeit notorisch. Hier und dort wird er aber auch als 
schlecht gekleidet, als schmutzig und garstig geschildert und 
die Rede ist von seiner „heftigen und einseitigen Unart, 
sobald er gereizt war.“ Will Fichte in seinem öffentlichen 
Auftritt den Demokraten zu erkennen geben? Offenkundig 
hat er wegen seines niederen Herkommens aber auch eine 
gewisse Scham empfunden. Ist der Professor wirklich „von 
einer Trunkenheit in die andere taumelnd“ gesehen worden? 
Als Persönlichkeit besitze er wenig „Delicatesse“, so sein 
Kollege Forberg aus unmittelbarer Anschauung, auch andere 



 

40 

in Fichtes Nähe sprechen von Herbigkeit, ja von einem 
Mangel an Würde und Anmut. Ist dieser neue Hochschul-
lehrer eine „Brennessel“, wie Goethe den aufsässigen Ironi-
ker Friedrich Schlegel einmal genannt hat? Nicht jeder 
Konflikt ist Fichte damals von anderen aufgezwungen wor-
den, viele hat er schon vorher und wird er weiterhin durch 
seine Cholerik und seinen Starrsinn selbst verursachen, oder 
noch verschärfen. Wer in Erscheinung tritt wie dieser Mann, 
muss offenbar für das bald folgende kleinstädtische Gewit-
ter aus Gerüchten und Verdächtigungen, aus Injurien, 
Tratsch und Hass nicht sorgen. Unbestreitbar ist, was er zu 
jener Zeit an Kant schreibt: Ich lebe im Mittelpunkte der 
litterarischen Anekdotenjägerei und Klätscherei. Doch gera-
de seine Ideen, Gemüth und Nichtachtung gewöhnlicher 
Verhältnisse sollten es sein, die sich immer wieder als pro-
vokativ erweisen. Immerhin kann er seiner Frau zunächst 
mitteilen, die halbe Universität habe ihm eine solenne Musik 
und ein Vivat gebracht. […] Die Laufbahn ist gut eröffnet. 
Doch wird man Goethe rechtgeben müssen, Fichtes „Ein-
zug in Jenas Mauern hat nicht unter den friedfertigsten Aus-
sichten“ stattgefunden.4  

Es ist ein vielfach diskutierter, so oft gelobter wie ge-
scholtener und bald auch verteufelter Mann, der im Mai des 
Jahres 1794 an der ehrwürdigen, sich unter Goethes Patro-
nage modernisierenden Universität Jena ein Professorat 
antritt. Kurz vorher hat man diesen Studienabbrecher mit 
dem etwas halbseidenen pfalzgräflichen Doktortitel aus 
Qualifikationsgründen erst einmal zum ordentlichen Magis-
ter Jenensis machen müssen. Doch Goethe und Schiller, 
Wieland und sogar Herzog Carl August, mehrere Amtskol-
legen sowie einige Honoratioren der Stadt nehmen den An-
gekommenen damals freundlich in Empfang. Fichte wird in 
der guten Gesellschaft Weimars und Jenas herumgereicht 
und mit Achtung behandelt, oft bewundert, nur manchmal 



   

41 

mit einem gewissen Argwohn bedacht: Alles, selbst das, was 
ich für widerwärtig halten mußte, ist so voll Freundschaft zu 
mir, daß ich das alles nicht so recht glauben kann. Doch erst 
einige Zeit später wird er im Ernst von Feinden sprechen 
müssen. Zunächst heißt es in dem Brief an seine Frau vom 
Mai 1794: Einen Feind und Gegner habe ich nicht. Vielmehr 
hätten seine moralischen Reden in Jena und Weimar große 
Sensation gemacht. Von würdigen Männern sei er mit offe-
nen Armen empfangen worden, überhaupt hätten die meis-
ten Jenenser Geschmack am Umgang mit ihm gefunden und 
seiner Berühmtheit Anerkennung gezollt. Das gelte sogar 
für Herzog Carl August. Fichte weiß sehr wohl, dass er, der 
Gänsejunge aus dem sächsischen Rammenau, jetzt in eine 
höhere soziale Klasse aufgestiegen ist, in die Welt des sorg-
samen Betragens und des angemessenen Tons. Ganz geheuer 
ist ihm das nicht. Bald wird er sich gezwungen sehen, Be-
diente zu halten und in einem gepflegteren Gasthof der 
Stadt zu speisen, sich sogar noch etwas ausgesuchter zu 
kleiden. Der gelehrte Stand, schreibt er einem seiner Brüder, 
fängt an, sich auf eine immer höhere Stufe empor zu arbei-
ten. Trotz der für ihn zu früheren Zeiten so furchtbaren 
Töne große Welt, feine Welt, guter Ton, gute Erziehung, 
Welt- und Menschenkenntnis habe er nun herausgefunden, 
dass mit gesundem Menschenverstand […] und mit anstän-
digem Vertrauen zu sich selbst in jedem Zirkel fortzukom-
men ist. In der Tat wird sich der Abkömmling aus kleinen 
Verhältnissen nach einiger Zeit zu den etablierten Akademi-
kern Jenas gesellen, ein Haus erwerben und von einem 
Landgut immerhin träumen können, denn Hörergebühren 
und Publikationen bringen ihm ansehnliche Summen ein.5  

Gleichwohl sollte es unter den Zeitgenossen mehr und 
mehr zu hartnäckigen Vorbehalten kommen. Was für ein 
wilder und gewaltiger Mensch, welch ein „Titan“ und „ho-
merischer Zeus“ sei dieser Mann, heißt es nach einer Weile 



 

42 

nicht nur im Kreis der Kollegen. Heinrich Heine wird spä-
ter von einem „Napoleon der Philosophie“ und seinem 
unerbittlichen Willen zum „Welt-Ich“ sprechen. Doch sollte 
sich das Erscheinen Fichtes schon damals in Jena und an-
dernorts zu einem ebenso erlebnis- wie folgenreichen Er-
eignis entwickeln. Immer mehr Klatsch und Anekdotisches 
über ihn wird herumgereicht, Anlässe dazu liefert er gewollt 
oder unbeabsichtigt in steter Folge. Die Philosophie sei 
keine Domäne weltabgewandter und singulärer Geisteshel-
den, donnert der versierte Prediger von seinem Katheder 
herab, sondern von herausragender gesellschaftlicher Rele-
vanz. Der Gelehrte sei ganz eigentlich nur durch die Gesell-
schaft und für die Gesellschaft da, weil überhaupt in der 
Wechselwirkung durch Freiheit der positive Charakter der 
Gesellschaft bestehe. Jeder Lehrende habe sich zu den sitt-
lich besten Menschen des Zeitalters hinaufzuarbeiten, als 
Erzieher trage er eine unverzichtbare öffentliche Verant-
wortung. Sein eigenes philosophisches System, so der Pro-
fessor im Brustton der Überzeugung, stelle den Menschen 
in seinem ersten Grundsatze als selbstständiges Wesen hin, 
weshalb künftig von keinem Äußern die Rede [sein werde], 
sondern lediglich von uns selbst. Eine scharfe Absage wird 
dem Brodstudium erteilt, vielmehr gelte es, dem Geist der 
freien Forschung einen Weg zu bereiten: Frei denken, u. 
selbstdenken lernen, [sei] der Endzweck alles Studirens. 
Fichte will seine Studenten, die gerade in Jena nicht selten 
aus dem Milieu der ‚Pauperes‘ oder des Bauernstandes 
kommen, allen Ernstes zu mutigen Mitdenkern und Selbst-
lernern erziehen, es verlangt ihn nach Mitteilung von Geist 
zu Geist, er möchte ihre Herzen fesseln.   

Noch dürften seine politischen Frühschriften in den 
Ohren manches studiosus nachklingen, etwa die Rede von 
der Autonomie gegenüber allem, was nicht Wir selbst, unser 
reines Selbst ist, oder von der Übung aller Kräfte auf den 



   

43 

Zweck der völligen Freiheit. Mündlichkeit und Popularität, 
so zeigt sich sehr bald, sind Fichtes Wirkungselement und 
Selbstermächtigung ist sein Grundprinzip, geht es doch 
zuvörderst um ein souveränes Ich, das sich nicht als be-
stimmt durch die Dinge, sondern die Dinge bestimmend 
erleben soll. Fragte man seine Wissenschaftslehre, wie sind 
denn nun die Dinge an sich beschaffen? So könnte sie nicht 
anders antworten als so: so, wie wir sie machen wollen. Eines 
wird schon bei Fichtes ersten Auftritten klar – dieser Pro-
fessor liest nicht nach akademischem Herkommen aus 
Kompendien anderweitiger Schulphilosophen, sondern 
trägt ausschließlich seine eigenen Denkergebnisse und Ideen 
vor, und dies im Habitus eines Originalgenies, wohlweislich 
auf Deutsch. In größtmöglicher Autonomie reflektiert und 
extemporiert sollen seine Gedanken vor den Augen der 
Hörer, und mit ihnen entwickelt werden: Jeder wird sie 
anders denken müssen, um sie selbst zu denken, weil doch 
die reale Welt durch die Erfahrungs- und Wissenskräfte des 
‚Ich‘ angeeignet und verstanden, insoweit auch erst geschaf-
fen werde. Das Momentum des Philosophierens liegt für 
Fichte in der spontanen und freimütigen Kommunikation 
zwischen autonomen Subjekten, als Pädagoge möchte er bei 
jedem einzelnen Studenten Freiheits-, ja Widerstandsener-
gien gegen das entmannte und nervenlose Zeitalter hervor-
rufen. Denn durch das absolute Ich sei der Begriff des 
Wirklichen als etwas Intelligibles erst gesetzt, ja dieses 
Selbst sei letzthin aller Realität Quelle: Man macht in unse-
rem System sich selbst zum Boden der Philosophie, daher 
kommt sie demjenigen als bodenlos vor, der dies nicht ver-
mag. Und schon bald wird es auf Fichtes Katheder volltö-
nend heißen: Alle Betrachtungen, die [die Wissenschaftslehre] 
anstellt, sind bestimmt, die natürliche Besinnungslosigkeit zu 
erschüttern, zu erschrecken, die schlafende Freiheit aufzure-
gen. Welch eine Provokation an der illustren Universität 
Jena. Ist das noch der Auftritt eines ehrwürdigen Profes-



 

44 

sors? Das Wunschziel des Philosophierens sieht dieser 
streitbare Mann nicht in der Bewahrung und Vermehrung 
überkommener Wissensbestände, sondern darin, einen neuen 
Menschen zu gebähren, das alte Wesen ganz umzuschaffen.6  

Mit Aplomb bietet Fichte eine Vorlesungsreihe am 
Freitagabend und besondere morgendliche Conversatorien 
an, etwas in Jena ziemlich unerhörtes. Schon vor Amtsan-
tritt hat er eine Einladungsschrift zu seinen Vorlesungen 
publiziert unter dem Titel ‚Über den Begriff der Wissen-
schaftslehre‘, die vorerst nicht in den Buchhandel kommen 
soll, sondern bogenweise und mit seiner Gegenzeichnung 
an Hörer und Freunde verteilt wird. Und noch während des 
Sommersemesters erfolgt die wortgetreue Veröffentlichung 
seiner ersten fünf Vorträge: ‚Einige Vorlesungen über die 
Bestimmung des Gelehrten‘. Der Auftritt des Professors 
Fichte scheint etwas anderes zu signalisieren als eine rein 
akademische Innovation. Offenkundig geht es diesem Den-
kerprediger um so etwas wie eine Entgrenzung der Publizi-
tät im Lande überhaupt. Freilich hegt Fichte bei all dem 
auch einen gewissen Unmut, denn nur eine kleine Zahl von 
Studenten hat zu Anfang auf seine Seminare pränumeriert. 
Sollte das nicht besser werden, heißt es in einem Brief an 
seine Frau, werde er in Zukunft nur noch wenige Veranstal-
tungen solcher Art anbieten. Denn er könne auch als 
Schriftsteller stark genug wirken, und die Studirenden ha-
ben es sich dann selbst zuzuschreiben. Vor allem seine ‚Con-
versatorien‘ sind ihm wichtig, hier will er den versproche-
nen  Diskurs mit den jungen Menschen suchen, im kleinen 
Kreis und in freier Wechselwirkung sollen sie ihrem Lehrer 
auf egalitärer Basis begegnen. Schon immer hat er Prediger, 
ja der Erste in dieser Kunst werden wollen, dem ciceroniani-
schen Ideal öffentlicher Vernunft hängt der Professor an seit 
seinen Schülerjahren. Und wie Immanuel Kant will auch er 
sich in seinem neuen Amt um „wahre philosophische Popu-



   

45 

larität“ bemühen, um die Sensibilisierung der Empfänglich-
keit und Mittheilungsfähigkeit aller intellektuell ansprech-
baren Menschen, insbesondere seiner Studenten. Denken ist 
für Fichte per se ein gesellschaftlicher Initiationsakt: „Der 
Hang zu unruhiger Tätigkeit, der in der Brust jedes edlen 
Jünglings wohnt, wird von ihm sorgfältig genährt und ge-
pflegt“, attestiert ihm sein Kollege Forberg damals. Mag 
Goethe an diesem „wunderlichen Kauz“ auch manch Be-
fremdliches entdecken und seine Wissenschaftslehre „nur 
mit Mühe und von ferne“ zur Kenntnis nehmen, er hat die 
moralische Aufrichtigkeit des Pädagogen Fichte sehr wohl 
geschätzt. Er sei eine der „tüchtigsten Persönlichkeiten, die 
man je gesehen“ habe, betont er später einmal, ungeachtet 
aller Herausforderungen der Konvention, die mit dem neu-
en Professor seit 1794 verbunden gewesen sind.7  

Mal um Mal trägt der Professor schon damals eine Phi-
losophie, ja eine Vernunftkunst vor, die dem ‚ganzen‘ Men-
schen Einheit und Zusammenhang vermitteln soll, denn das 
System seiner Wissenschaftslehre sei kein todter Hausrat, 
sondern beseelt durch die Seele des Menschen, der sie in sich 
aufzunehmen bereit und fähig sei. Auf dessen Wahrneh-
mungs- und Vorstellungsvermögen komme alles an, und das 
wiederum sei zutiefst in jedermanns subjektiven Gemüts- 
und Willenskräften begründet. Der Philosoph möchte etwas 
versuchen, das Goethe an ihm bewundert – seine Reflexio-
nen der reinsten Geistigkeit des Gefühls anzuschmiegen, 
diesem einzig wahren Wirklichkeitsverhältnis aller Men-
schen. Die Ich-Identität, die Widerspruchsfreiheit von Den-
ken und Wollen, von Geist und Herz, Verstand und Gemüt 
wird Fichte zeitlebens als Gewissheitsbasis aller philosophi-
schen Reflexion und rhetorischen Wirksamkeit betrachten. 
Ein Denken, aus dem alles praktische Interesse des Indivi-
duums getilgt wäre, käme einem bloßen Spiel [gleich], das 
von nichts ausgeht und auf nichts hinausläuft. Stattdessen 



 

46 

will er sich um Einsichten bemühen, die seinen Studieren-
den ein originäres, ein zur Selbstermächtigung führendes 
Ethos, ja eine neue Spiritualität des Vernünftigen erschlie-
ßen. Das große Arbeitsprojekt Johann Gottlieb Fichtes 
besteht in dem Versuch einer empathisch tief ansetzenden 
Entbindung und Kultivierung der Ich-Bewusstseinskräfte 
aller, und dies erklärtermaßen im Widerspruch zur kraftlos 
gewordenen Vernunftkultur seiner Zeit. Erproben will sich 
der frisch gekürte Philosophieprofessor an einer außeror-
dentlichen Innovation – er möchte das Verhältnis zu seinen 
Schülern verstehen als Gesellschaft von Freunden, die mehr 
als Ein Band vereinigt, uns zum hohen feurigen Gefühl uns-
rer gemeinschaftlichen Pflichten [zu] ermuntern. Kraft die-
ser diskursiven Beziehung von autonomen Wesen zueinan-
der soll jeder eine Ahnung gewinnen von dem großen Ziel 
seiner praktischen Selbstvervollkommnung und seinem 
Konsens mit einer Gesellschaft der Freiheit [und] schönen 
Harmonie.8  

 
  



   

47 

 
 
 

ERSTES KAPITEL 
 
 

Lehrjahre eines Verzweifelnden 
 

Aventürensucht und Selbstwerdung 
 
 

ichte hat einmal erklärt, der moderne Philosoph u. Ge-
lehrte [müsse] nothwendig ein Protestant sein. So wenig 

das historisch zu verallgemeinern ist, auf den späteren Au-
tor der Ich-Philosophie und der Wissenschaftslehre trifft es 
in besonderer Weise zu. Für Fichte gilt, dass ein stark „reli-
giös-theologisches Fluidum sein wissenschaftliches Denken 
prägte, durchzog, stützte und orientierte.“ Und dies bestand 
in der geisteskulturellen Erneuerung des Protestantismus im 
17. und 18. Jahrhundert, dem deutschen Pietismus. Ihm 
zuvörderst, nicht in erster Linie der philosophischen Tradi-
tion sollte schon der junge Fichte ein Großteil seiner gläu-
bigen und moralisch-politischen Grundüberzeugungen 
verdanken. Es ist der sensibilisierte Reformprotestantismus, 
der selbst noch sein späteres Bemühen um die Vermittlung 
von Glauben und Denken, Herz und Verstand zu Momenten 
einer ursprünglichen Ich- und Daseinsgewissheit motivieren 
wird, in der vernünftige Überzeugung und emotionales 
Gespür zu einem lichten Evidenzpunkt ineinander fallen.1  

Das Seelen- und Geistesklima des Pietismus umfängt 
den am 19. Mai 1762 im sächsischen Rammenau in der 
Oberlausitz geborenen Johann Gottlieb tagtäglich, im El-
ternhaus, in der Schule, im dörflichen Leben. Früh tritt ihm 
diese Religion des Herzens als Bildungswelt gegenüber, etwa 
wenn das sündige Ego im Angesicht der Herrlichkeit Got-

F 



 

48 

tes betet, oder sich in regelmäßigen Kontemplationen und 
Selbstprüfungen übt. Später als junger Schriftsteller wird er 
von den Tugenden sprechen, die das eigene Wesen der 
christl. Religion ausmachen, der Ergebung in den Willen 
Gottes, der Geduld, der Sanftmuth, der Aufopferung für das 
Wohl des Ganzen […], der FeindesLiebe, des tiefen Blicks 
ins MenschenHerz. Die christliche Religion erleuchtet den 
Verstand des Menschen, das lernt Fichte schon in früher 
Kindheit, aber nicht durch scharfe, tief gedachte Betrach-
tungen, u. strenge Beweise, [sondern] indem sie ihn durch 
das Herz erwärmt. Inniges Glaubenserlebnis und selbsttäti-
ger Geist – für die Ich- und Bildungsentwicklung des jun-
gen Mannes, selbst noch für seine spätere affektbegründete 
und ganzheitliche Erziehungsphilosophie wird beides un-
auflöslich sein. Doch vorerst hat der kleine Johann Gottlieb 
noch so unendlich vieles zu lernen. Geprägt ist seine frühe 
Jugend durch ein karges und ereignisloses Leben in der 
tiefen sächsischen Provinz, der älteste Sohn der Familie 
verbringt es mit Ziegenhüten, mit Hilfsarbeiten in der hei-
mischen Weberei und im Hausierhandel mit den väterlichen 
Produkten. Materielle Knappheit, ja potenzielle Armut prä-
gen das Dasein im Haus der Fichtes. Heinrich Heine wird 
später über den kritisch bewunderten Philosophen schrei-
ben: „Seine Jugendgeschichte ist eine Reihe von Kümmer-
nissen, wie bey fast allen unseren ausgezeichneten Männern. 
Armuth sitzt an ihrer Wiege und schaukelt sie groß.“ Fichtes 
Vita hebt an im provinziellen Abseits, in menschlicher Enge, 
unter frugalen Lebensverhältnissen. Allein die verheerende 
Wirtschafts- und Hungerkrise der frühen siebziger Jahre des 
18. Jahrhunderts dürfte auch an Rammenau nicht spurlos 
vorübergegangen sein. Johann Gottlieb, dessen Vorfahren 
allesamt Handwerker oder Bauern waren, ist das älteste von 
insgesamt neun Kindern des Bandwirkers Christian Fichte 
und seiner Ehefrau Johanna Maria Dorothea, geborene 



   

49 

Schurich, aus dem benachbarten Pulsnitz. Zeitlebens wird 
Christian Fichte keinen Bürgerstatus im eigentlichen Sinne 
beanspruchen können, sondern zu den Kleingewerblern, 
resp. zu den eher schlecht als recht etablierten Häuslern 
gehören. In dieser Zeit zählen die Fichtes nicht länger zum 
traditionalen Bauernstand. Zwar sind sie gewiss keine Ple-
bejer oder Tagelöhner, aber als Unterständische stehen sie 
beiden Gruppen in der sozialen Wertschätzung unfreiwillig 
nahe. Ernst Bloch hat die Familie zu den ‚Proles‘ gezählt, 
einer Art Vorhut des späteren Proletariats. Und dennoch 
haben die Fichtes auf ihre Weise Ansehen erworben und 
verfügen über ein knapp hinreichendes, aber wohl regelmä-
ßiges Einkommen. Ihr Bildungsstand zeigt sich gut christ-
lich-pietistisch fundiert.2   

Fichtes Großvater, der in Rammenau schon einen klei-
nen Bandhandel betrieb, hat seinen Sohn Christian einst zur 
Lehre nach Pulsnitz geschickt, wo Meister Johann Schurich 
eine respektable Leinwandfabrik sein eigen nannte. Der 
junge Mann sollte etwas Reputierliches lernen und brachte 
es tatsächlich zu einem guten Leumund, doch fatalerweise 
verliebte er sich in die Tochter des Meisters, der später bei 
aller Wertschätzung des Gesellen nur mit großem Vorbehalt 
in diese Eheschließung einwilligen mochte. Eine Hochzeit 
im heimischen Pulsnitz kam nicht in Frage, sondern Chris-
tian musste samt seiner Angetrauten und einer nicht beson-
ders üppigen Mitgift nach Rammenau zurückgehen, wo er 
sich ein kleines Haus mit Werkstatt bauen konnte. Die Hei-
rat seiner Tochter mit dem nicht standesgemäßen jungen 
Mann war für den bürgerstolzen Brautvater auch deshalb 
eine Peinlichkeit, weil die junge Frau schon vor der Heirat 
schwanger geworden war. Der kleine Johann Gottlieb wird 
mithin als so genanntes ‚Siebenmonatskind‘ geboren, seine 
Familie muss die soziale Zurücksetzung damals in Demut 
hinnehmen. Immanuel Hermann Fichte, der einzige Sohn 



 

50 

und erste Biograph des Philosophen, hat später ein idylli-
siertes Porträt seiner Familie zu zeichnen versucht, in der 
neueren Forschung sind daran einige Korrekturen vorge-
nommen worden.  

Fichtes Verhältnis zu seiner Mutter gilt zumeist als an-
gespannt, gleichwohl dürfte sie von besonderer Bedeutung 
für seine charakterliche Entwicklung gewesen sein. Nicht 
selten wird Johanna Fichte als herrschsüchtig, als starrsinnige 
und streng religiöse Frau beschrieben, ja als eine Frömmle-
rin, die man in der Familie geradezu gefürchtet habe. Aber 
hat sie, die so „behänd im Auffassen wie im Antworten, 
selbständig in jedem Entschlusse“ gewesen sei, wirklich die 
Geburt ihres Ersten als Schmach empfunden und den früh 
Widerspenstigen einen ‚krummbeinigen Schreyer‘ genannt? 
Fichte selbst, der seiner Mutter nicht nur im Äußeren sehr 
ähnlich gewesen sein soll und als gleichermaßen eigensinnig, 
zänkisch und willensstark gilt, dürfte später selbst das eine 
oder andere (Vor-)Urteil gegenüber Mutter Johanna nahe-
gelegt haben. Etwa wenn er betont, sie habe nie besondere 
Zärtlichkeit gegen ihn gezeigt: Meine Mutter, – die arme 
Frau – wusste nicht, wie sie es machen sollte, um Ruhe zu 
halten. […] Sie wollte gern gut thun, und sie kann leider 
nicht, weil ihr Herz nicht gut ist. […] Doch warum wird 
diese Frau nie heiter? Warum nimmt sie nie herzlichen An-
teil an unsern Gesprächen? Nicht einmal seine Erfolge im 
Leben hätten die Mutter menschenfreundlicher stimmen 
können. Noch der berühmte Universitätsprofessor wird 
hoffen, dass Gott, der ein anderes Gericht führt als wir, sei-
ner alten Mutter vergeben möge. Im vorgerückten Alter hat 
er sie indes wohlwollender beurteilt.3  

Zweifellos hat die fromme Johanna Einfluss genommen 
auf die Sozialisation ihres Erstgeborenen, insbesondere auf 
seine religiöse Unterweisung. Als es darum ging, ob man 
den begabten Sohn zur Förderung seines Talents aus dem 



   

51 

Haus geben solle, sei es der Mutter sehr schwergefallen, „ihr 
theures, bisher so fromm erzogenes Kind fremden Men-
schen, besonders denen eines üppigen Edelhofes, zu über-
lassen. Besser sey es, ihr Kind bleibe ungelehrt und unbe-
deutend, als daß es an seiner Seele Schaden leide.“ Die 
ansonsten so energische und strenge Johanna Fichte besaß 
also auch fürsorgliche Eigenschaften, weshalb der Sohn ihr 
letztlich „das Feste, Unerschütterliche seines Charakters als 
Erbstück zu verdanken“ gehabt habe, so Fichtes Sohn. In 
späteren Jahren sei er sogar bereit gewesen, die Mutter mit 
kindlicher Ehrfurcht als ehrwürdiges Wesen zu betrachten. 
Energisch wird der Älteste für ihr Erbrecht gegenüber den 
übrigen Kindern eintreten. Und nicht zuletzt sollte Fichte 
später zu erkennen geben, wieviel er den religiösen Einsich-
ten verdanke, die ihm auch seine Mutter vermittelt habe.4  

Anders das Verhältnis des Philosophen zu dem guten, 
herzlichen, braven Vater, seiner gedenkt er oft mit Zärtlich-
keit: Wie wohl thut mir stets sein Anblik, u. sein Ton, und 
sein Räsonnement. […] Mache mich Gott zu so einem guten, 
ehrlichen, rechtschafnen Manne, u. nimm mir alle meine 
Weißheit, u. ich habe immer gewonnen, heißt es nach einem 
Heimatbesuch im Mai 1791 in seinem Tagebuch. Über meh-
rere Jahre wird er dem alten Herrn und später der verwit-
weten Mutter eine kleine Pension auszahlen. Es ist Vater 
Christian, der seinem Sohn als Kind intensive religiöse und 
schulische Unterweisungen erteilt. Ein glaubenserfülltes, 
tätiges und zuverlässiges, auf das eigene Seelenheil und eine 
gute Reputation in der Gesellschaft bedachtes Leben möch-
te er dem Sohn erschließen: „Er übte ihn im Lesen, lehrte 
ihn fromme Lieder und Sprüche“, schreibt Immanuel Her-
mann Fichte. So nährt die bald erkennbare Intelligenz Jo-
hann Gottliebs in der Familie die Hoffnung, er möge einmal 
zum Pfarramt befähigt sein. Aber nicht nur der häusliche 
Unterricht wird für den stillen und lernwilligen, ein wenig 



 

52 

sonderbaren Fichte-Sohn zur Bildungsquelle, sondern es 
sind die Pfarrer in Rammenau, die sich des intelligenten 
Jungen annehmen sollten. Obwohl es im Dorf keine Schul-
pflicht gibt, hat Fichte mit einiger Sicherheit die Grund-
schule besuchen dürfen. Er ist dort offenbar mit pädagogi-
schem Geschick in die Lektüre der Heiligen Schrift, in 
Katechismus und Gesangbuch eingeführt worden. Liturgie 
und Bibellesung, öffentliche Predigt, sakrale Musik und 
erbauliches Liedgut – pietistische Glaubensinnigkeit beseelt 
Dasein und Bewusstsein des Jungen seither von Tag zu Tag. 
Im Verhältnis zu seiner Alltagsrealität mag sie ihm wie eine 
Gegenwelt der Sinn(en)fülle und der Erlösungsvisionen 
vorgekommen sein. Noch Jahrzehnte später wird er sich an 
seine frühen religiösen Erfahrungen und Exerzitien erinnern 
als ersten Grundstein meines Glücks.   

In der ‚Förmlichen Vocation‘ des Rammenauer Lehrers 
Friedrich Lobegott Schöne heißt es damals, er habe sich 
stets eines vorbildlich frommen Lebenswandels zu befleißi-
gen und andere durch sein gutes Benehmen zu ermuntern. 
Doch vor allem sei es seine Pflicht, dass er die „liebe Jugend 
zur Erkenntnis Gottes, insgleichen zum Beten, Singen, Le-
sen, Schreiben und Rechnen, insgleichen zu allen christli-
chen Tugenden und wohlanständigen Sitten mit fleißiger 
Vorhaltung der Allgegenwart Gottes sanftmütig und be-
scheidener Disziplin anhalte und ermahne.“ Die Rammen-
auer Schulordnung legt damals fest, dass die pädagogischen 
Exempel und Regeln nicht nur einfach vorgelesen, sondern 
dass sie erbaulich angewandt und die Kinder auf diese Weise 
zum Nachahmen erweckt würden, da sie „nicht nur Hörer, 
sondern auch Thäter des Wortes“ sein sollten. Im Geist des 
Pietismus gewinnen die Wahrheiten der Religion also nicht 
über bloßes Wissen, sondern über das Gefühl und den Wil-
len, über Herz und Verstand eine existenziell sinnstiftende, 
ja eine hörbare Bedeutung. Nach allem, was man weiß, ist 



   

53 

der kleine Fichte bei aller Eigensinnigkeit ein sehr aufnah-
mebereites, so hellwaches wie sprachbegabtes Kind gewe-
sen. Besonders gilt das für seinen Genuss der frohen Bot-
schaft während der Sonntagspredigten in der Rammenauer 
Kirche. Als Schüler und Student wird er später über Jahre 
nichts sehnlicher erhoffen als ein Pfarramt, sobald wie mög-
lich ergreift er die Chance, sich in seiner anteilnehmenden 
Frömmigkeit als Prediger vor christlichen Gemeinden zu 
bewähren. Später wird sich der Kanzel- und Katheder-
Redner als Jenaer und Berliner Professor erst recht der öf-
fentlichen Bildung des Herzens und der Tugend verschrei-
ben: Was ich am besten verstehe, ist Räsonnement, und meine 
geliebteste Beschäftigung ist Predigen.5   

Es gibt in der Fichte-Forschung so etwas wie eine ‚Be-
rufungsgeschichte‘ des jungen Johann Gottlieb, man hat 
sogar von einer Art Familienmythos gesprochen. Sie ver-
bindet sich mit einem Ereignis auf dem Wasserschloss 
Oberau des Freiherrn Ernst Haubold von Miltitz, der zu 
seiner Zeit als Mäzen im Geiste des Pietismus bekannt ist. 
Der Kaiserliche Kammerherr und Oberstleutnant der Kur-
fürstlich Sächsischen Garde, verwandt mit dem Vater des 
1772 geborenen Novalis, soll eines Tages die vielgelobte 
Sonntagspredigt in der Kirche von Rammenau verpasst und 
sich deshalb beklagt haben. Daraufhin sei ihm erklärt wor-
den, es gebe im Dorf den kleinen Johann Gottlieb Fichte, 
der ein Gedächtnisgenie und in der Lage sei, die versäumte 
Predigt wortwörtlich wiederzugeben. Der Junge wird her-
beigerufen und es sollte sich zeigen, dass er in der Tat die 
gewünschte Repitition der Glaubensbotschaft zu extempo-
rieren versteht. Der Freiherr ist dermaßen erbaut von der 
Klugheit des Jungen, dass er beschließt, für seine künftige 
Bildung und Ausbildung zu sorgen. Das wird sich zwar 
nicht ohne Kümmernis und Ängste der wenig begüterten 
Familie Fichte realisieren lassen, aber letzten Endes soll das 



 

54 

Wohl und Wehe ihres Erstgeborenen den Ausschlag geben. 
Außerdem hat der Sohn sogleich die Fürsprache des Ram-
menauer Pfarrers Karl Christoph Nestler gefunden.  

Johann Gottlieb Fichte, der bäurische ‚Ziegenjunge‘, 
wird im Alter von neun Jahren sein Elternhaus verlassen 
und auf dem Gut Siebeneichen derer von Miltitz in der Nähe 
von Meißen ein erstes Unterkommen als Zögling finden. 
Doch der in diesem Haus herrschende Militärgeist und Ver-
haltensdrill macht dem empfindsam-frommen Kind, das die 
Stille und die ländliche Einsamkeit liebt, schon bald schwer 
zu schaffen. Streng reglementiert verläuft das Leben auf 
dem adlig-pietistischen Anwesen der Miltitz, es erscheint 
dem Jungen zunehmend als düster und erschreckend. Am 
Ende wird er krank, so dass man ihn 1771 in die pflegliche 
Obhut des Pfarrers Gotthold Leberecht Krebel in Niederau 
gibt. In dessen Haus sollte er zwar auf liebenswürdige Weise 
behandelt, aber nicht besonders gründlich unterrichtet wer-
den. Von Oktober 1773 bis Ende September 1774 besucht 
der kleine Fichte deshalb eine der niederen Klassen der 
Stadtschule Meißen. Aber auch den hier angebotenen Un-
terricht dürfte er als hart und lieblos empfunden haben, 
zumal ihn manche Mitschüler wegen seiner rustikalen Her-
kunft und Sprache arg verspotten. Fichte muss und wird 
diese Zeit ertragen, bis er mit zwölf Jahren die berühmte 
fürstliche Bildungsanstalt von Schulpforta beziehen darf. 
Immer noch finanziert die Familie des Herrn von Miltitz 
seine Ausbildung, seine Nachkommen werden das bis in 
Fichtes Studienjahre hinein weiter so halten.6  

Im Haus derer von Miltitz hat ein strenger Pietismus 
im Geist der Herrnhuter gewaltet, der für den jungen Fichte 
bei allem Unbehagen von nachwirkender Bedeutung sein 
sollte. Henriette Luise von Miltitz, der Typus der ‚frommen 
starken Frau‘ jener Zeit, aber auch seine beiden Vormünder 
Erasmus von Hardenberg und Johann Georg Friedrich von 



   

55 

Einsiedel sind bestimmend geworden für Fichtes künftige 
Religionsauffassung, damit nicht zuletzt für seine Philoso-
phie und seine moralischen Überzeugungen. Die Bildungs-
intensität des prinzipiell gemäßigten und aufgeklärten Pie-
tismus, mit den Prinzipien der Personalisierung des Heils, 
der Sensibilisierung des gläubigen Ich und der Kultur seiner 
kritischen Selbstbetrachtung, wird Fichte noch Jahre später 
nach dem lichten Evidenzpunkt in der begrifflichen Kon-
struktion seines Ich-Verstehens suchen lassen, überhaupt 
nach Glauben, Begeisterung und Liebe als den universalen 
Dimensionen der ideal-realen Vermittlung von Immanenz 
und Transzendenz. Bibel und Katechismus, Liederkanon 
und christliche ‚Handbüchlein‘ – so viel Erleuchtung ist in 
all dem zu erfahren hinsichtlich der Kräfte des eigenen 
Glaubensgemüts. Verstand und Gedächtnis, Wille und Ein-
bildungskraft, Affekte und Neigungen samt abzuwehrenden 
Gefahren der emotiven Versklavung des Ich – all dies um-
fassen und erproben die empfindsamen Geistes-Exerzitien 
des jungen Johann Gottlieb. Das freie Gebet, die Praxis 
innerer Gesprächskultur, die reflektierte In-Beziehung-
Setzung von Ich, Welt und Gott, bis hin zur persönlichen 
Gewissensprüfung (Merke auf dich selbst) werden sich spä-
ter in der Wissenschaftslehre niederschlagen als Überzeu-
gung, dass Bildungshandeln eindringender durch unser Bei-
spiel, durch unmittelbare moralische Interaktion zum Erfolg 
führt als durch bloße Worte. Selbst Fichtes spätere Philoso-
phie der Weltgeschichte als Freiheitsgeschichte sollte noch 
auf die Idee einer universalen Heilshistorie zurückgehen. 
Wenn der weltberühmte transzendentale Philosoph in seiner 
Erfahrungstheorie später mit der „Annahme von weder 
begrifflichen noch sinnlich-anschaulichen, gleichwohl aber 
substanziellen Konstitutionsbedingungen, das heißt mit der 
Annahme ‚einer Welt‘ (der Aktualität eines lebendigen 
Seins) vor der (begrifflichen) Schöpfung der Welt“ argu-



 

56 

mentiert, so besitzt dies eine Art Ur-Bild in den Grund-
ideen des früh erfahrenen Bibelglaubens.7  

Auch die Fürstenschule von Schulpforta, in der Fichte 
am 5. Oktober 1774 Aufnahme findet, ist mit ihren feuch-
ten, düsteren Räumen und Zellen schon vom ersten Ein-
druck her eine monströse Anstalt. Zeitlebens wird sie dem 
Philosophen in unguter Erinnerung bleiben. Auch hier 
herrscht ein unterkühlter und rauer Erziehungsalltag, es 
gibt eine disziplinare Hierarchie von Unter- und Obergesel-
len, die nur eines kennt – Willfährigkeit und Gehorsam. 
Kein Wunder, dass der kleine Fichte, der von Mitschülern 
wegen seines ärmlichen Habitus immer noch entsetzlich 
ausgehöhnt wird, bald Fluchtpläne entwickelt und einen 
kurzzeitigen Ausbruchversuch wagt. Hat er damals wirklich 
eine Karte des fernen Amerika studiert? Das Bedürfnis des 
Jungen nach Freiheit und Einsamkeit in stiller Natur, sein 
Widerwille gegen jede Förmlichkeit und Zwangsordnung 
im Zusammenleben der Menschen, trifft in der Pforte auf 
die harten Grenzen einer Erziehungsanstalt, welche die 
überkommenen Glaubens- und Denktraditionen möglichst 
gegen jede geistige Renovation und Alterität verteidigen 
soll. Und dennoch, auch die Pforte ist mittlerweile kein 
festes Bollwerk der orthodoxen lutherischen Theologie 
mehr, sondern in einem Umbruch befangen, der manchen 
Strömungen des Zeitgeistes Raum bietet. Was an dem Bild 
eines erschreckenden Interieurs vorderhand wenig ändert, 
das von Unterdrückungs- und Demütigungspraktiken der 
Schüler, so genannten Knabenschändungen, grassierenden 
Karten- und Glücksspielen und ähnlichem geprägt ist. Und 
dennoch, in Schulpforta lebt und lernt Fichte unter der 
Ägide eines intellektuell durchlüfteten Pietismus, der nicht 
nur in seiner Lehrerschaft einen gemischten geistigen Cha-
rakter aufweist, sondern auch in seinen Inhalten von man-
cherlei Neumodischem geprägt ist. Die etwa einhundert 



   

57 

Insassen der Anstalt bilden damals einen „buntschäckigen“ 
Haufen, der sich von den älteren Lehrern möglichst unab-
hängig machen will, den jüngeren, fortschrittlichen Pädago-
gen aber Achtung und Interesse entgegenbringt.8   

Hat Johann Gottlieb damals zur Schülergruppe jener 
„drolligen Seelen junger Philosophen“ gehört, die 1780 in 
einer Zuschrift an den Rektor gegen die „Ungezogenheiten 
der Untern“ protestiert und um Bekräftigung ihres Züchti-
gungsrechts nachsucht? Überliefert ist, dass auch der spätere 
Moralist und Universitätsreformer Fichte in seiner Schulzeit 
jene unguten Sitten und Umgangsformen übernommen 
habe, „welche vorher in seiner einfachen ländlichen Erzie-
hung […] völlig ferne geblieben“ seien. List und Tücke, 
Unwahrheiten, Ohrfeigen und Nasenstüber für untergebene 
Mitschüler sollen damals auch zu seinen Gepflogenheiten 
gehört haben. Ist Fichte, der zunächst wegen seines linki-
schen Benehmens und seiner ärmlichen Kleidung vielfach 
gehänselte Bauernjunge, damals ein selbstgerechter und 
„trotziger boshafter Bube [geworden], den man durch die 
härtesten Züchtigungen bändigen musste?“ In manchen 
Quellen erscheint der spätere Obergeselle für seine unterge-
benen Mitschüler geradezu als Schreckensfigur, zwar als 
„consequenter Kopf“, aber doch als „elender Mensch.“ 
Fichte selbst wird später von seinem damals gänzlichen 
Mangel an Welt- und Menschenkenntniß [und] dessen trau-
rigen Folgen sprechen, aber jede persönliche Bösherzigkeit 
bestreiten. Als Schüler habe er nichts anderes besessen als 
ein bildsames Herz, während ihm eine Eigenschaft wie An-
passungsfähigkeit gegenüber anderen Menschen und Stand-
punkten lebenslang fremd geblieben sei. Alles in allem soll 
der Achtzehnjährige nach seinem Weggang von Schulpforta 
1780 keinen besonders guten Nimbus hinterlassen haben. 
Noch sein späterer Biograph Fritz Medicus hebt die 
Schwierigkeiten hervor, die Fichte über Jahrzehnte mit dem 



 

58 

Benehmen in der besseren Gesellschaft gehabt habe. Lange 
Zeit, sagt Fichte selbst, sei ihm eine anständige Freimütig-
keit und eine gewisse Leichtigkeit abgegangen. Noch am 
Ende seiner Universitätszeit habe er einige bäurische Manie-
ren besessen: Ein […] feines Betragen lernt in spätern Jahren 
sich nie; denn die Eindrücke der ersten Erziehung sind un-
austilgbar.9 

Gleichwohl haben Fichtes Interesse an der Ursprüng-
lichkeit deutscher Sprache und auch seine frühen literari-
schen Versuche profitiert von der Wiederbelebung der 
christlich-spirituellen Lesekultur im Zeichen des Pietismus. 
Nicht zufällig sucht er damals die Nähe jüngerer Lehrer in 
Schulpforta wie dem Mathematiker und Schöngeist Johann 
Gottlieb Schmidt, ein brillanter Kanzelredner und Exeget 
mit Sinn für das Erhabene in den heiligen Schriften, zudem 
Kenner der Werke Klopstocks und Wielands. Die Konver-
genz von religiöser Erbauung und literarischer Empfind-
samkeit findet Fichte auch bei einem Philosophen wie 
Christian August Crusius, der in der Tradition Johann Al-
brecht Bengels in besonderer Weise am Affekt, an der Ge-
fühlsintention religiöser Texte und ihrer Autoren interes-
siert ist. Später wird Fichte selbst die Philosophie in einem 
‚System der Gefühle‘ fundieren, ohne welches jede theoreti-
sche Erkenntnis und alles Wissen nur Chimäre u. Hirnge-
spinst seien. Dem Komplex Emotion und Erkenntnis steht 
nicht zuletzt seine Rehabilitation des ‚Schwärmers‘ zur Seite. 
Das Schwärmen, von Luther noch als teuflische Häresie 
verurteilt und von Kant als verführerischer Unsinn qualifi-
ziert, fällt für den Eleven von Schulpforta damals und vor 
allem später noch unter das Rubrum Kritik des Rationalis-
mus. Denn Schwärmerei als Phänomen des Zeitgeistes ent-
stehe oft als Gegenbewegung wider die Leerheit des vor-
handenen Systems, und bedeute nicht weniger als das 
Hervorbringen eines Unbegriffenen und Unbegreiflichen 



   

59 

durch freies Denken. Subjektive Begeisterung, Glaube und 
Liebe sind für den jungen wie noch für den älteren Fichte 
Medien der unmittelbaren Begegnung des Menschen mit 
Gott. Allein kraft enthusiastischer Hingabe können Wort 
und Lehre, ja die Heiligkeit des Sinnes wiederentdeckt und 
Wirkungen für die praktische Lebensführung entfaltet wer-
den. Tritt schon hier die spätere Kritik an der verstandeser-
gebenen Aufklärung hervor?10       

Fichtes Kindheits- und Jugendlektüren weisen eine 
Reihe fiktionaler Helden auf, die er gewiss nicht zufällig 
gewählt hat – die Volkshistorie vom gehörnten Siegfried 
gehört dazu und auch die Abenteurer Aeneas und Robinson 
Crusoe. Allesamt verweisen sie auf die besondere Prägung 
des Selbstverständnisses dieses Philosophen in seinen frühen 
Jahren. Der heldenhafte deutsche Ritter Siegfried von der 
Tafelrunde tritt hervor als Musterbild einer stolzen Her-
zens-, Glaubens- und Charakterstärkung; der in freier Na-
tur und ohne Zwang lebende Abenteurer Crusoe schlägt 
den Bekehrungsweg ein zum tiefgläubigen Eremiten und 
Missionar; und die Seefahrer-Ikone Aeneas bei Homer, Ho-
raz und Defoe vertraut noch im furchtbarsten Meeressturm 
auf den Segen der göttlichen Vorsehung: „Stürzt der Wel-
tenbau in Trümmern, wird er im Sturz einen Helden tref-
fen“, heißt es etwa bei Horaz. Der junge Fichte sucht da-
mals in seiner bedrückenden Vereinzelung und inmitten der 
pietistischen Kultur der Ich-Werdung nach Inspirationen 
für ein hoffnungsbeseeltes, ja ein geradezu heldisches 
Selbstbild. Nicht zuletzt so möchte er das Ungeheuer Hy-
pochondrie bändigen, das seiner Seele von früher Kindheit 
an zu schaffen macht. Zugleich aber sollte in seiner Aventü-
rensucht eine persönliche Charaktereigenschaft zum Aus-
druck kommen, die er später einmal seinen ungestümen 
Ausbreitungs Geist nennen wird.11  



 

60 

In Schulpforta gehört Johann Gottlieb zu denen, die 
das Ende der Latinität absehen und sich vor allem für 
Deutsch schreibende Autoren interessieren. Sie teilen sich in 
verschiedene Fraktionen, in Klopstockianer und Wielandia-
ner, Siegwartianer und Lessingianer, ja in Empfindsame und 
Patrioten, wobei sich die Älteren wie die Jüngeren im Hin-
blick auf den ‚Modernismus‘ ihrer Lektüren durchaus unei-
nig sind. Der Schüler Fichte erweist sich als emsiger Leser 
der neueren und der alten Autoren, mehr noch, ihn beein-
drucken nicht so sehr die Poesien und die Poeten, sondern 
eher die Grundlagen und Zielsetzungen der Dicht- und 
Redekunst überhaupt. Cicero und die große Tradition der 
Rhetorik beschäftigen ihn, auch die Moraltheorien Christi-
an Fürchtegott Gellerts und die philosophisch-rhetorischen 
Studien Johann August Ernestis. Der Lessing-Bewunderer 
unternimmt sogar erste lyrische Versuche in Klopstocks 
Manier. Erkennbar werden sein Lernpensum und seine Li-
teraturkenntnisse vor allem in der auf Latein abgehaltenen 
Valediktionsrede ‚Über den rechten Gebrauch der Regeln 
der Dichtkunst und Rhetorik‘, mit der er seine Schulausbil-
dung abschließt. Der junge Fichte steht damals unter dem 
Einfluss der Sturm-und-Drang-Dichter und ihrer sensualis-
tischen Poesieauffassung, zumal der virulenten Genieästhe-
tik. Entsprechend lautet eine Grundthese seiner Abschieds-
rede: Der Geist nimmt die Regel von innen aus sich selbst; er 
bedarf keines Gesetzes, sondern er ist sich selbst ein Gesetz; 
der geistlose erhält sie von außen. Den Dichtern spricht 
Johann Gottlieb damals den Auftrag zu, die Vernunft der 
Menschen zu erleuchten, ihre Gemüter durch edle Affekte 
zu bewegen und ihre Einbildungskraft mit großartigen Bil-
dern zu erfüllen. Immer gehe es um das glückende Wort als 
Vereinigungsband aller Seelenvermögen.  

Doch dazu muss sich ein großer Sprachkünstler erst 
einmal den Geist und die Psyche der Menschen erschließen, 



   

61 

und zwar nicht mehr nach altem metaphysischem Maß, 
sondern so, daß er die sogenannten geheimsten Winkel der 
menschlichen Seele erforscht und nichts seinen Augen 
entgeht, was im tiefsten Herzen anderer verborgen ist. Diese 
Fähigkeit erfordere die genaue Selbsterkenntnis des seelen-
kundigen Dichters und Redners, denn für Fichte erweist 
sich vor allem die Prüfung des eigenen Ich als die Lehrerin 
der guten Sitte und jeglicher Wissenschaft. Insofern ist für 
die angemessene Ausübung und Wirkung sowohl der 
Dichtkunst als auch der Rhetorik vor allem die wechselweise 
Dynamik der Seelenharmonie vonnöten. Später wird der 
Philosoph vom denkenden Menschen die Totalität seines 
ganzen Vermögens der Verstandes-, Gemüts- und Imagina-
tionskräfte einfordern: Wer richtig räsoniert, erfindet auch; 
und wer erfinden will, muß räsoniren können. Sein Grund-
punkt im Philosophieren wird das natürliche Wahrheitsge-
fühl und die aufscheinende Evidenz sein, ja das Einleuchten 
mit einem Schlag. Ein säkularisiertes Erweckungserlebnis 
nach pietistischem Muster? Zeitlebens sollte dieser Gedanke 
sowohl für seine Wissenschaftslehre als auch für seine theo-
logischen Aspirationen, von der allgemeinen Religionspäda-
gogik bis hin zur Gotteserfahrung, konstitutive Bedeutung 
behalten. Heute wissen wir, dass es die existenziell wirkende 
seelenkundliche Erziehungspraxis des Pietismus war, die 
nicht nur Fichtes Wissenschaftslehre und Glaubenshaltung 
geprägt hat, sondern sein subtil durchdachtes Erziehungspa-
thos überhaupt, wie nicht weniger seine politische (Selbst-) 
Verantwortlichkeit in Zeiten historischer Umbrüche und 
der Wirkungsschwäche von Aufklärung und Vernunft.12  

 
 
 
 
 



 

62 

Das ‚Universitätsverderbnis‘ – Student in  
Jena, Leipzig und Wittenberg 

 

Anfang Oktober 1780 verlässt Fichte 18jährig die Landes-
schule Schulpforta und schreibt sich am 17. des Monats an 
der Jenaer Universität im Fach Theologie ein. Für „drey 
Jahre hintereinander Funfzig Thaler“ sind dem jungen Mann 
gemäß der Testamentsverfügung des Herrn von Miltitz zuge-
sprochen worden, damit soll sein Studium immerhin 
„nothdürftig“ gesichert sein. Es ist nicht ganz klar, inwie-
weit die Nachkommen des Verstorbenen diese Summe ver-
lässlich weitergezahlt haben. Man weiß aber, dass die Zu-
wendungen damals gewissen Schwankungen unterlagen und 
irgendwann vorzeitig ein Ende genommen haben. Dies ist 
gewiss auch auf den Habitus des Studenten Fichte zurück-
zuführen, auf sein leichtes Blut und sein schädliches Über-
maß an Eigenwilligkeit und deviantem Verhalten. Ein 
Kommilitone Fichtes scheint der Frau von Miltitz mitgeteilt 
zu haben, welche Art Lebenswandel ihr Zögling in Leipzig 
an den Tag legt. Möglicherweise hat das zur umgehenden 
Einstellung der ohnehin reduzierten Zahlungen geführt. 
Fichte wird später oft über sein Universitätsverderbnis 
nachdenken und klagen: In meinen academischen Jahren 
drückte mich der herbste Mangel zu Boden, der desto trau-
riger für mich war, als […] ich mich desselben bitterlich 
schämte; und dieß benahm mir alle Möglichkeit empor zu 
kommen. Zu keiner Zeit habe er für sein Studium öffentli-
ches Geld in Anspruch genommen und nie ein Stipendium 
oder deß Etwas genossen, ohnerachtet meine Armuth klar 
zu erweisen war. Hingegen dürfte er noch bis 1786 geringe 
finanzielle Hilfen von seinen Eltern erhalten haben, wo-
rüber die Mutter angesichts des Mangels bei ihren übrigen 
Kindern verärgert gewesen sein soll. Es ist schwer zu sagen, 
ob Fichtes Studienprobleme auch mit dem nach wie vor 
rohen Zustand der studentischen Kultur in Jena zusammen-



   

63 

hingen, etwa mit der von Goethe beklagten Tatsache, „dass 
der wilde Fremdling keine Achtung vor dem Bürger hatte 
und sich als ein eignes, zu aller Freiheit und Frechheit privi-
legiertes Wesen ansah.“ Besonders die Studentenorden kul-
tivieren damals nach alter Sitte und bei zunehmender Politi-
sierung ein martialisches öffentliches Auftreten und nicht 
selten ein wüstes Renommier-, Sauf- und Fechtgebaren. 
Unklar ist, inwieweit Fichte an diesem Ordenstreiben betei-
ligt gewesen sein könnte. Möglicherweise ist sein späteres 
Interesse an der Humanisierung des Studentenwesens aber 
tatsächlich auf Negativerfahrungen in den frühen Universi-
tätsjahren zurückzuführen. Doch als folgsames Kind from-
mer Eltern hat sich der studiosus theologiae in Jena und 
Leipzig gewiss nicht gerade aufgeführt, zumindest ist seine 
Lust auf Speis und Trank notorisch, und schon jetzt zeigt er 
sich nicht frei von ausgeprägtem Eigensinn, von Selbstge-
rechtigkeit und auch Enttäuschungsverhalten gegenüber 
anderen Menschen, die schlechter und der Einwirkung un-
fähiger sind, als er voraussetzte. Irgendwann habe er jedoch 
nicht mehr besser sein wollen als andere und manches un-
nütze Streben aufgegeben. Vielleicht hat Fichte die Univer-
sität Jena bald verlassen, weil Leipzig, das sächsische ’Klein-
Paris‘, ihm verheißungsvoller erschienen ist. In jedem Fall 
besitzt die Stadt einen attraktiveren Ruf als Jena und mag 
aussichtsreichere Bewerbungschancen im Hinblick auf eine 
Pfarrstelle geboten haben.13  

Fichte studiert nach Jena auch in Leipzig und Witten-
berg vornehmlich Theologie, besucht aber nicht zuletzt 
philosophische, philologische und juristische Vorlesungen. 
Sein Lebens- und Berufsziel ist immer noch eindeutig – er 
möchte Pfarrer werden und sein Talent als Prediger zur 
Perfektion bringen: Ich bestimmte mich schon in den frühes-
ten Jahren für die Kanzel. Bereits als Student hat er darin 
erste Erfolge erzielen und Anerkennung finden können. Mit 



 

64 

dem Studieren selber scheint er indes manche Probleme 
gehabt zu haben. Später ist bei ihm mehrfach von Versäum-
nissen und beträchtlichen Lücken, von unnüz verlebten 
Studienjahren und von seiner mangelhaften Vorbereitung 
für das Pfarramt die Rede. Viel zu oft sei er gezwungen 
gewesen, seine Zeit auf ganz heterogene Dinge zu wenden. 
Gleichwohl hat die jüngere Forschung das erstaunliche 
Spektrum seines Kenntniserwerbs als junger Theologe 
nachzeichnen können: Ich habe über die meisten Gegen-
stände der Theologie gedacht, geredet und gearbeitet. Zahl-
reiche philosophische, theologische und moralisch-politische 
Theoreme und Denkmotive des späteren Philosophieprofes-
sors erweisen sich als andeutungsweise in der Studienzeit 
vorgeprägt – sein praktisch beseelter Moralismus, sein zwi-
schen Freiheitsbewusstsein und Willensphilosophie schwin-
dender Determinismus als Kontrastvorlage für das Kant-
Erlebnis, seine Auffassung der evidenzbasierten Rechtferti-
gung des Wissens und die Komplementarität von Denken 
und Glauben, seine Herz-Verstand-Wirkungstheorie, auch 
seine Idee der Selbst- und Menschheitsvervollkommnung 
und einer ‚höheren‘ Aufklärung, sein Interesse an der ‚Po-
pularität‘ der Predigt- und Redekunst, seine pädagogisch-
kulturpolitische Emphase sowie sein späteres Unternehmen, 
über Sprachpflege die Erweckung und Nährung des vater-
ländischen und republikanischen Geistes der Deutschen zu 
befördern. Schon der junge Akademiker hat darauf geachtet, 
dass er zuvörderst im Wirkungskreis wissenschaftlich gebil-
deter pietistischer Frömmigkeit studiert, dort wo er die 
theologisch-dogmatische Intensivierung seines Denkens in 
kritischer Distanz zur protestantischen Orthodoxie erwar-
ten kann.  

Es besteht kein Zweifel daran, dass ein Lerngenie wie 
Fichte bei aller Heterogenität und Mangelhaftigkeit des 
Studiums erhebliche Fortschritte in seiner intellektuellen 



   

65 

Entwicklung gemacht hat. Gegen Ende der Studienzeit 
schwankt er noch zwischen dem philosophischen Determi-
nismus eines Karl Ferdinand Hommel und der pietistisch 
grundierten Wissens- und Freiheitsidee. Wahrscheinlich ist 
er damals auch schon von spinozistischen Gedanken beein-
flusst. Aber nach wie vor denkt Fichte in theologischen 
Kategorien und will Pfarrer werden, sei er doch in den 
Schulen [der Theologen] gebildet, – mit ihren Waffen zu gut 
bekannt. Indes sollten alle weiteren Pläne des cand. theol. 
immer wieder scheitern, ein auskömmliches Kirchenamt zu 
erringen, vor allem, weil er keinen formellen Universitätsab-
schluss besitzt. Diesem Dilemma werden bald der Passions-
weg der Hofmeisterei folgen, auch vielfache Geld-, Pump- 
und sonstige Nöte, anscheinend sogar ein außereheliches 
Kind und angestrengte Versuche, als Rhetoriker und Volks-
lehrer, als Schriftsteller und Zeitschriftenherausgeber Karriere 
zu machen. Keineswegs ist die Philosophie zu jener Zeit die 
erste Wahl des Johann Gottlieb Fichte. Einige Fron- und 
Lernjahre werden vergehen und seine Kant-Studien nötig 
sein, damit endgültig der philosophische Denker in ihm 
erweckt wird: Wer bis in die Tiefe seines Wesens sich bilden, 
wer seyn will und nicht bloß scheinen, dessen Hauptsache 
ist’s, mit Gewinn Zeit zu verlieren, notiert der mittellose 
Hauslehrer einmal.14  

 
 

Desperazions Reisen 
 

Im Oktober 1784 bricht Fichte sein Studium endgültig ab. 
Immer wieder ist er aus reiner Geldnot zu heterogenen 
Dingen gezwungen worden, nun will er sich um eine solide 
Anstellung als Informator bemühen. Eine erste Arbeitsmög-
lichkeit bietet sich im Haus des verstorbenen Gerichtsherrn 
von Elbersdorf Christian Gottlieb Hähnel und seiner Ehe-
frau. Fichte kann die Aufgabe, sich um die Bildung des 



 

66 

Sohnes der Familie zu kümmern, für ein Jahr bis zum Früh-
jahr 1786 wahrnehmen. Offenbar hat er in diesem Haus 
aber keine besondere Rolle gespielt und wenig Anerken-
nung gefunden, denn Eva Katharina Hähnel wird ihn fünf 
Jahre später bei einem Besuch ihres ehemaligen Hofmeisters 
nicht wiedererkennen. Kaum anders dürfte es zugegangen 
sein seit Frühjahr 1786 auf dem Anwesen Johann Friedrich 
von Helbigs, des Herrn von Gut Wolfshain, einem Ort zwi-
schen Premberg und Muskau. Hier bereitet Fichte etwa ein 
Jahr lang die Zöglinge des Hauses auf ihren Besuch des 
Gymnasiums in Guben vor. Aber auch in dieser Familie 
dürften sich bald Spannungen zwischen dem Dienstherrn 
und seinem Hausangestellten ergeben haben, denn Fichte 
will von den Helbigs später nichts mehr wissen. Größere 
Zufriedenheit hat ihm die Tatsache gewährt, dass er in 
Dubrauke gelegentlich als Hilfsprediger auftreten darf. 
Doch ungetrübt ist seine Lebensfreude auch dadurch nicht: 
Ich hab mit allgemeinem Beifall gepredigt, – habe allenthal-
ben mehr Beifall gefunden, als ich verdiente, beschämenden 
Beifall: bin vor etwas gehalten worden, das ich nicht bin. 
Der zu wenig geforderte und unter seiner Nichtanerken-
nung leidende Hauslehrer lebt schon damals in großer inne-
rer Einsamkeit, fast ganz ohne vernünftigen Umgang, ohne 
Bekanntschaft, u. ganz außer Stand irgend eine solche zu 
machen. Er bittet Freunde, ihm aus den beruflichen und 
finanziellen Nöten herauszuhelfen. Aus den Fehlern seiner 
Universitätsjahre habe er gelernt, nun sei er entschlossen, 
das Examen nachzuholen, wofür er allenfalls ein halbes Jahr 
benötige. Oder kann er vielleicht bei seinem Leipziger Pro-
fessor Pezold das Studium der Jurisprudenz aufnehmen, 
bzw. von ihm eine andere Empfehlung erhalten? Das fragt 
einer, dem es Schaam und Reue nahezu verbieten, sich 
überhaupt noch an irgendwelche Gönner zu wenden.15   


