


 

Peter Kleinert 

Rette Deine Seele 
 
 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

Peter Kleinert 

Rette Deine Seele 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

WiSa



6 5

2



*

”
Es gibt nur ein Zeichen, das bestätigt,

daß man alles verstanden hat: grundlos
weinen.“

E. Cioran



*



0.1 Vorwort

0.1 Vorwort

Rette deine Seele!
”
In dieses kurze Wort läßt sich die ganze Lebens-

aufgabe des Menschen zusammenfassen. Woher bist du? Wohin sollst
du? Wozu bist du auf der Welt? Das sind die drei wichtigsten aller
Fragen, die den Menschen beschäftigen können. Auf diese drei Fragen
gibt uns der christkatholische Glaube allein die klare und bestimmte
Antwort: ... Du bist, o Mensch, auf der Welt, damit du deine Seele
rettest.“1,2

Welche Überzeugungskraft hat diese Ermahnung heute noch? Ist nicht
längst die Verhöhnung dieser

”
heiligen Beschwörungsformel“ konsens-

fähig? Enthüllen ihre Absurdität nicht gleichlautende Sätze wie etwa
dieser:

”
Rette deine Altersflecken“? Man mag sie beachten oder nicht

– Altersflecken machen die Degeneration der Haut sichtbar. Man mag
sie beachten oder nicht – die Seele macht das kooperative neuronale
Geschehen (mitunter ebenfalls degenerativ) im Gehirn sichtbar. Wie
Altersflecken nicht gerettet werden wollen, so auch nicht die Seele. Die
Seele sei Ausdrucksform eines Körperteils, nicht anders als der aufrechte
Gang, der nimmer müde Herzschlag oder der regelmäßige Stuhlgang.
Obendrein sei das Pastorenwort widersprüchlich, weil der, der retten
soll, mit dem, der gerettet werden soll, übereinstimmt – es ist ein und
dieselbe Seele. Schließlich störe die Weltfremdheit des

”
heiligen“ Gebo-

tes, denn in Wahrheit geht es um etwas anderes: Rette dein Vermögen!

In den Schriften der Entrümpeler alter Mythen steht: Im Verlauf von
Jahrtausenden haben Scharlatane und Spinner, die sich

”
Philosophen“

und
”
Theologen“ nannten, diese absurde, widersprüchliche und welt-

fremde Beschwörung
”
tiefsinnig“ zu begründen versucht. Einer der ge-

scholtenen Tiefsinnigen, der französische Jesuit, Paläontologe, Anthro-
pologe und Philosoph Pierre Teilhard de Chardin, legte sich die Dinge
so zurecht:

”
Auf Grund seiner

’
Hominisation‘ ist [der Mensch] ein re-

1 P. Pinamonti, Rette deine Seele! Zwölf Betrachtungen über den Werth der Seele,
Laumann’sche Verlagsbuchhandlung und Buchdruckerei, Dühnen bei Münster,
1888, S. 5.

2
”
Du hast, o Mensch, eine unsterbliche Seele zu retten. Diese zu rettende Seele

besitzest du nur einmal. Diese deine eine unsterbliche Seele mußt du retten, es
ist nothwendig, es ist eine Nothwendigkeit. Du bist um Vieles bekümmert, aber
nur Eins ist nothwendig. Was nützt es dem Menschen, wenn er die ganze Welt
gewänne, aber Schaden litte an seiner Seele? Du mußt diese deine Seele retten
aus vielen und großen Gefahren in der kurzen Zeit deines Lebens. Gelingt es dir,
so bist du ewig selig, gelingt es dir nicht, so bist du ewig verloren.“ Ebenda, S.
5.

1



flektiertes und kritisches Lebewesen geworden. Doch dieses Geschenk
der Reflexion bringt zwei zu fürchtende Eigenschaften mit sich, ich
meine, die Wahrnehmung des Möglichen und die Wahrnehmung der
Zukunft – ein doppeltes Vermögen, dessen Auftreten genügt, um in
den bis dahin so kohärenten und klaren Aufstieg des Lebens Verwirrung
und Auflösung zu bringen. Wahrnehmung des Möglichen und Wahrneh-
mung der Zukunft, sie beide verbinden sich, um sowohl unsere Ängste
als auch unsere Hoffnungen unerschöpflich zu machen und in alle Rich-
tungen zu zerstreuen ... Dort, wo das Tier keine Schwierigkeiten zu
finden scheint, unfehlbar in Richtung auf das voranzuschreiten, was es
befriedigt, sieht der Mensch bei jedem Schritt und in jeder Richtung ein
Problem, zu dem er, seitdem er Mensch ist, unaufhörlich erfolglos eine
endgültige und universelle Lösung gesucht hat.“3 Enthusiastisch wurde
dieser Faden von Gottesfürchtigen aufgenommen und weiter gesponnen:
Der Mensch sei grundsätzlich melancholisch veranlagt, bete ruhelos ge-
gen den Schauder flehentlich an, den ein unbefangener Blick auf die
vergängliche, ständig vom Tod überschattete Welt in ihm auslöst. Er
sehnt sich nach dem

”
Überirdischen“, nach dem Unvergänglichen, Blei-

benden, das dem Tod das letzte Wort nimmt, weil es dem ewigen Leben
Gottes gehört. Nur wenn sich der Besonnene seine Hoffnung auf letz-
te Geborgenheit in einer ewigen Heimat bewahrt, kann er frohgemut
sein Dasein bejahen. Um gedanklich auf diesem Weg überhaupt voran-
zukommen, erfand man zu allen Zeiten und überall auf der Welt ein
Zauberwort:

”
Gott“. Auf diesen Begriff führte das Nachsinnen über die

Wirkursache aller geistigen Kräfte. Nur einer alles durchwaltenden und
überragenden

”
Weisheit“ traute man zu, gleichzeitig letzter Weltgrund

und Adressat der Heilserwartung sein zu können. Vom religiösen Gemüt
besonders anempfohlen wurde die Anerkenntnis der Personalität Got-
tes, weil so der Heilsplan besonders anschaulich dargestellt und in Fei-
erlaune gewürdigt werden konnte. Wenn Gott jedoch Wort ist, wenn er
spricht, dann bedarf es zur Auslösung des Heilsgeschehens schließlich
eines würdigen

”
Ansprechpartners“ hienieden – dazu wurden die Men-

schenseelen auserkoren. Im Kontext der religiösen Heilserwartung ist
der Begriff

”
Seele“ also ebenso unverzichtbar wie der des unfassbaren

Weltengrundes
”
Gott“. Beim Durchdenken ernster Lebensfragen tritt

daher der Begriff
”
Körper“ zunächst hinter den Seelenbegriff zurück,

was der barfüßige und streitsüchtige Sokrates (470-399) in Athen den
Marktbesuchern begreiflich machen wollte:

3 Pierre Teilhard de Chardin, Vom Glück des Daseins, Walter Verlag, Olten und
Freiburg im Breisgau, 1966, S. 13.

2



0.1 Vorwort

”
Denn nichts anderes tue ich, als daß ich umhergehe,

um Jung und Alt unter euch zu überreden, ja nicht für
den Leib und für das Vermögen zuvor noch überall so
sehr zu sorgen als für die Seele, daß diese aufs be-
ste gedeihe, zeigend, wie nicht aus dem Reichtum die
Tugend entsteht, sondern aus der Tugend der Reich-
tum und alle andern menschlichen Güter insgesamt,
eigentümliche und gemeinschaftliche.“
(Platon, Des Sokrates Verteidigung)

Wie viele begnadete Denker Jahrhunderte später auch noch zustim-
mend nickten, es half nichts, die Schwerpunkte der Lebens- und Weltauf-
fassungen verschoben sich in die entgegengesetzte Richtung. Die Immu-
nisierung gegen die hochfahrenden Beschwörungen der

”
Sinnsucher“

verbreitete sich pandemisch.4 Daseinsfragen konnten immer öfter lei-
denschaftslos und mit Desinteresse abgetan werden, wobei das De-
mokrit’sche Erbe als Wegweiser diente. Man ist sich heute im Kla-
ren: Das weltanschauliche, mechanisch-materialistische Gerüst des See-
lenbauplans, das auf den antiken Materialisten zurückgeht, habe sei-
ne Tragfähigkeit längst bewiesen und behält selbst in der Fachwelt
noch immer sein hohes Ansehen.5 Die Seele

”
existiere durchaus real“

(sie sei kein
”
Gespinst“), denn sie

”
bestehe“ aus einer Ansammlung

von kugelförmigen, glatten Seelenatomen, hieß es bei Demokrit. Diese

”
Seelensteinchen“ unterscheiden sich von anderen Atomen durch ihre

höhere Beweglichkeit. Das Wohlbefinden einer Person, ihr Verhalten,
ihre Gefühle sind die sichtbaren Folgen jener selbstgesteuerten Bewe-
gungen der Seelenatome. Wenn ein Mensch stirbt, dann zerstreuen sich
die Seelenbausteine. Ohne Teilchen kein Stoff, ohne Seelenteilchen kei-
ne Seele. Nach Demokrits materialistischer Lehre sind Vorstellungen
über die Unsterblichkeit der Seele wahnhaft. Dem heutigen Sprachge-
brauch folgend und nach Auskunft anerkannter Fachleute bezeichnet
der Begriff

”
Seele“ die Gesamtheit aller Gefühlsregungen und geistigen

Vorgänge des Menschen. Stoffe können bunt sein – man spricht von

4
”
Die Menschen richten ihre Existenz mit relativen Werten ein, denen sie einen

quasi absoluten Sinn beimessen, um nicht am ganzen Sinn des Lebens oder auch
der Welt zu verzweifeln.“ W.G. Esser, Philosophische Gottsuche, Kösel Verlag,
München, 2002, S. 14.

5
”
Heute hat der naturwissenschaftliche Fortschritt materialistisch-mechanistischer
Prägung unsere Sicht der Dinge so in die Enge getrieben, dass wir nur noch ihre
sichtbare, wissbare Seite vor Augen haben, und nichts mehr wunderbar an ihnen
ist. Für ihren bleibenden Geheimnischarakter sind wir blind geworden.“ Ebenda,
S. 35.

3



Farben; Stoffe können denken und fühlen – man spricht von der Seele
oder gleichbedeutend von der Psyche.6

Parallel zur beeindruckenden Erfolgsgeschichte der mechanisch-mate-
rialistisch ausgerichteten Neurobiologie entstand Anfang des 20. Jahr-
hunderts eine vollkommen neuartige

”
Substanzwissenschaft“ – die Quan-

tenphysik. Alles, was Naturphilosophen sich bis dato ausdachten und
als mechanisch-materialistisches

”
Denkgerüst“ aufstellten, zog diese neu-

zeitliche Naturlehre in Zweifel. Sie zitierte zuallererst den klassischen
Teilchenbegriff in den Zeugenstand und schien Gefallen daran zu finden,
ihn rigoros aufzulösen und seine wahrhafte Inkonsistenz und Vernunft-
widrigkeit nachzuweisen. Was sich Jahrtausende lang dem Vorstellungs-
vermögen einschmeichelte, erwies sich als wissenschaftlich nicht halt-
bar. Wenn aber das elementare Bauklötzchen ein bloßes

”
Begriffsphan-

tom“ ist, jedenfalls kein
”
Sein“ haben kann, dann stellt sich die Frage

nach der Beschaffenheit des
”
Urstoffes“ (der angeblich auch die Seele

macht) neu. Nun sind es mehr als Randnotizen, was Quantenphysiker
vorzubringen haben. Ihr Fazit lautet: Der Aufbau der fundamentalen
Substanzwissenschaft erinnert viel eher an die neuplatonische Seelen-
hierarchie als an Spielanleitungen für kleinste Steinchen. Schlägt aber
solcherart die

”
Substanz“ in

”
Geist“ um und ist sie nicht länger eine An-

sammlung von
”
kleinsten Körnchen“, dann muss doch auch und gerade

über die menschliche Seele vom philosophisch-spirituellen Standpunkt
aus grundsätzlich neu nachgedacht werden.7 Wegen dieses, durch Fort-
schritte in der Naturforschung herbeigeführten möglichen Aufbruchs
der Philosophischen Theologie8, fassen wir uns ein Herz und heben die

6
”
Die Seele ist so für den modernen Menschen zum leeren Wort geworden. Für die

meisten ist heute eine ethisch-religiöse Auslegung des Menschen ein Anachronis-
mus.“ E. Frank, Philosophische Erkenntnis und religiöse Wahrheit, Ernst Klett
Verlag, Stuttgart, 1949, S. 10.

7 Zur Dringlichkeit dieser weltanschaulichen Neuausrichtung äußerte sich Wolfgang
G. Esser wie folgt:

”
Es kommt einem der Verdacht, als ob die lärmende Hektik

unserer Tage, die Haben-, Unterhaltungs- und Zerstreuungs
’
kultur‘ (

’
Erlebnis-

kultur‘ nennt man das wohl heute) die janusköpfige Kehrseite der Sinnlosigkeit
und der Angst vor Langeweile ist, in der sich die Leere und Perspektivlosigkeit
des Lebens ungeschminkt zeigen könnte. Was gegenwärtig in unserer Gesellschaft
besonders krass beobachtet werden kann, durchzieht in anderen Erscheinungsfor-
men jedoch die ganze Geschichte der Menschheit und die Existenz eines jeden
einzelnen Menschen. Der Grund ist das tiefe menschliche Bedürfnis nicht nur
nach Wahrheit, sondern auch nach Gerechtigkeit und dem Guten. Es ist die
ruhelose Sehnsucht nach Erfüllung. Menschen scheinen an etwas zu leiden, was
ihnen mangelt, was ihnen fehlt, was ihnen grundsätzlich und immer fehlt.“ W.G.
Esser, Philosophische Gottsuche, Kösel Verlag, München, 2002, S. 77.

8
”
Der Weg der

’
natürlichen‘ Gotteserkenntnis beginnt bei der Welterkenntnis und

4



0.1 Vorwort

glorreichen Ideen der
”
alten“ Meister hoch in unser neues Licht. Mit

Tränen im Auge stehen wir gebückt vor den verehrten Vordenkern, die
uns mit ihren Inspirationen heute umso mehr hinreißen:

”
Und wenn ich wiederum sage, daß ja eben dies das größte

Gut für den Menschen ist, täglich über die Tugend sich zu
unterhalten und über die anderen Gegenstände, über welche
ihr mich reden und mich selbst und andere prüfen hört, ein
Leben ohne Selbsterforschung aber gar nicht verdient, gelebt
zu werden, das werdet ihr mir noch weniger glauben, wenn
ich es sage.“
(Platon, Des Sokrates Verteidigung)

dringt durch diese hindurch zur eigentlichen Gotteserkenntnis, indem die Welt
als die noch nicht eigentlich letzte und absolute Wirklichkeit erfaßt wird, sondern
als bloßes

’
Bild‘ einer solchen.“ H. Beck, Natürliche Theologie, Verlag Anton

Pustet, München, Salzburg, 1988, S. 20.

5



*

6



0.2 Einleitung

0.2 Einleitung

Gab es je Kulturen irgendwo auf der Erde, die auf religiöse Daseins-
deutungen verzichteten? Wie kann Religiosität nicht zu den Wesens-
merkmalen des Menschen gehören, da sie doch lückenlos an jedem Ort
und zu jeder Zeit in der langen Menschheitsgeschichte Spuren hinter-
ließ? Warum ist Religion für Menschen konstitutiv? Religionsphiloso-
phen, die fachmännischen Ratgeber beim Nachdenken über die letzten
Dinge, haben sich längst auf eine plausible Erklärung geeinigt: Seiner
wesentlichen Bestimmung nach steht kein Tier, wohl aber der Mensch
vor der Aufgabe, den inneren Konflikt zwischen seiner leiblichen und
seiner seelisch-geistigen Existenzweise zu bewältigen. Ist diese Dishar-
monie im Menschsein das Resultat einer evolutionären Fehlentwicklung
oder ist es eine göttliche Fügung, dass wir unter der Last unseres Gna-
dengeschenkes (das Denkvermögen) wanken? Einerseits verschafft uns
das Nachdenken Vorteile im Umgang mit den Dingen, andererseits scha-
det es im Umgang mit unserem Geist, wenn wir uns nämlich im eigenen
Gedankennetz verheddern, weil alle Antworten auf drängende Daseins-
fragen nur erschreckend sind.9 Unbeschwert zu leben muss der Mensch
also erst lernen, indem er die erkannten Fragwürdigkeiten und Übel
seiner Existenz

”
verklärt“, die Unerträglichkeit seiner Vergänglichkeit

”
klein redet“. Hilfestellung dabei geben ihm die Religionen. Nicht we-

niger wird von ihnen erwartet als dem Tod, der
”
höchsten Wirklichkeit

der negativen Weltordnung“ (E.M. Cioran), seinen Stachel zu nehmen.
Dazu erfanden Heilslehrer ein Zauberwort und beschworen es:

”
See-

le“. Der hinfällige, sterbliche Leib sei nur die Maskerade, behaupten
sie. Das wahre Wesen des Menschen sei hinter der Maske verborgen,
es sei gänzlich anders als alles, was das oberflächliche Erscheinungsbild
suggeriert. Die Seele sei immateriell, sei geistiges Ordnungsprinzip und
daher ein

”
heißer Draht“ zum Jenseits, dem das

”
Werde und Verge-

he“ wesenhaft fremd ist. Um die Unsterblichkeit der Seele kreisen alle
Beschwörungsformeln in den Heilslehren. Zur negativen Weltordnung
gehört nur der Leib des Menschen, seine Seele hingegen, mit der al-
lein er sich identifizieren soll, ist eingeschmolzen im ewigen, jenseitigen
Reich der Wonnen. Indem so der Tod zur belanglosen Episode herab-

9
”
Angesichts des Todes wird die Wahrheit unseres gesamten intellektuellen

Lebensaspektes fragwürdig. Wesentlich für ihn kann nur sein, was seinen Wert
noch im Angesicht des Todes behält, während das, was diese letzte Probe nicht
besteht, sich in seiner ganzen Eitelkeit enthüllt.“ E. Frank, Philosophische Er-
kenntnis und religiöse Wahrheit, Ernst Klett Verlag, Stuttgart, 1949, S. 16.

7


