




MENTALISIEREN IN KLINIK UND PRAXIS

Herausgegeben von Ulrich Schultz-Venrath

Mentalisieren ist die Fähigkeit, sich auf innerpsychische (mentale) 
Zustände (wie z. B. Gedanken, Gefühle, Wünsche, Bedürfnisse) von sich 
selbst und anderen zu beziehen und diese als dem Verhalten zugrunde 
liegend zu begreifen. Mentalisieren wird als wesentliche menschliche 
Kompetenz angesehen.

Die Fähigkeit des Mentalisierens ist bei verschiedenen psychischen 
Störungen unterschiedlich stark eingeschränkt oder nicht vorhanden. 
Dies hat häufig schwerwiegende Folgen. Die Mentalisierungsfähigkeit 
wieder herzustellen ist eine zentrale therapeutische Aufgabe in den 
verschiedenen Psychotherapien.

Die einzelnen Bände der Reihe stellen in kompakter Form die Anwen-
dungsmöglichkeiten mentalisierungsbasierter Maßnahmen auf wich
tigen Störungsfeldern vor.

Die Einzelbände behandeln folgende Themen:

1.	 Band: Mentalisieren in Gruppen
2.	 Band: Mentalisieren bei Depressionen
3.	 Band: Mentalisieren mit Kindern und Jugendlichen
4.	Band: Mentalisieren mit Paaren
5.	 Band: Mentalisieren des Körpers
6.	Band: Mentalisieren bei Persönlichkeitsstörungen
7.	 Band: Mentalisieren bei Traumatisierungen
8.	Band: Mentalisieren bei Essstörungen
9.	Band: Mentalisieren bei Psychosen

10.	�Band: Mentalisieren in Musik-, Körper- und Kunsttherapien 
(Arbeitstitel, erscheint 2025)

Weitere Bände in Vorbereitung



Ulrich Schultz-Venrath

Mentalisieren 
des Körpers

Klett-Cotta



Dieses E-Book basiert auf der aktuellen Auflage der Printausgabe zum Zeitpunkt 
des Erwerbs.

Klett-Cotta
www.klett-cotta.de
J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH
Rotebühlstr. 77, 70178 Stuttgart
info@klett-cotta.de

© 2021/2025 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfolger GmbH, 
gegr. 1659, Stuttgart 
Alle Rechte inklusive der Nutzung des Werkes für Text und 
Data Mining i. S. v. § 44b UrhG vorbehalten
Cover: Bettina Herrmann, Stuttgart
unter Verwendung einer Abbildung von Addictive Stock / photocase.de
Gesetzt von Eberl & Koesel Studio, Kempten
Gedruckt und gebunden von GGP Media GmbH, Pößneck
ISBN 978-3-608-98842-0
E-Book ISBN 978-3-608-12338-8
PDF-E-Book ISBN 978-3-608-20684-5

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.



Inhalt

1	 Einführung in ein komplexes Thema  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 7

1.1	 Affekte, Gehirn und Körper –  
Zur Entwicklung eines affektiven Selbst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 20

1.2	 Bindung und Entwicklung eines mentalisierenden Selbst  . . .   	 42

1.3	 Zu den Innovationen des Mentalisierungsmodells  . . . . . . . . . . . . . .              	 55

1.4	 Wo ist der Körper im Mentalisierungsmodell?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 72

1.5	 Persönlichkeitsstörungen ohne Körper?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 80

2	 Der Körper und seine Beziehung zu Ärzt*innen und 
Psychotherapeut*innen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           	 86

2.1	 Mentalisieren in Anamnese, Erstgespräch oder Erstkontakt  	 97

2.2	 Der verschwindende Körper in Online-Video-Therapien  . . . . . .      	 122

3	 Die Entdeckung des Körpers in der frühen  
Psychosomatik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                          	 127

3.1	 Trauma als transdiagnostische Affektregulationsstörung  . . . .   	 138

3.2	 Die Pariser Psychosomatik-Schule –  
Pionierin des Mentalisierungsmodells  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 147

3.3	 Alexithymie und/oder Autismus-Spektrum-Störung  . . . . . . . . . . .           	 151

3.4	 Das diagnostische Dilemma  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 	 159

3.5	 Körper-Modus als Massenphänomen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 170

4	 Bodily oder mental states? Zur Entwicklung eines 
mentalisierenden Selbst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                         	 175

4.1	 Intersubjektive Entwicklungsbedingungen bezüglich  
eines Körper-Selbst  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                               	 189

4.2	 Körper-Modus (body mode) oder verkörpertes  
Mentalisieren (embodied mentalizing)?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 197

4.3	 Wenn der Körper des Psychotherapeuten »streikt« oder 
»spricht«  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                               	 206

4.4	 Dimensionen des Mentalisierens bei somatoformen  
Belastungsstörungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                            	 211



5	 Somatisieren oder Mentalisieren?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 215

5.1	 Prämentalisierende Modi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 217

5.2	 Der Körper-Modus (body mode) – Klinische Beispiele  . . . . . . . . . .          	 221

5.3	 Teleologischer Modus und Körper  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 230

5.4	 Äquivalenz-Modus und Körper  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 231

5.5	 Als-ob-Modus und Körper  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     	 233

6	 Mentalisierungsfördernde Therapie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 236

6.1	 Mentalisieren bei Patienten mit somatoformen  
Störungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                             	 238

6.2	 Nicht-mentalisierungsfördernde Interaktionen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 255

6.3	 Mentalisieren in Gruppentherapien für SBS-Patienten  . . . . . . . .        	 256

6.4	 Wie lernen Psychotherapeut*innen Mentalisieren?  . . . . . . . . . . . . .             	 269

Literatur  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                                                          	 275



KAPITEL 1

Einführung in ein komplexes Thema

Die Beziehung zwischen dem Körper und psychischen Prozessen 
anhand des Konzepts des Mentalisierens ist noch weitgehend un
erforscht. Indogermanische Sprachwendungen verbinden jedoch 
körperliche Erfahrungen mit Emotionen und psychosozialen Phä-
nomenen (»Das geht mir unter die Haut!«). In der menschlichen 
Entwicklung stehen wir vor der Herausforderung, subjektive Kör-
perwahrnehmungen genau zu beschreiben und sie von Gefühlen, 
Gedanken und Verhaltensimpulsen zu unterscheiden.
Mentalisieren wird als eine Fähigkeit eingeführt, innere mentale 
Zustände zu verstehen und sie sich selbst und anderen zuzuschrei-
ben, die eng mit Körperwahrnehmungen verbunden sind. Ein mit 
Patient*innen zu entwickelndes gemeinsames Vokabular und Ver-
ständnis werden hervorgehoben, um das komplexe Zusammen-
spiel zwischen Körper und Seele zu verstehen. 

Nichts ist uns so vertraut und doch zuweilen so fremd wie der eigene 
Körper. Dies gilt erst recht, wenn wir die Kontrolle über ihn verloren 
oder diese noch nicht gewonnen haben: Der Körper spricht. Man kann 
in den Körper verliebt sein, ihn hassen, wegen seiner beschämt und 
auch stolz auf ihn sein, ihn pflegen, beschädigen oder misshandeln, 
ganz so, als wäre er ein Objekt. Der Körper ist Ort und Quelle von Affek-
ten, von basalen Bedürfnissen, von Trieben und Wünschen, aber auch 
ein Resonanzraum sowohl des Selbst als auch des »Wir«, und ganz be
sonders ein Resonanzkörper für all jene Gruppen, denen wir uns zuge-
hörig oder von denen wir uns ausgeschlossen fühlen. Ohne den Körper 
mit seinen Affekten und Emotionen kann es weder geteilte noch abge-
spaltene Gefühle, auch keinen intersubjektiven und kommunikativen 



8 1 Einführung in ein komplexes Thema

Austausch und schon gar kein Denken geben. Dies wurde nicht immer 
so gesehen.

Indogermanische Sprachen verfügen über eine Vielzahl von Aus
drücken, in denen Körpererfahrungen oder der Hinweis auf spezielle 
Organe genutzt werden, um Emotionen, psychosoziale Phänomene 
und Belastungen »hautnah« idiomatisch zu beschreiben, wie z. B. »ein 
Auge zudrücken«, »schweren Herzens«, »Nervenbündel«, »schwer im 
Magen«, »das geht mir unter die Haut«, »Angst im Nacken« oder »ein 
Stich ins Herz«. Die meisten Begriffe lassen sich auf sinnliche Erfahrun-
gen unseres Selbst in der Welt zurückführen: Spüren kommt vom mit-
telhochdeutschen »spürn«, d. h. eine Spur suchen (gleichzeitig Fort
bewegen und Schnuppern). Auch »fühlen« wird als aktive Tätigkeit, als 
Akt der Hinwendung zur eigenen inneren Bewegung, definiert (Fiedler 
et al. 2011). Im Wort »Wahrnehmen« steckt der komplexe Vorgang von 
sinnlicher Perzeption, Umsetzung in körperliche Empfindung und 
Ausdruck. Wer der Sprache seines Gegenübers genau zuhört, kann häu-
fig eine Mischung von Körper-Sprache und gesprochener Sprache ent-
decken. Sie erklärt sich u. a. dadurch, dass die Wörter synonym für kör-
perliche Vorgänge und seelische Regungen benutzt werden: Menschen 
können sowohl auf körperlicher als auch auf emotionaler Ebene spü-
ren, fühlen und berührt werden, wobei nicht immer klar ist, womit 
wir fühlen (wie z. B. »deine Geschichte hat mich tief berührt«, »ich bin 
ergriffen«, »da stockt mir der Atem«). Wenn man Begriffe sammelt, mit 
denen Menschen beschreiben, wie sie sich »fühlen«, imponiert häufig 
eine sprachliche Unschärfe: So wird meist nicht deutlich unterschie-
den zwischen sinnlich-körperlichem Wahrnehmen (Spüren), Fühlen 
(Emotionen, Affekte), Denken und Vorstellungen (Projektionen, Wün-
sche) sowie Handlungsimpulsen. Wie sich Worte für subjektive Körper-
Wahrnehmungen entwickeln, ist eines der Rätsel, auf die im Weiteren 
noch einzugehen sein wird. Im Idealfall verfügen Patient*innen und 
Therapeut*innen über ein immer differenzierter werdendes Vokabular 
für solch subjektive Wahrnehmungen des Körpers, der Affekte und der 
Emotionen. Sprechen kann die subjektiven Wahrnehmungen differen-
zieren, muss aber das sogenannte Präverbale, also das, was vor einem 
Wort steht, wertschätzen. »Das Präverbale wird als ein ›Prä‹ bezeichnet, 
als ein ›Noch-Nicht‹, ein ›Nicht-Ganz‹ eines Bedeutungsvorgangs, der 



91 Einführung in ein komplexes Thema

sich im Wort kulminativ abschließt« (Leikert 2019b, S. 34). Wir sind als 
Psychotherapeuten folglich gut beraten, unser eigenes Vokabular für 
subtile Unterschiede, insbesondere von emotionalen und präverbalen 
Zuständen kritisch zu überprüfen, zu pflegen und in der Therapie zu 
verwenden. Damit beginnt der Prozess des Mentalisierens, und es kön-
nen sich immer komplexer werdende Begriffe und Vorstellungen für 
Emotionales und Körperliches »bilden« (Plassmann 2019b, S. 6). Unter 
Mentalisieren wird die Fähigkeit verstanden, andere und sich selbst in 
Bezug auf innere psychische Zustände zu verstehen, die eng mit kör-
perlichen Wahrnehmungen verbunden sind. Körperliche Wahrneh-
mungen sind situativ, intersubjektiv und von der betroffenen Person 
abhängig und entstehen aus Proprio-, Extero- und Interozeption. Prop-
riozeption bezeichnet die Wahrnehmung der eigenen Stellung und 
Bewegung im Raum, ausgehend von Reizen aus dem Körperinneren 
und von Muskelspindeln. Exterozeption  – lat.: exter »außen befind-
lich«, recipere »aufnehmen« – beschreibt die Außenwahrnehmung, wie 
z. B. die Körperoberflächenwahrnehmung bzw. die Oberflächensensibi-
lität. Die Wahrnehmung eigener Körperorgane wird als Interozeption 
bezeichnet.

Erstmals definierte Fonagy (1991) die Fähigkeit, bewusste und unbe-
wusste psychische Zustände bei sich selbst und anderen wahrzuneh-
men, als eine Fähigkeit zu mentalisieren. Später wurde unter Mentali-
sieren eine meist vorbewusste imaginative Fähigkeit verstanden, terms 
of mental states (Gedanken, Gefühle, Überzeugungen und Wünsche) 
intentional auszutauschen. Erst dadurch verstehe ein Individuum im
plizit und explizit die Handlungen von sich selbst und anderen als 
sinnhaft. Das Rätsel, wie der Prozess des Mentalisierens von körper
lichen Wahrnehmungen bis zur Entwicklung eines »verkörperten« 
Selbst, das mentalisierend fühlen und sprechen kann, genau vor sich 
geht und wie dieser Prozess fundamental gestört werden kann, wurde 
durch die britische Definition des Mentalisierens noch nicht gelöst, 
denn der Körper fand so gut wie keine theoriebildende Berücksichti-
gung. 

In den vergangenen Jahren ist sowohl innerhalb der Psychoanalyse 
als auch in der Neuropsychoanalyse und im Mentalisierungsmodell 
ein zunehmendes Interesse an Affekten und Emotionen sowie Körper



10 1 Einführung in ein komplexes Thema

phänomenen zu beobachten, etwa durch Sebastian Leikert (2019a, 
2019b), Alessandra Lemma (2014, 2018, 2024), Riccardo Lombardi (2022, 
2023) und viele andere mehr. Dieses äußert sich in ebenso erfrischen-
den wie theoretisch unverbundenen Konzepten bezüglich eines besse-
ren Verständnisses und einer spezifischeren Behandlungstechnik ver-
schiedenster Störungen. Sie eint mit Winnicott (2014 [1949], S. 244) die 
Erkenntnis, dass die psychische Aktivität der körperlichen folgt (und 
nicht umgekehrt): 

Versuchen wir also, das sich entwickelnde Individuum zu be
trachten, indem wir am Anfang beginnen. Hier ist ein Körper, und 
die Psyche und das Soma sind nicht zu unterscheiden, außer je 
nach der Richtung, aus der man schaut. Man kann auf den sich 
entwickelnden Körper oder auf die sich entwickelnde Psyche 
schauen. Ich nehme an, dass das Wort Psyche hier die imaginative 
Ausarbeitung von somatischen Teilen, Gefühlen und Funktionen, 
d. h. von körperlicher Lebendigkeit meint (Übers. USV).

Die somatopsychische Basisorganisation beginnt bereits pränatal. 
Auch wenn der Fötus nicht viel sehen kann, gibt es andere Sinnesreize, 
die er schmeckt, fühlt und vor allem über die bedeutsame Stimme der 
Mutter (bzw. der Eltern) hört. »Vorgeburtliche sensorische Erfahrungen 
prägen die Organisation des sich entwickelnden Gehirns, indem sie die 
früheste Instillation komplexer Nervenverbindungen stimulieren« 
(Wermke 2024, S. 65). Dies setzt sich postnatal fort über die Haut, über 
das Stillen, über den Babygesang und andere Körper-Interaktionen, die 
vermutlich Proto-Selbst-, Proto-Affekt- und Proto-Objekt-Strukturen 
fördern und für den Säugling unter der Voraussetzung einer hinrei-
chend guten und sicheren Bindungserfahrung eine weitere Entwick-
lung stabiler Repräsentanzen ermöglichen, die ihm erste Schritte der 
Selbstentwicklung als Individuum erlauben. Eugenio Gaddini (1991 
[1998], S. 25) war der festen Überzeugung, dass »das physiologische Ler-
nen notwendigerweise dem psychischen Lernen vorausgeht. Solange 
der fetale Zustand anhält, kann diese Abfolge als ursprünglicher Aus-
druck des Körper-Psyche-Funktionskontinuums angesehen werden […], 
das der Geburt vorausgeht«. Nach den entwicklungspsychologischen 



111 Einführung in ein komplexes Thema

Erkenntnissen dominiert das Körper-Psyche-Funktionskontinuum 
postnatal mindestens bis zum neunten Lebensmonat und spielt 
lebenslang als Körper-Modus (»body mode«) eine bedeutsame Rolle, 
wenn bezüglich der Affektregulation auf den Körper zurückgegriffen 
werden muss. Dies ahnend spricht Lombardi (2023, S. 35) von der Be
deutung des Körpers als Container der subjektiven Erfahrung. Denn 
erst über Resonanzerfahrungen bezüglich der Stimme (!), der Haut, der 
Extremitäten oder des Körpers als Grenze bilden sich Repräsentanzen 
des Körper-Selbst, die wiederum Körperfantasien oder Fantasien im 
Körper ermöglichen, die dann erst über das Sprechen erschlossen wer-
den können. Ähnlich der langsamen Entwicklung des Sprechens ist es 
bis dahin entwicklungskörperlich und -psychologisch allerdings ein 
weiter und störanfälliger Weg, der primär über die Affektregulation 
und die Integration empirisch belegter prämentalisierender Modi ver-
läuft. Insofern lautet die aktuelle Definition von Mentalisieren, welche 
die bisherige britische Definition (ohne Körper) erweitert:

Mentalisieren ist eine meist vorbewusste imaginative Fähigkeit, 
»terms of bodily states« (Körperzustände und ‑wahrnehmungen) 
und »terms of mental states« (Gedanken, Gefühle, Überzeugungen 
und Wünsche) von sich selbst und anderen (z. B. in der Gruppe) in
tentional auszutauschen. Dadurch versteht ein Individuum bzw. 
eine Gruppe implizit und/oder explizit die Handlungen von sich 
selbst und anderen als sinnhaft.

Diese Erweiterung des Mentalisierungsbegriffs ist notwendig, weil die 
Annahme, dass ein bestimmtes »Mentalisieren« der Sprachentwick-
lung vorausgehe, mit der bisherigen Definition von Mentalisieren in 
Widerspruch steht, dass erst mit der Integration der drei prämentalisie-
renden Modi: teleologischer, Äquivalenz- und Als-ob-Modus, Mentali-
sieren möglich ist, was etwa mit dem vierten Lebensjahr zu beobachten 
ist (Fonagy et al. 2004 [2002]). Aus unserer Sicht können das mütter
liche und väterliche Verständnis des inneren Zustands des Kindes, das 
körperlich erfahren und »lange vor dem Erscheinen des ersten Wortes« 
(Bateman  & Fonagy 2019, S. 7) »vorsprachlich« kommuniziert wird, 



12 1 Einführung in ein komplexes Thema

deshalb nicht als ein »verkörpertes« oder »verleiblichtes Mentali
sieren« (embodied mentalizing) bezeichnet werden, sondern als eine 
proto-mentale oder -mentalisierende kommunikative Bewegung. 

Ideengeschichtlich ist das angelsächsische Wort mentalization in 
einer ersten Erwähnung mit körperlichen Vorgängen in Verbindung 
gebracht worden. 1888 führte der Neurologe James Leonard Corning 
den Begriff »Mentalization« in seiner Abhandlung über Kopfschmerz 
und Neuralgie ein, indem er sich auf einen gewissen Hammond bezog, 
der eine Reihe von sorgfältigen Urinanalysen durchgeführt habe, um 
Veränderungen in der Zusammensetzung des Urins bei »vermehrter 
Mentalization« zu ermitteln. So soll erhöhte geistige Anstrengung mit 
einer Zunahme der Urinmenge einhergegangen sein (Corning 2018 
[1888], S. 196). Eine weitere Überraschung mag sein, dass der Londo-
ner Dermatologe, Psychiater, Psychoanalytiker und Gruppenanalytiker 
Dennis Geoffrey Brown (1928 – 2004) den Begriff mentalisation schon 
1985 (also vor dem Aufkommen des Mentalisierungsmodells!) in dem 
Aufsatz »The Psychosoma and the Group« nutzte: »Die Bedeutung kör-
perlicher Symptome und Ausdrücke muss entdeckt werden und auf 
der primitivsten (›wahrlich‹ psychosomatischen oder proto-mentalen) 
Ebene für Mentalisierung erschaffen werden, um Somatisierung zu 
umgehen, oder besser noch, um aus ihr herauszuwachsen« (Brown 
1985; Brown 2006, S. 21; Übers. USV). So scheint auch Brown ganz offen-
sichtlich schon die Idee gehabt zu haben, dass man im vorsprachlichen 
Bereich eher von proto-mentalisierenden Prozessen sprechen sollte, 
so wie sie später u. a. in Musik-, Kunst- und Körpertherapien vor dem 
Mentalisieren zum Ausdruck kommen.

Affekte und Emotionen sowie deren Regulation oder Dysregulation 
spielen bei allen psychischen und psychosomatischen Erkrankungen 
eine zentrale Rolle. Bei Patienten mit sogenannten somatoformen Be
lastungsstörungen bzw. funktionellen Körperbeschwerden sind diese 
ebenso vielgestaltig wie auch besonders schwer zu dechiffrieren. In der 
Geschichte der Psychosomatik hat die Vielfalt somatoformer Störun-
gen sowohl Ärzt*innen als auch Psychotherapeut*innen und anderen 
Berufsgruppen des Gesundheitswesens immer wieder Rätsel aufgege-
ben. Dies könnte damit zu tun haben, dass sich »körpersprachliche« 
Krankheitssymptome erst einmal sprachlicher Differenzierung entzie-



131 Einführung in ein komplexes Thema

hen. Vor diesem Differenzierungsverlust sind leider auch Ärzte nicht 
gefeit, etwa wenn sie abenteuerliche Diagnose-Formulierungen anstel
le einer soliden Diagnostik des breiten Spektrums von Angststörungen 
erfinden. Sie zeugen von einem Zusammenbruch des intersubjektiven 
Austauschs, während Patient und Therapeut eigentlich eine »neue« 
gemeinsame Sprache hätten finden müssen. Eine solche ist erforder-
lich, wenn es über ein gemeinsames (!) Verständnis zu einer Verände-
rung, zu einer Transformation der Symptomatik kommen soll. Zahl
reiche Fallbeispiele bestätigen, dass Ärzte und Psychotherapeuten mit 
Empathie, Wachsamkeit, herausfordernden Interaktionen oder be
wusster Zurückhaltung im Rahmen einer therapeutischen Beziehung 
den Verlauf dieser Erkrankungen positiv oder negativ beeinflussen 
können.

Affekte und Emotionen drücken sich nicht nur körperlich aus, son-
dern sind selbst physiologisch: Jede Emotion wird von physiologischen 
Veränderungen begleitet, wie z. B. Angst von Herzklopfen oder Wut mit 
einer zunehmenden Herzfrequenz und erhöhtem Blutdruck. Solche 
Phänomene sind spätestens seit den Arbeiten von Franz Alexander, 
einem frühen Pionier der Psychosomatischen Medizin, bekannt und 
gehören zu unserem normalen Leben (Alexander 1948). Eine krank-
hafte Bedeutung bekommen Affekte und Emotionen, wenn sie zu 
wenig oder zu viel oder gar dauerhaft vorhanden sind, eine gewisse 
Dominanz oder Rigidität einnehmen. Dies betrifft vorrangig die nega-
tiv getönten Affekte, die – vermutlich aus evolutionären Gründen des 
Überlebens – stärker im autobiographischen Gedächtnis in Erinnerung 
bleiben. Während Freude schön und gut ist, hilft sie leider nicht dabei, 
länger zu leben, wohingegen Angst und Ekel vor Gefahren warnen. Der 
Umgang mit persistierenden »schwierigen« Affekten von Patient*in
nen wie von sich selbst stellt sowohl eine zentrale Herausforderung als 
auch eine Kompetenz für Therapeut*innen dar (Plassmann 2019a).

Dieses Buch sollte einmal den Titel »Mentalisieren bei Somatisierungs-
störungen« tragen. Während des Schreibens wurde jedoch klar, dass 
die Diagnose einer Somatisierungsstörung so breit wie Quark ist. Dar-
über hinaus gibt es eine Reihe von psychischen Erkrankungen, die 
manchmal »nur« mit passageren, häufiger auch mit anhaltenden, 



14 1 Einführung in ein komplexes Thema

transdiagnostischen körperlichen Symptomen in Erscheinung treten. 
Krankengeschichten verhalten sich ähnlich wie Literaturgattungen  – 
von der Kurzgeschichte über Novellen bis zu einem Roman. Insofern 
lassen sich psychosomatische Erkrankungen in solche mit offensicht-
lich metaphorischer oder symbolischer Bedeutung einteilen und in 
solche, die nicht offenkundig metaphorisch oder symbolisch sind, so
wie in Erkrankungen, bei denen kumulativer Stress zu einer funktio-
nellen Störung geführt hat. Inzwischen ist auch gut belegt, dass sta
tionär behandelte Patienten mit Herz-Kreislauf-Erkrankungen ein er
höhtes Risiko für verschiedene Arten von psychischen Störungen und 
Selbstmordversuchen, insbesondere im ersten Jahr nach der Einwei-
sung, unabhängig von ihrer genetischen Anfälligkeit für die untersuch-
ten psychiatrischen Erkrankungen aufweisen (Yang et al. 2024). Der 
Körper ist folglich gleichzeitig Quelle und Projektionsfläche für ver-
schiedene Mentalisierungsstörungen. Dies gilt auch für neurologische 
Erkrankungen, wie z. B. Morbus Parkinson, Myasthenia gravis, Multiple 
Sklerose und Wurzelkompressionssyndrome, bei denen durch spezifi-
sche Übertragungskonstellationen plötzliche Symptomverbesserun-
gen beobachtbar sein können (Kütemeyer 1979; Kütemeyer & Schultz-
Venrath 1996a).

Dieses Buch beruht auf der Erfahrung fast 50-jähriger Arbeit in der 
Psychosomatischen Medizin, die mit einer Gruppe neugieriger und 
kreativer Ärzte in einer Neurologischen Universitätsklinik in Berlin 
ihren Anfang nahm, die dem bio-psycho-sozialen Modell der Heidel-
berger Schule in der Neurologie verbunden war. Mein Lehrer Dieter 
Janz, ein Meister der fragenden Anamneseerhebung, mit der er seine 
Schüler gleichermaßen erstaunte und »infizierte«, war Herausgeber 
der Gesammelten Schriften seines Lehrers Viktor von Weizsäcker. 
Dieser hatte mit der Formulierung, »dass der Anfang nicht Wissen, 
sondern Fragen ist« (von Weizsäcker 1926), eine Spur gelegt, die mich 
zum späteren Mentalisierungsmodell führte. Die Verbindung diagnos-
tischer und therapeutischer Kompetenz mit aktuellen Forschungs
ergebnissen, die heute im Mentalisierungsmodell als work in progress 
ihre Blüte erlebt, ist ein besonderes Anliegen dieses Buches.

Während das bio-psycho-soziale Modell der Psychosomatik das ak
tuell umfassendste Krankheitsmodell mit einem polypragmatischen 



151 Einführung in ein komplexes Thema

Behandlungskonzept ohne Evaluation ist (Egle et al. 2020), stammt die 
Mentalisierungsbasierte Therapie (MBT) zunächst aus der Not wenig 
wirksamer Psychotherapien von Borderline-Persönlichkeitsstörungen 
(Fonagy et al. 2015 [2004]; Bateman et al. 2023). Neben der MBT haben 
sich die Dialektisch-Behaviorale Therapie (DBT) (Linehan 1993), die 
Übertragungsfokussierte Psychotherapie (TFP) (Kernberg et al. 2008) 
und die Schematherapie (ST) (Kellogg & Young 2006) in den vergange-
nen zwei Jahrzehnten als evidenzbasiert etabliert (Storebø et al. 2020). 
Die Techniken der vier Behandlungskonzepte (MBT, DBT, ST, TFP), 
die  inzwischen als die »Big 4-Treatments« zusammengefasst werden 
(Rameckers et al. 2021), entstammen unterschiedlichen therapeuti-
schen Traditionen (psychodynamisch, kognitiv-behavioral, humanis-
tisch und systemisch) und haben ihre Vorstellungen über die Entwick-
lungswege von Persönlichkeitsproblemen und deren bestmögliche 
Behandlung immer wieder verfeinert (Taubner & Sharp 2024). 

Im Unterschied zu den anderen drei Konzepten (DBT, TFP und ST), 
die primär für die Behandlung von (Borderline-)Persönlichkeitsstörun-
gen entwickelt wurden, werden Mentalisierungsbasierte Einzel- und 
Gruppenpsychotherapie (MBT/MBT-G) inzwischen bei vielen anderen 
psychischen und psychosomatischen Störungen und auch auf an
deren  Feldern (z. B. Familien- und Sozialtherapie, Lehrerausbildung, 
Organisationsberatung) erfolgreich eingesetzt. Ein wissenschaftlicher 
Austausch über die spezifischen Wirkfaktoren der verschiedenen Be
handlungskonzepte sowie des bio-psycho-sozialen Modells ist ein wis-
senschaftliches Desiderat, das noch seiner Bearbeitung harrt. Interes-
santerweise wird jedoch weder in der DBT noch in der TFP oder ST auf 
Körperphänomene und -störungen theoretisch Bezug genommen, 
obwohl diese sehr häufig bei Patient*innen mit Persönlichkeitsstörun-
gen zu beobachten sind.

Das Mentalisierungsmodell ist für die Psychosomatik und noch 
mehr für die Psychiatrie ein zukunftsweisendes Projekt, weil es rele-
vante Erkenntnisse der Neurowissenschaften, der Kognitiven Psycho-
logie und der modernen Ansätze der Psychoanalyse unter dem Aspekt 
der Behandlungsmöglichkeiten zu integrieren versucht. Neben einem 
besseren Verständnis wird auch eine gemeinsame und zunehmend dif‑
ferenziertere Sprache benötigt, um die komplexen Prozesse des Rück-



16 1 Einführung in ein komplexes Thema

zugs auf den Körper oder des Verharrens im Körper zu verstehen. Men-
talisieren ist hierfür als »Zauberwort« ein bedeutsamer Code und 
besteht in der Fähigkeit, innere Zustände, wie Gefühle, Gedanken, 
Absichten und Motive dem Verhalten anderer und dem eigenen Ver-
halten angemessen zuzuordnen.

Gelegentlich wird zwischen emotionalem und kognitivem Mentali-
sieren unterschieden. Ersteres ist mit dem Körper und seinen Empfin-
dungen verbunden, die zweite Version verweist auf ein Mentalisieren, 
das wesentlich kognitiv akzentuiert ist  – dieses kann zwar eine gute 
Erkenntnis innerer Zustände anderer bedeuten, fühlt diese aber nicht. 
Dieses Phänomen ist häufiger bei Patienten mit somatoformer Belas-
tungsstörung, Depersonalisation und antisozialer Persönlichkeitsstö-
rung zu beobachten. Mentalisieren als Prozess (und nicht Mentalisie-
rung als Substantiv!) findet sich als Wesensmerkmal auch in anderen 
Psychotherapien, wenn sie sich als wirksam erweisen, obwohl dies von 
den meisten Protagonisten der sehr unterschiedlichen Verfahren so 
noch nicht konzeptualisiert wurde.

Lange Zeit galt in der wissenschaftlichen Community der Psycho
somatik das 1947 formulierte Diktum von Edward Weiss, dass Psycho-
somatik nicht bedeute, den Körper weniger, sondern die Psyche mehr 
zu erforschen (Weiss 1947). Nicht wenige Psychosomatiker folgten die-
sem Aufruf und verloren dabei den Körper  – entgegen ihrem An
spruch – aus den Augen. Mehr unbewusst als bewusst folgten sie Freud, 
der zeitlebens gegenüber einer psychoanalytischen Psychosomatik 
eher skeptisch bis ablehnend eingestellt war (Schultz-Venrath 1995 
[1992]). Mit der Etablierung des Faches Psychosomatische Medizin 
wurden psychosomatische Zusammenhänge zunehmend über psy-
chometrische Testverfahren »psychologisiert« und damit weniger kör-
perlich und weniger klinisch-ärztlich verstanden. Mit der Betonung des 
»Soma« als biologische Organisation konnte jedoch der Anschluss an 
ein medizinisches Verständnis eher gesichert werden, wobei das Ver-
ständnis eines libidinös-erotischen, aggressiven oder narzisstischen 
Körpers verloren ging.

Für den Umgang mit dem Körper spielt neben einer sicheren Bin-
dung die Entwicklung der Affekt- und Emotionsregulation eine zen
trale Rolle sowohl für die Entwicklung eines (körperlichen) Selbst als 



171 Einführung in ein komplexes Thema

auch für das Überleben. Kein Kind ist ein unbeschriebenes Blatt: Es 
tritt  – wie alle Lebewesen  – mit einer Reihe angeborener und proto-
mentaler Bedürfnisse in die Welt. Nach derzeitigem Wissen ist davon 
auszugehen, dass ein Säugling bereits mit intrauterinen Erfahrungen 
auf die Welt kommt. Diese schlagen sich als proto-implizites Bezie-
hungswissen im prozeduralen Gedächtnis nieder und beeinflussen das 
postnatale Leben. Die Fähigkeit eines Neugeborenen, den Geruch und 
die Stimme seiner Mutter von denen anderer zu unterscheiden (DeCas-
per  & Fifer 1980), Mimik und Gestik zu imitieren (Meltzoff  & Moore 
1977) und sich durch jene Musik zu beruhigen, die es bereits in der 
Gebärmutter hörte, zählen zu den zahlreichen Belegen für prä- und 
perinatale Lern-, Erfahrungs- und Beziehungsprozesse, die gedächtnis-
theoretisch bedeutsam sind. 

Erinnerungen sind dynamische Konstrukte, deren Eigenschaften 
sich mit der Zeit und der Erfahrung verändern. Die biologischen 
Mechanismen, die dieser Dynamik zugrunde liegen, sind nach wie vor 
rätselhaft, insbesondere die Frage, wie Verschiebungen in der Zusam-
mensetzung der gedächtniskodierenden neuronalen Ensembles die 
Entwicklung eines Gedächtnisses im Lauf der Zeit beeinflussen. Eine 
Baseler Forschungsgruppe entdeckte, dass im Hippocampus, der für 
das Lernen verantwortlich ist, ein einziges Ereignis parallel in mindes-
tens drei verschiedenen Gruppen von Neuronen gespeichert wird 
(Kveim et al. 2024). Laut dieser Autoren unterscheiden sich diese Neu-
ronen vor allem hinsichtlich ihres Alters: Die ältesten Neuronen ent-
stammen der embryonalen Entwicklung, die jüngsten entwickeln sich 
in deutlich späterem Alter, wobei die ältesten Neuronen ein Ereignis 
langfristig speichern und sich deren Gedächtniskopie im Lauf der Zeit 
stärkt. Bei den später entwickelten Neuronen verhält es sich umge-
kehrt: Ihre Gedächtniskopie ist anfangs sehr stark, verblasst aber mit 
der Zeit, sodass das Gehirn nach einer Weile nicht mehr darauf zugrei-
fen kann. Bei einer dritten Gruppe von Neuronen bleibt deren ange-
legte Kopie fast gleichbleibend stabil. Die drei unterschiedlichen Erin-
nerungskopien unterscheiden sich darin, wie leicht sie sich verändern 
lassen und an neue Erfahrungen der Umwelt angepasst werden kön-
nen. Erinnerungen, die von den späten Neuronen nur kurz gespeichert 
werden, sind sehr formbar und können umgeschrieben werden, was 



18 1 Einführung in ein komplexes Thema

Optionen für Psychotherapien, z. B. mit traumatisierten Patienten, 
eröffnet. 

Die von Freud formulierten Stufen psychosexueller Entwicklung 
»oral«, »anal« und »genital« wiesen bereits auf die frühkindlich domi-
nierenden körperlichen Bedürfnisse hin, die das Mentale organisieren. 
Jedoch ist die somatische Herkunft dieser Begriffe, welche die Libido-
Phasen markierten, durch eine überwiegend metapsychologische Ver-
wendung weitgehend verloren gegangen. Es ist von der heutigen analy-
tischen Entwicklungspsychologie inzwischen vergessen worden, dass 
Freud mit seiner Darstellung der Sukzession der erogenen Zonen auch 
ein Modell für die Strukturierung affektiver Körpererfahrung entwor-
fen hatte. Dies belegt eine hübsche Geschichte von Szekely (1962), die 
von einem zweijährigen Kind auf einem Bauernhof handelt: Es beob-
achtet, wie ein Huhn ein Ei legt. Das Kind deutet auf das Huhn, blickt 
aber zur Mutter und sagt: »A-a«. Der analytische Beobachter versteht 
die anale Organisation als kognitive (!) Weltauffassung des kleinen Kin-
des, obwohl es sich eigentlich um eine body-mind-Organisation han-
delt (vgl. Kap. 4).

Ebenso wird mit dem Triebbegriff »als Grenzbegriff zwischen Seeli-
schem und Somatischem« (Freud 1915c, S. 214) der Körper als Funda-
ment des Psychischen in der Psychoanalyse weniger gewürdigt. Basis
emotionen lösen instinktive Verhaltensweisen aus, die sich auf 
angeborene Handlungsimpulse zurückführen lassen. Diese werden 
ausgeführt, um die jeweils spezifischen Bedürfnisse zu erfüllen (wie 
z. B. Suchen, Fliehen, Angreifen). Allerdings wurde bis heute keine all
gemeine Übereinstimmung bezüglich Art und Anzahl der angebore-
nen Bedürfnisse erreicht.

In Psychotherapien ist der ungeliebte, verhasste oder mit Schmer-
zen verbundene Körper einer Patient*in in der körperlichen Gegen-
übertragung oft präsenter, als mancher/manchem Therapeut*in lieb 
ist, etwa wenn es ihr/ihm »die Tränen in die Augen treibt« oder »die 
Kehle zuschnürt«. Denn wie Therapeut*innen dem Körper und seinen 
Geschichten zuhören  – und hier folgen wir weitgehend Alessandra 
Lemma (2014) –, wird von der eigenen Subjektivität, also den eigenen, 
meist schambesetzten Erfahrungen mit dem eigenen Körper und des-
sen eigenen Affekten und Emotionen sowie den sich daraus ableiten-



191 Einführung in ein komplexes Thema

den theoretisch-technischen Annahmen beeinflusst. Dieses hat ver-
mutlich auch einen Einfluss darauf, welcher Veränderungstheorie sich 
Psychotherapeut*innen im Rahmen ihrer Ausbildung zuwenden und 
wie sie die damit verbundenen Interventionen einsetzen. Ob in den 
Lehranalysen und Lehrtherapien zwischen Ausbildungskandidat*in
nen und Analytiker*innen immer authentisch über eigene körperliche 
Empfindungen gesprochen werden kann, ist wegen der beiderseitigen 
Schamdimensionen fraglich. Die schwierige Beforschung von Supervi-
sionen von Ausbildungskandidat*innen ist ein Hinweis darauf (Grüne-
wald-Zemsch 2019).

Neben einer Spaltung zwischen Seele und Körper in Psychologie und 
Psychoanalyse und den von ihr abgeleiteten Verfahren ist in den letz-
ten Jahren ein verstärktes Interesse für den Körper zu beobachten: Der 
Körper wird einerseits aufgrund vertiefter neurowissenschaftlicher Er
kenntnisse, andererseits aufgrund aktueller Erfahrungen gerade »neu« 
entdeckt. Dies schlägt sich in einer Reihe von Publikationen zum Kör-
per nieder, in denen die allgemeine Empfehlung steht, die multisenso-
risch verkörperten olfaktorischen, visuellen, auditiven und haptischen 
Ressourcen zu erschließen. Körperresonanz bezieht sich einerseits auf 
das Erleben interozeptiver Signale, anderseits auf die Interaktion mit 
dem Therapeuten. So entscheiden Mimik, Gestik, Körperhaltungen, 
Stimmführung und Atembewegung wesentlich darüber, wie der andere 
emotional wahrgenommen wird. Wahrnehmung und affektive Bewer-
tung (!) drücken sich körperlich aus und beeinflussen das Gegenüber in 
Form einer reziproken Beeinflussung mit der Folge einer wechselseiti-
gen Körperresonanz. Dabei lohnt sich ein Blick auf philosophische 
Genauigkeit: Resonanz gilt nicht nur als Metapher für eine bestimmte 
Erfahrung eines emotionalen Zustands, sondern auch als Beziehungs-
modus, der durch vier Merkmale bestimmt wird: Berührung (Affizie-
rung – hier kommen die Affekte ins Spiel), Selbstwirksamkeit (Antwort), 
Anverwandlung (Transformation) und Unverfügbarkeit, weil sich Reso-
nanz erst einmal nicht willentlich herstellt (Rosa 2019, S. 38 f.). »Das 
Lächeln des oder der Geliebten kann versteinern oder gefrieren, das 
Schnurren der Katze kann ausbleiben, die Lieblingsmusik kann uns 
auch völlig kaltlassen, der Wald oder das Meer können uns jede Reso-
nanz verweigern« (Rosa 2016, S. 295).



20 1 Einführung in ein komplexes Thema

Aus der Perspektive des Mentalisierungsmodells empfiehlt sich auf 
dem Boden des Intentionalitätsbegriffs die gemeinsame Suche nach 
dem Sinn eines körperlichen Symptoms, der – wenn es ihn jemals vor-
her überhaupt schon gegeben hatte  – parallel zum Verlust von Reso-
nanz verloren gegangen war. Eine sinnstiftende Würdigung der Symp-
tomatik, die den Körper nicht gegen das Sprechen ausspielt, fördert 
eine  – oftmals schwer zu erreichende  – Behandlungsmotivation und 
stärkt die therapeutische Arbeitsbeziehung durch den akzeptierenden 
und ermutigenden Blick auf die Problematik. Jeder Mensch weiß, dass 
kaum etwas so verletzend, aber auch so heilsam sein kann wie das 
gesprochene Wort. Einerseits gibt es keinen Gegensatz zwischen Spre-
chen und Körper (Buchholz 2014, S. 113), die Gegenwärtigkeit des Kör-
pers ist letztlich in der Sprache, besser: im Sprechen und damit in der 
Konversation zu suchen, die gestisch-mimisch begleitet ist. Anderer-
seits kommuniziert der Körper Botschaften (z. B. frühe Traumata), wel-
che die Betreffenden erst einmal nicht zur Sprache bringen können. 
Die SARS-CoV-2-Pandemie mit ihren präventionsbedingten Video-Psy-
chotherapien machte vielen Therapeut*innen deutlich, dass es online 
zu Brüchen zwischen Sprechen und Körper, zu einem sogenannten 
disembodiment kommt (Weinberg & Rolnik 2020), das am besten mit 
Entkörperlichung übersetzt wird. Gleichzeitig rückte in den Fokus, wie 
förderlich körperliche Präsenz für eine gelingende therapeutische In
teraktion ist. Die psychoanalytische Gemeinschaft versäumt jedoch 
immer noch die Reflexion, dass auch das Couch-Setting eine Art disme‑
bodiment fördern kann, wenn sich der Therapeut hauptsächlich auf das 
Zuhören und die assoziative und imaginative Aktivität einlässt, ohne 
auf die (zwischen-)körperlichen Prozesse zu achten. 

1.1 Affekte, Gehirn und Körper –  
Zur Entwicklung eines affektiven Selbst

Die Bedeutung von eigener und fremder Berührung sowie körper-
licher Interaktionen kann für die menschliche Entwicklung und 
das Wohlbefinden nicht genug betont werden. Neugeborene sind 



211.1 Affekte, Gehirn und Körper 

auf körperlichen Kontakt und stimmliche Klänge angewiesen, um 
verschiedene Körperfunktionen zu regulieren. Die verschiedenen 
Aspekte der Berührung, einschließlich ihrer Rückkopplungseffekte, 
reichen von frühen Bindungserfahrungen bis hin zu kulturellen 
Praktiken und unterstützen das Zusammenspiel von Körper und 
Psyche. Sie gestalten unsere Erfahrungen und Wahrnehmungen 
und fördern die Entwicklung eines affektiven Selbst.

Die erste Interaktion mit einem anderen Menschen verläuft bereits 
pränatal, erst recht aber mit der Geburt – im Idealfall – über liebevolle 
Berührung und leibliche Kommunikation: Ein Neugeborenes wird von 
den primären Bindungspersonen, meist seinen Eltern, rhythmisch-
melodisch gestreichelt, liebkost und eng an den Körper gehalten, was 
in den vergangenen Jahrzehnten selbst die sterilste Geburtshilfe revo-
lutioniert hat (Böhme 2019). Berührung ist auch deshalb so bedeut-
sam, weil das Sehen eines Neugeborenen nicht über 30 cm hinaus-
reicht. Direkt nach der Geburt stabilisieren Hautkontakte die Atmung, 
die Körpertemperatur, die Säure-Basen-Bilanz und sogar den Blutzu-
cker des Neugeborenen (Winberg 2005). Hautkontakte sorgen darüber 
hinaus für die Ausschüttung von Oxytocin beim Stillen, das als Bin-
dungshormon bekannt geworden ist. Auch Mütter profitieren von der 
frühen Berührung ihrer Babys, weil sie dann erfolgreicher und länger 
stillen. Berührung ist auch im weiteren Leben von größter Bedeutung: 
Fällt ein Kind hin, wird es in den Arm genommen, die Schürfwunde 
wird schnellstmöglich versorgt, oder die Beule wird gestreichelt. Trau-
ert ein Freund oder eine Freundin, sind wir geneigt, ihm oder ihr die 
Hand auf die Schulter zu legen. Mögen wir einen Menschen, verspüren 
wir den Impuls, diesen berühren zu wollen. Berührung zwischen Men-
schen hat insofern eine Sonderstellung, als sie nicht Teil des Tastsinns 
ist, sondern von speziellen Nervenfasern, den sogenannten C-Fasern, 
wahrgenommen und an die Insula im Gehirn weitergeleitet wird. 
Berührungswahrnehmung findet nicht nur im somatosensorischen 
Kortex statt, sondern auch in Teilen des präfrontalen Kortex und des 
hinteren Scheitellappens. Von diesen Hirnregionen ist bekannt, dass 
sie für die Aufmerksamkeitsfokussierung und die Körperwahrneh-
mung essentiell sind. Demnach ist das zuständige Hirnnetzwerk für 



22 1 Einführung in ein komplexes Thema

die Wahrnehmung von Hautberührungen viel komplexer als bisher 
angenommen (Rullmann et al. 2019). So sind spezielle Berührungs
neuronen für die sexuelle Empfänglichkeit erforderlich und regen 
die  Dopaminausschüttung im Gehirn an. Das Ausschalten solcher 
Neuronen durch die Arbeitsgruppe um Elias (2023) führte dazu, dass 
weibliche Mäuse die Männchen ablehnten, mit denen sie sich norma-
lerweise zu paaren versucht hätten. Dies belegt, dass ein spezieller 
Haut-Gehirn-Schaltkreis die belohnende Qualität sozialer Berührung 
kodiert.

Die Entwicklung eines Kindes als Subjekt hängt besonders von der 
Qualität körperlicher Berührungserfahrungen mit seinen primären 
Bindungspersonen ab. Gedemütigte, geschlagene oder sexuell miss-
brauchte Kinder leiden eher an psychischen Erkrankungen und/oder 
psychosozialen Entwicklungsrückständen im Erwachsenenalter als 
Menschen, denen solche Erfahrungen in jungen Jahren erspart geblie-
ben sind. Insofern ergab sich die Frage, worin die eigentlichen Gründe 
für die größere Verwundbarkeit liegen und ob diese eventuell mit einer 
veränderten Wahrnehmung von Berührung zusammenhängen. Berüh-
rungen beeinflussen die Gehirnentwicklung, vermitteln ein Gefühl für 
den eigenen Körper und dienen auch als Stressregulator. Führen also 
Gewalterfahrungen im Kindesalter möglicherweise zu einer dauerhaft 
veränderten Wahrnehmung von sozialen Reizen?

Während der Covid-19-Pandemie war bezüglich der Folgen von so
zialer und physischer Distanzierung zu beobachten, dass Wünsche 
nach intimen Berührungen mit der Dauer sozialer Distanzierung umso 
deutlicher zutage traten. Dabei spielten weniger die Menge an unter-
stützenden Berührungen, die Menschen nach eigenen Angaben in 
ihrer Kindheit erhalten hatten, eine Rolle, sondern die individuellen 
Unterschiede im Bindungsstil: Je ängstlicher eine Person gebunden 
war, desto mehr sehnte sie sich während Covid-19 nach Berührung, 
und je vermeidender eine Person gebunden war, desto weniger sehnte 
sie sich in dieser Zeit nach Berührung.1 Unabhängig davon hat sich in 

1	 Aikatherina Fotopoulou: Social versus Physical Distancing: Experiences and Desires 
of Social Touch During COVID-19 and in Psychotherapy am 11. 07. 2020, Neuropsycho-
analysis Around the World. https://npsa-association.org/event-details/neuropsycho-
analysis-around-the-world-abstracts/.



231.1 Affekte, Gehirn und Körper 

unserer westlichen Kultur – möglicherweise auch als Antwort auf die 
digitalisierte, entkörperlichte Welt – eine Berührungssubkultur entwi-
ckelt, die in der steten Zunahme von Yoga-, Massage- und Tantra-Stu-
dios, Kuschelpartys und tiergestützten Psychotherapien zum Ausdruck 
kommt.

Bis zum vergangenen Jahrhundert wurden liebevolle Berührungen 
zum sogenannten Gemeingefühl (sensus communis) gezählt, einem 
gängigen Begriff der Psychologie und Physiologie, der alle Sinneswahr-
nehmungen umfasste, die von innen kommen und nicht als Teil der 
anderen fünf Sinne galten. In der Zwischenzeit wurde der Begriff des 
Gemeingefühls durch spezialisiertere Termini wie Körperschema, Kör-
perbild und Körper-Selbst ersetzt (Fuchs 1995). Während das Körper-
schema konstitutionell bedingt ist, weist der Begriff des Körperbilds 
auf die Bedeutung des intersubjektiven Kontextes hin, in dem sich ein 
solcher Körper entwickelt. Das Körperbild besteht aus einem »System 
von Wahrnehmungen, Einstellungen und Überzeugungen, die sich auf 
den eigenen Körper beziehen« (Gallagher 2013 [2005], S. 24; Übers. 
USV). Das Körperbild unterliegt gesellschaftlichen und modischen 
Strömungen, an denen z. B. die Schönheitschirurg*innen und Tätowie
rer*innen ihr Geld verdienen. 

Das Mentalisierungsmodell kann wertvolle Beiträge zum Verständ-
nis von Entwicklungsfaktoren und Fantasien liefern, die mit der durch-
aus fluiden seelischen Repräsentanz des Körpers, also dem Körperbild, 
einhergehen (Lemma 2014, S. 5). Wenn Resonanz und Reziprozität in 
der frühen Entwicklung zwischen Baby und primären Bindungsper
sonen fehlen, können sich weder Repräsentanzen noch ein stabiles 
Körperbild entwickeln. Folglich können im späteren Lebensalter trau-
matische Erfahrungen zu einer Resomatisierung führen, was von Den-
nis Brown mit dem Begriff des »Dementalisierens« beschrieben wurde 
(Brown 2006).

Auch wenn wir manchmal in aller Klarheit zu wissen meinen, was wir 
fühlen, ist es nicht ungewöhnlich, dass wir unserer Gefühle nicht allzu 
sicher sind, weil sie situativ unbestimmt oder konfliktbelastet sind. 
Nichts zu fühlen kann ein Hinweis für eine bestimmte Psychopatho
logie sein, muss es aber nicht. Die Tatsache, dass wir nicht immer wis-



24 1 Einführung in ein komplexes Thema

sen, was wir fühlen, kommt in den aktuellen Beiträgen zu Affekten und 
Emotionen deutlich zu kurz (Jurist 2018). Eine Voraussetzung, Erleben 
frühester Entwicklung in Psychotherapien zu erkennen und zu nut-
zen, ist die Fähigkeit, körperliche Empfindungen, die häufig als Affekte 
in Erscheinung treten, zu erspüren und sie in einem aufmerksamen 
Wahrnehmungsprozess zu Emotionen zu entwickeln.

Das Fehlen von Einfühlung ist neben dem Hass Folge fehlender oder 
nicht gelingender Affektregulation im teleologischen Modus, eine häu-
fige Bedingung für aggressive Impulsdurchbrüche bis hin zu Mord- 
oder Tötungshandlungen. Die Fähigkeit der Einfühlung setzt eine hin-
reichend gute Entwicklung der klassischen fünf Sinne (Hören, Riechen, 
Schmecken, Sehen, Tasten) voraus, die durch weitere Sinneskompeten-
zen, wie z. B. den Temperatursinn (Thermorezeption), die Schmerzemp
findung (Nozizeption), den Gleichgewichtssinn (vestibulärer Sinn), die 
Tiefensensibilität (Propriozeption) und eine Reihe von Interozeptoren 
(z. B. für Durst, Hunger und Blutdruckregulation), als »Fühler« ergänzt 
werden. Ohne diese »Sinne« – Leikert (2019a) spricht deshalb sehr tref-
fend von einem sinnlichen Selbst  – wäre unsere Wahrnehmung sehr 
eingeschränkt. So können Menschen, für die Angstsymptome eine 
vitale Katastrophe bedeuten (eine Herzattacke wird mit einem Gefühl 
des Sterbens verbunden), diese in ihrer Intensität in der akuten Situa-
tion einer Panikattacke nicht begrenzen. Es spricht vieles dafür, dass 
dieses Erleben auf instabilen Repräsentanz-Erfahrungen im prozedura-
len Gedächtnis beruht, die sich aus einer entweder übertrieben-über-
flutenden oder einer fehlenden Spiegelung kindlicher Emotionen 
durch frühe Bindungspersonen bilden. Dadurch kommt es zu einer 
neurobiologisch unterbrochenen repräsentationalen Kartierung (Fo
nagy et al. 2004 [2002], S. 35) bzw. nicht entwickelten Repräsentanzen. 
Fehlen Repräsentanzen oder sind sie nicht miteinander verbunden, 
äußert sich dies in Form prämentalisierender Modi (vgl. Kap. 5.1). Erst 
spezifische therapeutische Interaktionen, die mit wiederholten, kon-
gruenten Spiegelungsprozessen einhergehen, ermöglichen einen men-
talisierenden und schließlich reflektierenden Modus. Der von Diez 
Grieser und Müller (2018, 2024) in unserer Reihe »Mentalisieren in Kli-
nik und Praxis« entwicklungspsychologisch eingebrachte und von uns 
klinisch ausgearbeitete Körper-Modus fehlte bis vor Kurzem im Menta-



251.1 Affekte, Gehirn und Körper 

lisierungsmodell. Der stattdessen aktuell genutzte Begriff embodied 
mentalizing im britischen Mentalisierungsmodell trifft die mit dem 
Körper-Modus erfassten Phänomene unseres Erachtens nicht: Im Kör-
per-Modus kann (noch) nicht mentalisiert werden. Erstmals tauchte 
der Terminus embodied mentalizing in einem Kapitel über Essstörun-
gen von Skarderud und Fonagy mit folgender Definition im Glossar 
auf: Es seien Phänomene, »bei denen der Körper benutzt wird, um Mo
mente des mentalen Versagens auszufüllen« (Skarderud & Fonagy 2012, 
S. 359; Übers. USV). Der Begriff wird weiter gefasst und umfasst men-
tale Zustände, die sich auf das körperliche Sein einer Person beziehen, 
einschließlich Wahrnehmungen und Kognitionen über körperliche 
Funktionen und sensomotorische Wahrnehmung« (Skarderud & Fona
gy 2012, S. 359). Aber: Embodied mentalizing spiegelt die im Körper-
Modus erfassten Phänomene wenig präzise wider: Denn der Körper-
Modus ist ein Modus vor dem Mentalisieren: »Der Körper ist kein 
Gefäß für unerwünschtes psychisches Leben; er informiert und unter-
stützt das psychische Leben« (Jurist 2022, S. 200). Unabhängig von der 
Art des prämentalisierenden Modus  können bestimmte Sinneswahr-
nehmungen allein nicht sinnvoll auf die zwischenmenschliche Ho
möostase übertragen werden, wenn stabile Repräsentationen zur Struk-
turierung der Sinneserfahrungen fehlen.

Die Entwicklung eines Körper-Selbst ist ohne die Entwicklung stabi-
ler neuronaler Strukturen des Gehirns, einschließlich eines Gedächt
nissystems nicht zu denken. Lebendige Systeme bestehen aus offenen, 
zirkulären Feedback-Schleifen, in denen die Systemkomponenten rezi-
prok, entweder horizontal oder vertikal zirkulär interagieren. Inzwi-
schen ist hinreichend belegt, dass die Regulation des Immunsystems 
wie des Hormon- und Nervensystems in ihrer Funktionsweise nicht 
mehr für sich isoliert, sondern nur in Form wechselseitiger Beeinflus-
sung verstanden werden kann (Federschmidt 2017). So tragen Immun-
zellen sowohl Rezeptoren für Neuropeptide (Transmitter des Nerven-
systems) als auch für Hormone. Umgekehrt tragen Nervenzellen 
Rezeptoren für die Botenstoffe des Immunsystems, wobei den Zyto
kinen eine zentrale Rolle bei der Kommunikation zwischen den Zellen 
des Immunsystems zukommt. Alle immunologischen Organe sind mit 
Fasern des Nervensystems verbunden. Botenstoffe des Immunsystems 



26 1 Einführung in ein komplexes Thema

nehmen ebenso wie die Hormone Einfluss auf das zentrale Nerven
system und damit auf das psychische Befinden.

Vor dem Hintergrund dieser bio-psycho-sozialen Verschränkungen 
ist der Körper Spiegel der Seele und die Seele auch Spiegel des Körpers. 
So interagieren die Hormone in der Mutter-Kind-Dyade bei beiden, 
einschließlich des Blutzuckers und des Adrenalins, des Lächelns, der 
Gesten und der Emotionen. Dies entspricht dem, was Winnicott (1958) 
mit der berühmten Formulierung: »Es gibt so etwas wie ein Baby nicht. 
Es gibt nur ein Mutter-Kind-System« zu erfassen suchte.

Das Gehirn wird heute als ein aktives Organ gesehen. Im Sinne eines 
predictive brain generiert es Vorhersagen und Hypothesen von Sensati-
onen (im Sinne von Erwartungen) und ist nicht auf Reizreaktionen 
beschränkt. Es sagt physiologische Bedürfnisse vorher und versucht, 
diese zu erfüllen, bevor sie vom Körper benötigt werden (wenn sich der 
Blutdruck z. B. erst nach dem Zum-Stehen-Kommen änderte, würde 
man ohnmächtig). Dies ist energetisch deutlich ökonomischer und 
dient der Anpassung an Herausforderungen (»Allostase«).

Umgekehrt spielen individuelle Prägungen der frühen Kindheit und 
der Adoleszenz in Form von Erwartungen eine wesentliche Rolle. 
So  berichten Probanden von einem geringeren Schmerz, wenn die 
Schmerz-Erwartung niedriger war als die reale Reizstärke. Wird ein 
intensiver Schmerz erwartet, ist die Wahrnehmung deutlich höher. 
Dies ist bei ängstlichen Menschen besonders ausgeprägt (Paulus  & 
Stein 2010): Nebenwirkungen von Antidepressiva werden intensiver 
von chronisch depressiven Patienten wahrgenommen, die zusätzlich 
an einer Panikstörung leiden (Shankman et al. 2017). Dies wird einer 
erhöhten Sensibilität für Veränderungen im Körper zugeschrieben, 
wodurch solche Patienten einem höheren Risiko ausgesetzt sind als 
jene ohne Panikstörung. Ob die Interozeption stärker oder weniger 
ausgeprägt ist, scheint vom Bindungsstil und den Bindungs-Repräsen-
tanzen abhängig zu sein. Diskrepanzen zwischen einem erwarteten 
und einem empfundenen inneren Zustand können ein breites Spek
trum maladaptiver Verhaltensweisen fördern, die darauf abzielen, das 
innere Milieu zu verändern, um dem erwarteten Zustand zu entspre-
chen.



271.1 Affekte, Gehirn und Körper 

Fehlt über längere Zeit ein emotional-körperliches Feedback über 
eine sichere Bindung, hat dies dramatische Folgen: Rumänische Wai-
senkinder, die gegen Ende der Ceauşescu-Ära ihre ersten Lebensmo-
nate in extremer emotionaler Deprivation verbringen mussten, hatten 
im Erwachsenenalter um 8,6 % kleinere Gehirne als britische Kinder, 
die gleich nach der Geburt adoptiert worden waren (Mackes et al. 2020). 
Diese Veränderungen betrafen vor allem Hirnregionen, die mit Funk
tionen wie Organisation, Motivation, Integration von Informationen 
und Gedächtnis verbunden sind. Interessanterweise war der rechte 
untere Temporallappen bei den rumänischen Heimkindern größer als 
bei den englischen Adoptivkindern, was als Versuch des Gehirns inter-
pretiert wurde, negative Auswirkungen der Deprivation zu kompensie-
ren. Kinder mit dem größten Wachstum in diesen Regionen zeigten in 
geringerem Ausmaß ADHS-Symptome.

Ein neuronal und neuroendokrin begründeter Mangel behindert ein 
ausgewogenes Mentalisieren bezüglich der Fähigkeit, Stressoren und 
Affekte aller Art adaptiv neu zu kalibrieren (Abb. 1.1-1). Neben der Ver-
minderung synaptischer und dendritischer Verbindungen im Gehirn 
ist das Stress-System – die HPA-Achse – und damit die Affektsteuerung 
massiv beeinträchtigt. Auch eine Reihe von Neuropeptiden ist beein-
trächtigt, von denen Oxytocin am besten untersucht ist. Oxytocin hat 
sich als bedeutsam bezüglich sozialer Zugehörigkeit, des Bindungsver-
haltens, sozialer Unterstützung, mütterlichen Verhaltens und Vertrau-
ens sowie bezüglich des Schutzes vor Stress und Ängsten herausge-
stellt. Emotionaler und auch sexueller Missbrauch in der Kindheit sind 
u. a. mit verminderten Oxytocin-Spiegeln im Liquor bei erwachsenen 
Frauen assoziiert (Heim et al. 2009). Dies alles hat auch als soziales 
Schicht-Problem Bedeutung. Menschen mit geringem und mittlerem 
Einkommen sind nicht nur häufiger besonderen Stressoren ausgesetzt, 
die sie für alle möglichen somatischen wie psychosomatischen Erkran
kungen, einschließlich der Neigung zur Dissoziation, vulnerabel ma
chen, sondern sie sind auch in der Fähigkeit eingeschränkt, den Symp-
tomen mentalisierend etwas entgegenzusetzen (Goldstein et al. 2019; 
Purgato et al. 2018).



28 1 Einführung in ein komplexes Thema

Massive Deprivation

Keine
Deprivation

Massive
Bedrohung

Geringe
Bedrohung

Komplex-traumatische
Entwicklung mit
Somatisierung

»Pruning« = Synapsen-
eliminierung
v. a. im assoziativen
Kortex
Kognition ↓
Mentalisieren ↓

HPA-Achse ↑
Cortisol ↑
Neurotoxizität ↑
bzgl. prämotorischem
Kortex und 
Amygdala
A�ektsteuerung ↓

Gesunde
Entwicklung

Abb. 1.1-1:  Widrige Kindheitserfahrungen (Deprivation und Bedrohung) 
als Dimensionen früher Erfahrung und neuronaler Entwicklung  
(McLaughlin et al. 2014)

Monotonie der Umwelt und soziale Isolation führen in Tiergehirnen 
zur eingeschränkten Bildung neuer Neuronen im Gyrus dentatus, der 
Teil des Hippocampus ist; ähnliche Ergebnisse, einschließlich einer 
Volumenminderung der grauen Substanz im rechten dorsolateralen 
präfrontalen Kortex (DLPFC), im linken orbitofrontalen Kortex (OFC) 
und im linken parahippocampalen Gyrus, fanden sich bei Erwachse-
nen, die über 14 Monate in der Antarktis auf sich allein gestellt waren 
(Stahn et al. 2019). Insofern sollten Beeinträchtigungen der neuronalen 
Entwicklung durch Deprivations- und Bedrohungserfahrungen mit 
Auswirkungen auf die Affektregulation als Defizite bezüglich etwaiger 
Einschränkungen des Mentalisierens angemessen im therapeutischen 
Umgang berücksichtigt werden (Sheridan & McLaughlin 2014).

Erst in den vergangenen zwei Jahrzehnten ist ein verstärktes Inter-
esse an der Bedeutung von Affekten und Emotionen bezüglich Bin-
dungsstil, Körper und Entwicklung eines affektiven Selbst in der psy-
chotherapeutischen Szene zu beobachten. Jedoch sind die leiblich-kör-
perlichen Prozesse, die Rolle der körperlichen Selbstwahrnehmung im 
Rahmen der Gegenübertragung und »die Integration leiblicher Wahr-
nehmungen in die Kette der Assoziationen« des Patienten »weit ent-
fernt davon, zureichend erforscht zu sein« (Leikert 2019b, S. 30). Affekte 
und Gefühle wurden über lange Zeit wissenschaftlich und klinisch 



291.1 Affekte, Gehirn und Körper 

nicht besonders wertgeschätzt. Noch bis 1987 wurden Kinder ohne 
Narkose operiert, weil man davon ausging, dass sie kein Schmerzemp-
finden haben können (Coates 2016).

Jeder Säugling, jeder Erwachsene kennt Wut, wenn sein Interesse 
keine Antwort erhält, verleugnet oder vereitelt wird. Wir alle kennen 
den Zustand, sich verlassen oder zuweilen traurig zu fühlen. Zahlreiche 
Menschen freuen sich über das Spielen mit anderen. All diese Affekte 
beruhen auf nichtverbalen, körperlichen, sensomotorisch-neurobio
logischen Zuständen des Organismus in spezifischen Situationen. Zu 
jedem Affekt gehört eine bestimmte Intentionalität (wie z. B. etwas 
Toxisches ausstoßen bei Ekel oder eine aktuelle Interaktion fortsetzen 
bei Freude). Der Begriff »Intentionalität« geht auf Franz Brentano zu
rück, der diesen Ausdruck zur Charakterisierung psychischer Phäno-
mene (wie z. B. Überzeugung, Wunsch, Wahrnehmung, Absicht usw.) 
vorschlug. »Kein physisches Phänomen zeigt etwas Ähnliches« (Bren-
tano 2008 [1874], S. 124 f.). Unabhängig von der Diskussion, inwieweit 
Affekte angeboren, intersubjektiv oder beides sind, sind sie kulturell 
eingebettet und verändern sich im Lauf der Zeit: Z. B. war es im Mittel-
alter üblich, dass Menschen in aller Öffentlichkeit schamlos koteten 
und urinierten, wo immer sie sich gerade aufhielten. Im weiteren Ver-
lauf der Entwicklung gab es sogar Gemeinschaftstoiletten. In der neu-
zeitlichen Geschichte Europas ließen sich immer höhere Scham- und 
Peinlichkeitsschwellen beobachten. Dies korrelierte mit dem Bau in
dividueller Toiletten und Waschräume, die neue Körpergrenzen defi
nierten und zugleich die moderne Zivilisation einleiteten (Elias 1939; 
Gleichmann 1979). Anekdotisch sei erwähnt, dass Freuds Phasentheo-
rie (oral, anal und genital) wesentlich davon beeinflusst wurde. Um die 
Jahrhundertwende erreichte nämlich der Gestank der Wiener Fäkalien 
solche Ausmaße, dass nicht nur in Wien, sondern auch in vielen ande-
ren europäischen Großstädten die Kanalisation Abhilfe schaffen sollte. 
Während die Bauern früher diese Hinterlassenschaften als Dünger ab
geholt und dafür bezahlt hatten, mussten die Stadtbewohner nun für 
die Kanalisation bezahlen. So lag es für Freud nahe, Analität mit Geld 
gleichzusetzen.

Dies ist ein schönes Beispiel dafür, dass Affekte situations- und sub-
jektgebunden auftreten und per se intersubjektiv sind (Trevarthen 



30 1 Einführung in ein komplexes Thema

1993), auch wenn sie sich in informationsverarbeitende Affekte (wie 
z. B. Neugier), beziehungsregulierende Affekte (wie z. B. Wut) und selbst-
reflexive Affekte einteilen lassen (Wöller & Kruse 2018, S. 138). Sie wei-
sen zwei Dimensionen auf: ein Erregungsniveau und einen »hedoni-
schen Ton« (Hill 2015), d. h., sie gehen mit negativen oder positiven 
Zuständen von Über- oder Untererregung sowie einem Gefühl von Lust 
und Unlust, von Freude oder Unmut einher. Hier ist man an ältere psy-
choanalytische Konzepte erinnert, dass sich alle später entwickelnden 
Affekte aus einem neonatalen Zustand von Zufriedenheit und Kum-
mer herleiteten (Krystal 1978). Dies wird später mit zwei unterschiedli-
chen Entwicklungslinien verbunden – mit einem kleinkindlichen non-
verbalen Affektsystem und einem verbalen, desomatisierten Erwachse-
nen-System: »Der Kern des Selbst ist somit nonverbal und unbewusst 
und eingebettet in die Matrix der Affektregulation« (Schore 2007, S. 43).

Das Mentalisierungsmodell stützt sich auf die Theorie der Repräsen-
tanzen-Bildung für Affekte auf dem Boden einer sicheren Bindung zu 
den primären Bindungspersonen und versucht damit, eine Reihe an
derer Modelle zu integrieren, die unterschiedlich auf die (meist drei-
stufige) Entwicklung eines (affektiven) Selbst mal mit, mal ohne ent-
wicklungspsychologische Befunde fokussieren:

	■ Daniel Stern mit seinem intersubjektiven Selbstkonzept und den 
dynamischen Formen der Vitalität, die sich in Wörtern wie »explo-
dierend«, »pulsierend« oder »verblassend« ausdrückten und eher 
das »Wie«, die Art und Weise, den Stil und nicht das »Was« und 
»Warum« betreffen. Ohne Bewegung können wir keine mentale 
unsichtbare Aktivität  – Gedanken, Emotionen oder gar den »Wil-
len«  – lesen oder imaginieren. Für ihn ist die Entwicklung von Re
präsentanzen bzw. von Schemata für ein auftauchendes Selbst bzw. 
Kern-Selbst zentrale Voraussetzung für eine Selbststruktur (Stern 
1992 [1985]; Stern 2019 [2011]). Dabei unterscheidet er zwischen se
mantischen und prozeduralen Repräsentanzen. Semantische Reprä-
sentanzen ermöglichen eine Symbolisierung durch Sprache, bei pro-
zeduralen Repräsentanzen handelt es sich um ein Wissen, das z. B. 
die Fähigkeit betrifft, wie man Fahrrad fährt. Stern war deshalb einer 
der Ersten, der Deutungen im Sinne der Bewusstmachung verdräng-


