
Ulrich Schoenborn

Selbstermächtigung 
oder Einfühlung
Edith Steins frühe Philosophie 
und der historische Kontext

Verlag Traugott Bautz GmbH

„Der Philosoph muß nicht nur sehen und zeigen können, 
daß ein anderer so und so vorgegangen ist; muß nicht nur 
Einblick in die Zusammenhänge von Gründen und Folgen 
haben; sondern er muß begreifen, warum es so geschah. 
Er muß in die Gründe selbst hinabsteigen und sie begreifen; 
und d.  h. von ihnen ergriffen und bezwungen werden zur 
Entscheidung für sie und zum inneren Mitgehen aus ihnen 
heraus in die Folgerungen und evtl. noch weiter, als der Vor-
gänger gegangen ist; oder sie bezwingen, d. h., sich durch-
ringen zur Freiheit von ihnen und zur Entscheidung für einen 
anderen Weg.“

Edith Stein im Vorwort zu Potenz und Akt (1931)

ISBN 978-3-68911-037-6

Sc
ho

en
bo

rn
  -

  S
el

bs
te

rm
äc

ht
ig

un
g 

od
er

 E
in

fü
hl

un
g

18

A
d

 F
o

nt
es

 1
8 



Ulrich Schoenborn 
 

Selbstermächtigung oder Einfühlung 
 
 

 

 

 

 

 

Joachim Feldes 

Das Phänomenologenheim 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



A D  F O N T E S  
 

STUDI EN ZUR FRÜHEN P HÄNOMENOLOGI E  

 

18 
 

 
 

Herausgegeben von   
Joachim Feldes ∙ Stephan Fritz ∙ Hans Rainer Sepp 

 
in Verbindung mit  

Angela Ales Bello ∙ Kimberley Baltzer-Jaray ∙ Jean-François Lavigne 

 
 
 

Wissenschaftlicher Beirat 
 
 

Oliver Agard (Paris) 
Francesco Alfieri (Roma) 
Beate Beckmann-Zöller (München)  
Jason Bell (Sackville) 
Antonio Calcagno (London / Canada) 
Georgy Chernavin (St. Petersburg)  
Guido Cusinato (Verona)   
Christian Dupont (Virginia Beach)  
Urbano Ferrer Santos (Murcia)  
Patrick Flack (Berlin)   
Michael Gabel (Erfurt)   
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz  
   (Heiligenkreuz)   
Susan Gottlöber (Maynooth) 
Dietrich Gottstein (München)  
Wolfhart Henckmann (München)  
Seongha Hong (Jeollabukdo) 
Hynek Janoušek (Praha)  

 

Karen Joisten (Kassel)  
Marcus Knaup (Hagen)   
Mette Lebech (Maynooth)   
Jerzy Machnacz (Wrocław)  
Verena Mayer (München)   
Jeff Mitscherling (Guelph)  
Liangkang Ni (Guangzhou)  
Karel Novotný (Praha)   
Rodney Parker (London / Canada)  
Anna Maria Pezzella (Roma)  
Ignacio Quepons (Morelia)  
Javier San Martin (Madrid)   
Toru Tani (Kyoto)   
Thomas Vongehr (Leuven)   
Daniel von Wachter (Liechtenstein)   
Roberto Walton (Buenos Aires)  
Wei Zhang (Guangzhou)    
Nicola Zippel (Roma)  
   

 

Die Reihe Ad Fontes wird am Mitteleuropäischen Institut für Philosophie, Prag herausgegeben. 
www.sif-praha.cz 



Ulrich Schoenborn 
 

Selbstermächtigung oder Einfühlung 

Edith Steins frühe Philosophie 
und der historische Kontext 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

Verlag Traugott Bautz GmbH 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie. 

Detaillierte bibliografische Daten sind im Internet abrufbar über 
http://portal.dnb.de 

 
 
 
 
 

 

 
 

Gestaltung des Buchumschlags unter Verwendung 
eines Fotos vom Stolperstein in Freiburg im Breisgau, Goethestraße 63. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Verlag Traugott Bautz GmbH 
D-99734 Nordhausen 2025 

Gedruckt auf säurefreiem, alterungsbeständigem Papier 
Alle Rechte vorbehalten 

Printed in Germany 

ISBN 978-3-68911-037-6 



 

 

 

 

 

 

 
 
 

In Erinnerung an meine Taufpatinnen 1942 in Dinslaken 

Elisabeth Lehmann und Mariechen Heiderich 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 



 7 

Inhaltsverzeichnis 
 
 
 
Vorwort                  10 

 
I. HERMENEUTISCHE HINWEISE  

Entstehung, inhaltliche Entfaltung und Intention der Studie     20    

EXKURS I. Selbstermächtigung – Semantische Erkundungen       26 

 
II. WEGE,  UMWEGE UND ABWEGE DER SELBSTFINDUNG 

Annäherung an ein epochales Thema             47 

1. Das Individuum nimmt sich selbst wahr         51     
2. „Aller Realität Quelle ist das Ich“                54 
3. Krise und Krisenresonanz               74 
4. Krisenmanagement im Geist der Lebensphilosophie          77 
5. Selbsthingabe und Hoffnung auf nationale Wiedergeburt       95 
6. Selbstbefreiung aus der Depression           100 

    EXKURS II. Albrecht Dürers „Ritter, Tod und Teufel“ (1513)     105 
    EXKURS III. Das Leitwort „Kampf“        115    

7. Kälte-Habitus: Lebenskunst in der Entfremdung       123 
8. Kälte-Diskurs und „Neue Sachlichkeit“          135 
9. Kälte-Habitus und Selbst-Abwicklung          144 
10. „Generation des Unbedingten“           152 
11. Nekrophiler Abgesang: „Alles ist uns erlaubt“        157 

 

III. VON DER SELBSTREFERENZ ZUR  
 INTERSUBJEKTIVEN SELBST-KONSTITUTION 
 Einfühlung nach Edith Stein           164 
 
1. Suchen und Finden. Edith Steins Weg mit der Phänomenologie    164 

1.1 Korrelation von Leben und Werk           171 
1.2 Im Entwicklungsstrom der Phänomenologie       179 
1.3 Was hat Edith Stein durch die Phänomenologie „gefunden“?  189     



 8 

2. Unterwegs zu den philosophischen Voraussetzungen für die  
      Bedingungen der Wahrnehmung von fremdem Bewusstsein: 
     Einfühlung              206 

2.1 Das Projekt                     207 

EXKURS IV. Einfühlung als Phänomen des Empathischen  
Historische Entwicklung und semantische Komplexität     208 

2.2 Annäherung an die Gestalt der Dissertation        230 

EXKURS V. Literatur-Askese?            232 

2.3 Hermeneutische Grundlegung            240 

2.3.1 Das Subjekt im Akt der Wahrnehmung         242 
2.3.2 Das Objekt im Akt der Wahrnehmung         244 
2.3.3 Was geschieht im Gewahren?           245 
2.3.4 Einfühlung als gegenwärtiges Erleben von fremdem 

  Bewusstsein bedeutet „Unterscheidung der Subjekte“      246 

2.4 Kritischer Blick auf historische Theorien über die Erfahrung  
von fremdem Bewußtsein (Th. Lipps, M. Scheler u. a.)    250   

EXKURS VI. Kognitive Momente im Zirkus? 
Zu Franz Kafkas „Auf der Galerie“          261 
 

3. Die Konstitution des psycho-physischen Individuums     269 

3.1 Ich – Bewusstseinsstrom – Seele           269 
3.2 Ich und Leib                270 
3.3 Der Leib und die Gefühle             272 
 

4.  Die Konstitution des fremden Ich         274 

4.1 Empfindungsfelder – Konoriginarität –  
      Empfindungseinfühlung             274 
4.2 Erschließung der Welt              276 
4.3 Konstitutive Phänomene am fremden Bewusstsein     277 
     

5. Einfühlung als Verstehen geistiger Personen       281 

5.1 Der Begriff „Geist“ und das geistige Subjekt        281 
5.2 Die Konstitution der „Person“            282  
5.3 Offener Schluss               286  



 9 

6. Einfühlung: Fundament für die Selbst- und Welt-Konstitution  291 

6.1 Ertrag der Dissertation: Ringen um Klarheit        292 
6.2 Kritisches Fazit               295 

EXKURS VII. Edith Steins Dissertation  
im Urteil von Antonio C. Fidalgo           298 

 
7. Nachgeschichte: Als „rechte Hand“ Edmund Husserls in Freiburg 301 

7.1 Husserls Arbeits- und Denkweise           302 
7.2 Kreative Pflichterfüllung             304 

 
8. Wie Edith Stein in Freiburg ihr Verständnis von Einfühlung  
     präzisiert hat              319 

8.1 Zur Redaktionsgeschichte von „Ideen II“         320 
8.2 Edith Steins Erkenntnisfortschritt           325 

8.2.1 Einfühlung                326 
8.2.2 Leiblichkeit                329 
8.2.3 Intersubjektivität              331 
8.2.4 Person                 332 

  EXKURS VIII. „Selbstannahme“ oder „Das Selbst,  
  das sich zu sich selbst verhält“ (Sören Kierkegaard)     335 

 

 9. Auf der Suche nach dem ontologischen Apriori      349 

9.1 „Itinerarium mentis in Mysterium“          352 
9.2 Die Dialektik von Suchen und Gefunden-Sein       355  
9.3 Ein augustinisch geprägter Erkenntnisbegriff        360 

EXKURS IX. „Kreuz-Berufung“           366 

  9.4 „Heilige Sachlichkeit“              377 
9.5 Zwischen „non liquet“ und „ceterum censeo“        380 

 
IV. EPILOG 

„Was hast du, das du nicht empfangen hast …“ (1. Kor 4,7)    387    

 
Literaturverzeichnis                404 

 



 10 

VORWORT 
 
 
 
Die vorliegende Studie verfolgt religionsphilosophische Intentionen und 
möchte die frühe Philosophie Edith Steins (1891-1942) in kulturgeschichtli-
cher, philosophischer und theologischer Hinsicht vorstellen und verstehen. 
Mit dem Titel Selbstermächtigung oder Einfühlung ist das Feld benannt, auf 
dem die anthropologisch eingefasste Alternative herausfordert. Es geht um 
das Selbstverständnis des „Ich“, um den Weg des „Selbst“ zu sich selbst, um 
die Konstitution des Personseins o. ä. Jede Epoche, jede Generation, jedes 
Individuum muss eine eigene Antwort auf die herausfordernde Frage „Was 
ist der Mensch?“ finden. Als geschichtliches Wesen ist niemand genötigt, 
beim Nullpunkt anzufangen. Immer bestand (und besteht) die Möglichkeit, 
im Dialog mit der (historischen, philosophischen oder theologischen) Tradi-
tion sich dem eigenen Selbstverständnis anzunähern und einen gegenwarts-
bezogenen Standpunkt zu entwerfen.  

Zu den Voraussetzungen dieser Studie gehört, dass sie im Kontext pro-
testantischer Theologie entstanden ist, die dem Menschenbild der biblischen 
Tradition verpflichtet ist. Das „Ereignis schöpferischer Bejahung des Men-
schen durch Gott“ (Eberhard Jüngel) eröffnet einen hermeneutischen Um-
gang mit den Texten jener Tradition und ermutigt zu einem fortwährenden 
Lern- und Erfahrungsprozess in der gegenwärtigen Lebenswelt.   

In der Hebräischen Bibel, zumal in den Psalmen, wird immer wieder 
und stets nuancenreich das Verhältnis des Menschen zum Sichtbaren und 
Unsichtbaren, zum Bedingten und Unbedingten, zum Diesseitigen und 
Jenseitigen zur Sprache gebracht. Wenn im biblischen Horizont der Mensch 
thematisiert wird, kommt immer sein Bezogensein auf anderes Sein zur 
Sprache. Dass der Mensch ein „Beziehungswesen“ ist,1 zeigt unübersehbar 
die Grundfrage in Psalm 8, 5: „Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, 
und des Menschen Kind, dass du dich seiner annimmst?“ (vgl. auch Psalm 
144,3). Angesichts der Erfahrungen mit sich selbst und der Widerfahrnisse 
in der Mitwelt sind die Menschen in den unterschiedlichen Horizonten des 
Alten Testaments jedoch nie zu einer abschließenden Antwort gelangt. Das 
hatte seinen Grund nicht nur in der Geschichtlichkeit der menschlichen 

                                                           

1 EBERHARD JÜNGEL, Beziehungsreich, Stuttgart 2002, S. 16. 



 11 

Existenz, sondern auch in den „Wandlungen Gottes“ (Ernst Barlach) des 
Adressaten jener Frage. Neben dem Verhältnis zu sich selbst und zu seiner 
Mitwelt sah sich der Mensch vor die Herausforderung gestellt, die Bezie-
hung zu seinem Gegenüber, „Gott“, zu klären. Die Psalmen präsentieren 
überraschende Gottesbegegnungen und lassen teilnehmen an der Lebensge-
schichte des Menschen mit dem „Unbedingten“. „Du hast ihn (sc. den Men-
schen) wenig niedriger gemacht denn Gott […] Du hast ihn zum Herrn 
gemacht über deiner Hände Werk“, fährt der Psalm fort (8, 6.7). Der Selbst-
Bezug bedarf also eines Fundamentes im Gottes-Bezug. Und selbst dort, wo 
nicht Grund-Vertrauen, Dankbarkeit oder Freude das Lebensgefühl (vgl. 
Psalm 23) bestimmen, sondern Zweifel, Klage oder Verzweiflung die Worte 
prägen, bleibt eine Beziehung zum Gegenüber „Gott“ bestehen. Sinnvolles 
Dasein ist für den Menschen der Hebräischen Bibel nur denkbar innerhalb 
der von seinem Schöpfer gesetzten Bedingungen. „Herr, du erforschest mich 
und kennest mich. […] Von allen Seiten umgibst du mich und hältst deine 
Hand über mir“ lautet das existenzielle Resümee (Psalm 139,1; 5). Was jen-
seits dieser Grenzen ist, entzieht sich den kognitiven und praktischen Mög-
lichkeiten. „Führe ich gen Himmel, so bist du da. Bettete ich mir in die Höl-
le, so bist auch da. Nähme ich Flügel der Morgenröte und bliebe am äußers-
ten Meer, so würde mich doch deine Hand daselbst führen und deine Rechte 
mich halten“ (Vers 9f). Derartige Reflexionen sollten sich im Kontext des 
Christentums vertiefen und zu einem anthropologischen Modell führen, das 
den „Beziehungsreichtum“ Gottes rühmt, weil Gott „Liebe“ ist (vgl. 1. Jo-
hannes 4,8; Jüngel, a.a.O., S. 9f). Christlicher Glaube ist sich dessen gewiss, 
dass er „an dem sich als Liebe ereignenden Gott partizipert (Jüngel, a.a.O., S. 
10; vgl. 2. Petrus 1,4). „Der Beziehungsreichtum des göttlichen Lebens kann 
und soll im menschlichen Leben seine Entsprechung finden.“ (Ibd.) 

Über Jahrhunderte gaben die biblischen Perspektiven dem Selbst-
Verständnis des Menschen Plausibilität und Legitimation: als Ebenbild Got-
tes sah der Mensch als Beauftragter des Schöpfers auf Erden. Die allgemeine 
Akzeptanz dieses Menschenbildes bedeutete jedoch nicht, dass es keine 
kritischen Fragen zum herrschenden Umgang (= Glauben bzw. institutio-
nell verwaltete Jenseitsbeziehung) mit der Beziehungs-Beschreibung der 
Grund-Struktur (= schlechthinnige Abhängigkeit des Menschen von Gott) 
gab. Oder dass ein Missbrauch der Gottebenbildlichkeit ausgeschlossen war.  
Ein Blick in die Kirchen- und Dogmengeschichte informiert über die Fälle, 
in denen Menschen institutionsgebundene Vorgaben nicht akzeptiert haben, 
sondern das Denken über sich selbst in Unabhängigkeit bestimmen wollten. 



 12 

Zur Geschichtlichkeit menschlicher Existenz, das ist die zweite Voraus-
setzung, gehört intellektuelle Redlichkeit der Gegenwart gegenüber. Das 
heißt in diesem Falle anzuerkennen, dass die anthropologische Wende die 
Neuzeit und die Moderne geprägt haben. M.a.W., es gilt anzuerkennen, dass 
der Mensch zunehmend die Schaltstelle geworden ist, von der aus Wirklich-
keit verstanden und verändert wurde: „Unter kritischer Infragestellung und 
Abtragung der großen Objektivitäten besinnt der Mensch sich immer erns-
ter auf sich selbst, um erst von sich aus Gott, Natur, Gesellschaft, Staat, 
Vergangenheit und Zukunft in seinem Sinne aufzubauen. Als erstes sieht 
und setzt der Mensch sich selbst. Er weiß sich denkend und erklärt sich 
seiend. Sein praktischer und theoretischer Horizont bestimmt im letzten 
Grunde seine Welt.“ 2  Diese Entwicklung implizierte aber auch, dass der 
Rückgriff auf absolute Vorgaben seine Monopolstellung verlor. Neben das 
jüdisch-christliche Menschenbild traten mit konkurrierender Intention anth-
ropologische Modelle säkularer Provenienz. Die empirische Realität wurde 
zum einzigen metaphysischen Ort, d. h., Letztbegründungen waren in der 
natürlichen Welt zu suchen. Und der Mensch musste lernen, dass sein Hori-
zont nicht die Wirklichkeit ist. Die Objektivität, nach der er strebte, würde 
immer eine subjektive bleiben. Für diese Freiheit wurden ihm die „bewußte 
Selbstbescheidung im Erforschlichen“ und die „ruhige Verehrung des Uner-
forschlichen“ abverlangt (Korff, a.a.O., S. 237).  

Mit seinen Reflexionen über die vier Grundfragen der Philosophie „Was 
kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist der 
Mensch?“ hat dann Immanuel Kant den philosophischen Diskurs der Ver-
gangenheit zusammengefasst und zugespitzt.3 Denn die Sequenz der Fragen 
ist so angelegt, dass in der Frage nach dem Menschen die vorangehenden 
Fragen (nach der Metaphysik, der Moral und der Religion) aufgehoben sind. 
Überhaupt ist der Rückgriff auf die Metaphysik nicht mehr statthaft, weil 
das Denken keinen Zugang zum „Ding an sich“ erschließt. Neu hingegen 
war, dass dem „Ich“ des denkenden und fragenden Menschen die Rolle zuge-
fallen war, nicht nur Zielpunkt des Denkens, sondern auch hermeneutischer 
Ausgangspunkt zu sein. „Das transzendentalphilosophisch begriffene Ich 

                                                           

2 H. A. KORFF, Geist der Goethezeit III, Leipzig 1966, S. 235f. 
3 Bereits 1765 in den „Vorlesungen über Logik“ (Log, AA 9, 25) formuliert; vgl. auch 
KrV, A 805/ B 833; RGV, AA 11, 429. 



 13 

verständigt sich mit sich selbst über sich selbst“ (Jüngel, a.a.O., S. 18). Ohne 
Gegenüber ist der ursprüngliche Dialog zu einem „Selbstgespräch“ mutiert.   

In der Nachfolge und Überbietung Kants, vor allem in der fichteschen 
Theorie der Subjektivität und in der Poesie der Frühromantik, erreichte der 
Gedanke „Ich“ als Grundprinzip einen epochalen Höhepunkt. Das „Ich“ 
begreift sich als Manifestation eines absoluten Seins und übernimmt auch die 
Rolle, durch sein schöpferisches Tun Wirklichkeit zu konstituieren.  

Eine derartige Selbstbezüglichkeit war durch nichts zu überbieten. Be-
reits J. G. Herder hatte das Ich in hymnischen Versen gepriesen und eine 
Antwort auf die philosophische Grundfrage antizipiert: 

„Neu Geschöpf, wie nenn’ ich Dich?   
Abbild Gottes, lehre mich!  
Doch ich bin, ich bin es ja,  
Dem dies Gottesbild geschah!   

Ich – wie Gott! Da tritt in mich  
Plan der Schöpfung, weitet sich  
Drängt zusammen und wird Macht!  
Endet froh und jauchzt: Vollbracht!  

Ich – wie Gott! Da tritt in sich  
Meine Seel’ und denket Mich! […]  

Ich – wie Gott! Da schlägt mein Herz  
Königsmut und Brüderschmerz; […] 

Fühle Dich, so fühlst Du Gott  
In Dir. In Dir fühlt sich Gott, 
Wie ihn Sonn‘ und Thier nicht fühlt,  
Wie er – sich – in sich – erzielt!“4  

Ist es übertrieben, in einer solchen hymnischen Selbst-Erhöhung des „Ich“ 
den Ausbruch sich steigernder Pathologien des Subjektiven (Hybris, Maßlo-
sigkeit, Selbst-Überforderung und Selbst-Destruktion) zu erahnen? An 
Warnungen und selbstkritischen Stimmen hat es seither nicht gefehlt. 
Zugleich sind durch die wissenschaftlich-technische Entwicklung im 
19. Jahrhundert neue Fragen und Besorgnisse entstanden, die wenig Raum 
ließen, die von der Aufklärung eröffneten Probleme bzw. die „Folgelasten 
theoretischer Innovationen“ (Walter Sparn) zu klären. Überrascht musste 

                                                           

4 J. G. HERDER, Werke Bd. 3. Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen, Frankfurt/ 
M. 1990, S. 812ff. 



 14 

der reflektierende Mensch feststellen, dass aus der philosophischen Grund-
frage „Was ist der Mensch?“ der Klageruf „Was wird also aus dem Men-
schen?“ (Blaise Pascal/ Thomas Fuchs 2023) geworden war. M.a.W., das 
Nachdenken darüber, wer bzw. was wir sind, ist nicht versiegt, sondern hält 
an der Einsicht fest: „Individualität ist der elementare Tatbestand unserer 
Welt.“5 So selbstverständlich diese Feststellung klingt, so irritierend wirkt 
die Vielfalt der Aspekte, die mit der Fokussierung auf das sich selbst reflek-
tierende Individuum verbunden sind.  

Die einst optimistische Aussicht auf eine klärende Beantwortung jener 
Grundfrage wurde abgelöst von dem Eindruck wachsender Komplexität in 
einer Welt fortschreitender Differenzierung. Das nach Autonomie strebende 
Subjekt geriet unter den Zwang, alle Schritte, die seine Personwerdung bzw. 
Individuation und sein Weltverhältnis betrafen, von dem eigenen Selbstbe-
wusstsein her zu entwerfen. Die „Identitätszumutung“ machte zwar die 
Frage nach Letztbegründung überflüssig, überließ das Individuum aber den 
Aporien der „Unübersichtlichkeit“ (Jürgen Habermas). Dem „Ich/ Selbst“, 
als letzter Sinnhorizont vorgestellt, gelang es nicht, die Kontingenz der Er-
fahrungswelt zu reduzieren. So hat sich die Erwartung, die Welt aus einheit-
licher Perspektive zu erklären als Täuschung herausgestellt. Was Wirklichkeit 
genannt wird, ist in Wahrheit ein Bündel von Fragmenten. Mit dem Zwang 
zur Individualisierung und der Verabsolutierung des Subjekts schlichen sich 
Selbsttäuschung, Selbstüberforderung und verdeckte Fremdbestimmung ein. 
Es kam der Moment, in dem die Mühsal, man selbst sein zu müssen, uner-
träglich wurde. Der Soziologe Alain Ehrenberg nennt als Grund für diese 
eigenartige „Krankheit“: das moderne Individuum sei nicht mehr bereit, sich 
der Pflicht zur Individuation zu unterwerfen. Es sei müde und unsicher, es 
selbst zu sein („fatigue d’être soi“).6 M.a.W., es verweigere sich den Ansprü-
chen der sozialen Interaktion, suche Distanz oder das alternative Abseits. 
Der Zwang zur Selbstverwirklichung schlug um in protestierende Selbst-
Abdankung.  

Gemeinsam ist den hier angesprochenen Diagnosen das Ziel, das Indivi-
duum nicht im Aporien-Gestrüpp zu lassen, sondern mit ihm zusammen an 
einem konstruktiven Weg aus dem Dilemma zu arbeiten. Für die Teilnahme 
an diesem Diskurs wären zwei Voraussetzungen zu erfüllen: die Notwendig-

                                                           

5 VOLKER GERHARDT, Individualität, München 2000, S. 18. 
6 ALAIN EHRENBERG, Das erschöpfte Selbst, Frankfurt/ M. 2004. 



 15 

keit des Selbstbewusstseins muß gegeben sein; das „Ich/ Selbst“ muss sich in 
der Doppelrolle als Akteur und als Adressat der philosophischen bzw. theo-
logischen Reflexion annehmen. Ein derartiges Unternehmen zielt auf 
„Selbstsorge“ (Stephan Goertz 2004), d. h., im Verhältnis des Ich zu sich 
selbst „Selbstbejahung“ und „Externitätsbezug des Personseins“ miteinander 
zu verschränken (Jüngel, a.a.O., S. 24). 

Für den Arbeitsweg in unserer Studie ist folgendes Verfahren vorgese-
hen: die bedrängenden Aktualitäten und die Analyse gescheiterter Träume 
werden ausgeklammert, auch wenn ihre Existenz am Rande zu spüren ist. 
Dafür richtet sich die thematisch auf die Selbst-Konstitution fokussierte 
Aufmerksamkeit erstens auf exemplarische Sach-Zusammenhänge der jünge-
ren deutschen Kultur- und Mentalitätsgeschichte. Mit dem hier gewonnenen 
Sinn- und Konflikt-Horizont ist der Rahmen gegeben, in dem zweitens das 
frühe Werk der jüdisch-christlichen Philosophin Edith Stein in die Diskussi-
on der „Selbst“-Problematik eingebracht wird. 

Im Titel der Studie sind zwei Wege genannt, die sich dem Individuum 
bei der Suche nach Selbst-Konstitution anbieten: Selbstermächtigung bzw. 
Einfühlung. Der alternative Akzent in der Formulierung lässt die grundsätz-
liche Bedeutung der jeweiligen Vorgehensweise für die Konstitution des 
„Ich“ erahnen und weckt die Erwartung, dass eine Auflösung der Alternative 
möglich sei. Nimmt man die entsprechenden Begriffe, die in der Gegenwart 
als Fachtermini für das Procedere in Frage kämen, Autopoiesis und Empathie, 
stellt sich neben historischen Assoziationen auch aktuelles Interesse ein. 
Sicherlich stößt bereits die Frage, inwieweit Semantik und Verständnis der 
deutschen und griechischen Begriffe übereinstimmen, ausgreifendes Nach-
forschen an. Bevor jedoch die Detailarbeit beginnt, muss eine Verständigung 
darüber stattfinden, was „Selbstermächtigung“ und „Einfühlung“ verbindet 
bzw. trennt. Offensichtlich sind Bereiche betroffen, in denen „Individuen“ 
mit sich selbst bzw. mit „Anderen“ und der „Welt“ zu tun haben. Zur weite-
ren Aufklärung greife ich auf die „Kurzbiographie der Individualität“ zurück, 
die Volker Gerhardt (a.a.O., S. 37f) vorgelegt hat. 

„Der Mensch ist das sich ausdrücklich individualisierende Lebewesen. Er 
kommt – vor seinesgleichen und vor sich selbst – zu sich selbst. Darin aber 
liegt nicht nur seine Eigenart, sondern auch das Ziel seines Daseins. Also 
haben wir in seiner Individualität nicht nur das maßgebliche anthropologi-
sche Kriterium, nicht nur das ihn selbst steigernde Medium seiner eigenen 
kulturellen Produktivität, sondern zugleich das ethische Telos seines 
selbstbewussten Tuns. 



 16 

 Das Individuum […] wird sich im Gang seiner natürlichen Entwick-
lung zur eigenen Aufgabe. Es ist, wenn wir die Geschichte des Lebens 
einmal in die Form einer fiktiven Biographie bringen dürfen, am Anfang 
bloßes physisches Ding; dann schließt es sich in eigene Grenzen ein und 
organisiert sich selbst; dabei kommt es aus eigenem Impuls zur ursprüngli-
chen Verbindung mit seinesgleichen, denn es teilt sich und paart sich und 
geht immer wieder selbst aus Teilung von seinesgleichen hervor. Es schafft 
sich auch seine Welt nach seinem eigenen Schema, denn es kann nur mit 
dem in wirksame Verbindung treten, das es sich selber angleicht. Im eige-
nen Werk wird diese Angleichung zum Programm.“  

Im Laufe seines Lebens lernt „das zunehmend selbstbewusste Individuum 
sich selbst zu erhalten und zu entfalten“. Es bildet in Kultus, Kunst und 
Politik „Sphären der Selbstbestätigung und Selbststeigerung“, wobei die 
Frage des Maßes bzw. der Begrenzung eine permanente Herausforderung 
der Selbsterkenntnis darstellt.   

Zum Erbe der Aufklärung gehört es, die Selbstreferenz in Denken und 
Handeln zu erkennen sowie das Verhältnis zu seinesgleichen und zur Mit-
welt verantwortlich zu gestalten, als fundamentalen Kulturauftrag zu über-
nehmen. Die Subjekt-Philosophie hat sich der Aufgabe angenommen, im 
Diskurs mit den geschichtlichen Herausforderungen Denkanstöße zu entwi-
ckeln und in die anthropologischen Diskussionen zu tragen.   

Wo Selbstermächtigung angesagt ist, übernimmt das „Ich“ jegliche 
Letztbegründung für sich selbst. Als selbstbestimmtes ist das „Ich“ Ur-
sprung seiner selbst und Ziel des eigenen Tuns zugleich. Alles, was anders 
ist, was Nicht-Ich ist, erhält seine Legitimation (oder deren Gegenteil) vom 
„Ich“ her. Auch in Bezug auf die Wirklichkeit behält das „Ich“ den Primat. 
Aus diesem Ansatz ergeben sich kognitive Irritationen und ethische Apo-
rien. Die metaphysische Lücke bleibt ein ständiger Störfaktor. Offensichtlich 
hat die Suspension der Gottesbeziehung das Beziehungswesen Mensch am-
putiert. 

Dagegen wird dort, wo Einfühlung bewusst zugelassen ist, wo das Gege-
bensein von Welt, Geschichte, den „Anderen“ und dem „Ganz Anderen“ 
akzeptiert wird, eine Wechselseitigkeit eröffnet, die manche Überraschung 
in sich birgt. Über die Einfühlung in den „Anderen“ oder das „Fremde“ ge-
langt das Individuum zum „Fremdverstehen“, aber auch zum Verständnis 
seines „Selbst“. Denn der „Andere“ kann sagen, was dem „Ich“ entzogen ist. 
Während im ersten Fall das Subjekt sich selbst als „Ich“ einsetzt, das seine 
Welt erschafft und legitimiert, wird das Subjekt qua Einfühlung in einen 



 17 

intersubjektiven Prozess einbezogen, aus dem es „verandert“ (Michael Theu-
nissen) hervorgeht. „Man lernt erst ‚Ich‘ zu sagen, wenn man erfahren hat, 
dass man ein ‚Du‘ unter vielen anderen ist“ (Gerhardt, a.a.O., S. 168; vgl. 
Jüngel, a.a.O., S. 24: „Als Person komme ich nur bei einem anderen zu mir 
selbst“). Neben das „vorfindliche Ich“ tritt ein „verborgenes Ich“, das mir 
erst die Wahrnehmung des „Anderen“ eröffnet hat. Es zeigt sich aber auch 
die semantische Begrenztheit von Empathie, wenn diese auf Mitleid reduziert 
und das kognitive und existenziale Potential in Einfühlung vernachlässigt 
wird. Schließlich stellt sich hier die Frage, welche Kraft hinter Einfühlung 
steht bzw. welcher/ welches Dritte das „Ich“ und den „Anderen“ zusam-
mengebracht hat. Reflexion kommt nicht um die Notwendigkeit herum, 
nach dem Ermöglichungsgrund ihrer selbst zurückzufragen.   

Um die hermeneutische Relevanz von Einfühlung für den anthropologi-
schen Diskurs im frühen 20. Jahrhundert ermessen zu können, wird zuerst 
der kultur- und zeitgeschichtliche Hintergrund im Horizont der Weimarer 
Republik aufgerufen. Es werden Phänomene, Ereignisse, Entwicklungen, 
Schlüsselbegriffe u. ä. skizziert, die jenen Kälte-Habitus begünstigt haben, 
der auf der Basis von Selbstermächtigung die Zerstörung von Vernunft und 
Humanität ermöglicht hat. Die Erinnerung an Kontext, Zusammenhänge 
und Hintergründe ist notwendig, weil der philosophische Diskurs von einst 
unterschätzt und die Verführbarkeit des Geistes durch die Mächtigen ausge-
nutzt wird. Es erschreckt immer wieder, zu welch fatalen Auswirkungen die 
Verwechslung von „Selbstreferenz“ und „Selbstreverenz“ (Franz-Xaver 
Kaufmann 1993) geführt hat und führen kann. Sich der Menschen zu erin-
nern, deren Gedanken, Worte oder Taten nicht den Zeitgeist angebetet, 
sondern kritische Zeitgenossenschaft praktiziert haben, kann eine Ermuti-
gung sein gerade in einer Zeit, in der die Konturen von Wahrheit und Lüge 
zu verschwimmen drohen. 

Innerhalb des skizzierten semantisch-intentionalen Horizontes, das 
signalisiert die zweite Titelzeile, werden die philosophischen Überlegungen, 
die Edith Stein (1891-1942) in ihrer Dissertation (1916) zum Phänomen der 
Einfühlung vorgelegt hat, hinsichtlich ihrer Bedeutung entfaltet. Es geht um 
die Struktur der Selbst-Konstitution in intersubjektiven Bezügen und die 
Abgrenzung von verdinglichenden Perspektiven aufgrund der Subjekt-
Objekt-Spaltung. Als Schülerin von Edmund Husserl (1859-1938) war Edith 
Stein der phänomenologischen Methode verpflichtet, was sie nicht daran 
gehindert hat, eigene Erkenntniswege hin zu einem ontologischen Realismus 
bzw. einer „relationalen Ontologie“ (Chr. Betschart 2017, S. 8) einzuschla-



 18 

gen. Was ihre Suche nach „Wahrheit und Klarheit“ in den Jahren nach dem 
Freiburger Intermezzo (1917/18) zu Tage gefördert hat, zeigen die Veröf-
fentlichungen aus jener Zeit. Wie in einem Spiegel wird die Kohärenz ihres 
Erkenntnisweges sichtbar. Mit der Entscheidung, sich taufen zu lassen 
(1. Januar 1922) und sich der katholischen Kirche anzuschließen, beginnt 
ein neues Kapitel auf Edith Steins Denk-Weg, dessen Höhepunkt 1933 der 
Eintritt in den Karmelitinnen-Orden darstellt. Auch wenn die vorliegende 
Studie sich auf das Frühwerk Edith Steins beschränkt, sei doch betont, dass 
jede Beschäftigung mit ihrem Denkweg weder von ihrer „katholischen Pha-
se“ abstrahieren kann, noch ihre Ermordung 1942 in Auschwitz vergessen 
darf. 

Was Edith Stein mit ihren Reflexionen über Einfühlung hinterlassen hat, 
wirkt wie ein Stolperstein (Die Abbildung auf dem Umschlag zeigt den Stol-
perstein vor dem Haus Goethestr. 63 in Freiburg i. Br., in dem Edith Stein 
gewohnt hatte.) in Diskursen, die um Selbstverwirklichung, Selbstbestim-
mung, Selbstaufklärung u. ä. kreisen, in Wahrheit aber der Selbstapotheose 
dienen sollen. Sich auf sich selbst zu fixieren in der Erwartung, bei sich selbst 
zu sich selbst zu kommen, erweist sich mehr denn je zuvor als fraglich. Da-
für führt die eingangs meditierte anthropologische Grundfrage in einen er-
kenntnisreichen Dialog, der aus „Selbstverzweiflung“ herausführt und dem 
Menschen zeigt, „dass er überhaupt ist und nicht vielmehr nicht ist“ (Jüngel, 
a.a.O., S. 28).    

Edith Stein hatte ihren Lebens- und Denkweg unter dem traditionsrei-
chen Vorzeichen idealistischer Selbstbildung angetreten und elementare 
Selbsterkenntnis durch phänomenologische Reduktion angesteuert. Fremde 
Voraussetzungen zählten nicht. Reflexion gab dem Kontingenten der Er-
kenntnis Raum. Bei der Analyse des Einfühlungsaktes ist sie dann auf die 
Externitätsstruktur der Existenz gestoßen. Eine anthropologische Grundge-
gebenheit, mit der die Einsicht in die Wirklichkeit des Individuums als Be-
ziehungswesen eröffnet wurde. Es ist dieser Punkt, der das Gespräch mit ihr 
für den protestantischen Theologen spannend macht. Denn die externe Rela-
tion, das extra se, konstituiert die christliche Existenz, wie bei Paulus und 
auch bei Martin Luther zu lesen ist. In 2. Korinther 5, 17 formuliert der 
Apostel kurz und knapp: „‚Ist jemand in Christus, dann ist er eine neue Kre-
atur‘ – außer sich.“7 Und am Schluss seines Traktats „Von der Freiheit eines 

                                                           

7 EBERHARD JÜNGEL, Außer sich, Stuttgart 2011, S. 10. 



 19 

Christenmenschen“ provoziert Luther mit der Aussage, dass „ein Christen-
mensch nicht in ihm selbst lebt, sondern in Christus und in seinem Nächs-
ten […] Durch den Glauben fähret er über sich in Gott. Aus Gott fähret er 
wieder unter sich durch die Liebe und bleibt doch in Gott und göttlicher 
Liebe“.8 „Gottesgewissheit“ schenkt heilsame Unterbrechung im weltlichen 
Getriebe, ist immer wieder bei Luther zu lesen („Ideo nostra theologia est 
certa, quia ponit nos extra nos“; WA 40/I, 589,8). Im Mitsein mit dem „An-
deren“, auch dem „Ganz Anderen“, kann das Ich seine Ichheit aufgeben und 
so sein eigenes Selbst gewinnen. An die Stelle der narzistischen Selbstreve-
renz (Augustin und Luther sprechen vom „homo incurvatus in se ipsum“; 
Teresa von Ávila nennt das Phänomen „Selbstverfangenheit“.) tritt der „be-
ziehungsreiche und freie Mensch“. Das hier angedeutete Außer-sich-Sein 
entspricht dem religionsphilosophischen Bemühen Edith Steins, Selbsthin-
gabe und Selbstgewinn denkend und darum glaubend zu verschränken – 
übrigens eine Provokation, die nach Markus 8, 35 auch Jesus von Nazareth 
zugeschrieben wird. 

Meine Beschäftigung mit Leben und Werk Edith Steins begann während der 
Corona-Zeit und hat mich gleichwohl mit vielen Menschen in Kontakt ge-
bracht, die sich früher als ich in die Schriften von Edith Stein vertieft oder 
noch nie von ihr gehört hatten. Aus den Gesprächen in dieser Zeit habe ich 
viel gelernt. Im Übrigen gilt mein Dank den Herausgebern von „Ad Fontes. 
Studien zur Frühen Phänomenologie“ – Rev. Dr. Joachim Feldes/ Schauern-
heim, Stephan Fritz M.A./ Freiburg, Prof. Dr. Hans Rainer Sepp/ Prag – 
die mein Manuskript angenommen und die Erstellung einer ordentlichen 
Druckvorlage organisiert haben. Oft waren auch mein Sohn Olaf Schoen-
born und Pfr. i. R. Gerd Zimmer zur Stelle, wenn ich mit meinem Compu-
ter-Latein am Ende war. Dankbar erwähnen möchte ich schließlich meine 
Frau Elisabeth, die das „Edith Stein-Projekt“ mit kritischem Zuhören und 
munteren Kommentaren begleitet hat. 

 

Marburg, Herbst 2024                                         Ulrich Schoenborn 

                                                           

8 MARTIN LUTHER, Von der Freiheit eines Christenmenschen [1520], WA 7, 38, 6-
10. 



 20 

I. HERMENEUTISCHE HINWEISE  

Entstehung, inhaltliche Entfaltung und Intention der Studie 
 

 
 
Seinen Aufsatz „Subjektivität als Prinzip“ leitet Dieter Henrich mit der Fest-
stellung ein: „Gut zweihundert Jahre sind vergangen, seit sich eine ganze 
philosophische Bewegung auf das Wissen konzentrierte, kraft dessen wir 
ursprünglich in einem Verhältnis zu uns selbst stehen. Man kann von ihm als 
dem Selbstbewußtsein sprechen.“9 Spuren dieser Fokussierung auf das „Ich“ 
lassen sich in der philosophischen Diskussion sicher schon früher finden.  
Doch die Aufgabe der Ich-Konstitution und die Notwendigkeit, ein Selbst-
verständnis zu entwickeln, haben sich explizit und fächerübergreifend vor 
allem mit der Aufklärung etabliert. Wenn das Individuum „ich“ zu sich 
selbst sagen wollte, war es genötigt, sich gegenüber der Welt und gegenüber 
den „Anderen“ zu präsentieren bzw. zu setzen. Henrich sagt zur Bedeutung 
dieses Vorgangs: „Der Gedanke, den wir von uns selbst haben, bot sich als 
unhintergehbare Ausgangsevidenz alles Wissens an, und die besondere Ver-
fassung, die man ihm zuschreiben konnte, eröffnete auch die Aussicht, im 
Ausgang von ihm durch eine Kette von Folgerungen, die sich am Ende in 
sich selbst schließt, den ganzen Umkreis des Wissbaren herleiten zu kön-
nen.“10 Bis in die Gegenwart dreht sich der engagierte und konfliktoffene 
Prozess der Ich-Konstitution um die Alternative zweier Reflexions- bzw. 
Mentalitätsmuster: Autopoiesis oder Empathie; Selbstermächtigung oder Ein-
fühlung. Ein Blick auf die Liste der Komposita mit dem Substantiv „Selbst“ 
im Online-Lexikon Wikipedia belehrt über die semantische Vielfalt der 
Selbst-Bezüglichkeit.11  

                                                           

9  DIETER HENRICH, Subjektivität als Prinzip (1997), in: DERS., Bewußtes Leben. 
Untersuchungen zum Verhältnis von Subjektivität und Metaphysik, Stuttgart 1999, 
S. 49-73; 49. Vgl. DERS., Selbstbewußtsein. Kritische Einleitung in eine Theorie, in: 
Hermeneutik und Dialektik I., hrsg. v. R. BUBNER/ K. CRAMER/ R. WIEHL, Tübingen 
1970, S. 257-284. 
10 Ibd. 
11 Vgl. auch das Sachregister in VOLKER GERHARDT, Selbstbestimmung. Das Prinzip 
der Individualität, Stuttgart 22018, S. 501ff. 



 21 

Im Mittelpunkt der vorliegenden Studie stehen Edith Stein und ihr Ver-
ständnis von Einfühlung. Als Schülerin Edmund Husserls hatte sie mit der 
Dissertation „Zum Problem der Einfühlung“ (1916) ihre Forschungen vor 
der philosophischen Fakultät der Universität Freiburg i. Br. verteidigt. Die 
Arbeiten aus den Folgejahren sollten vertiefen und profilieren, was in ihrem 
Frühwerk angelegt war. Bereits der „Begriff der Einfühlung in seiner Origi-
narität als Akt des Verstehens und ‚Seins-zum-anderen‘“ schuf den „Ansatz-
punkt für das Verständnis von Person als eines versuchten Aufstiegs zum 
Sinn des Seins“.12 Es waren Begegnungen mit der Wahrheit, die ihr widerfuh-
ren und die Leidenschaft des Denkens schärften als „Treue zum Sich-
Zeigenden“ und „Rücknahme des eigenen Entwerfens“ (Klaus Hemmerle). 

Dass ich als protestantischer Theologe mich für den Denkweg Edith 
Steins zu interessieren begann, kam für mich selbst überraschend und ver-
dankt sich eher zufälligen Anstößen. Denn die Heilige Teresia Benedicta a 
Cruce gehört nicht unbedingt zu den Glaubenszeuginnen, die im Horizont 
des Protestantismus eine Rolle spielen13. Es waren vor allem zwei Anstöße, 
die mich angeregt haben, meine Aufmerksamkeit auf Leben und Denken 
Edith Steins zu richten. Daraus hat sich die vorliegende Studie entwickelt. 
Worum handelt es sich bei diesen Anstößen? 

 

* 
 

 
 

                                                           

12 ANDREAS UWE MÜLLER, Grundzüge der Religionsphilosophie Edith Steins, Frei-
burg/ München 1993, S. 21.  
13 Das zeigen allein schon die spärlichen Referenzen auf die Philosophin bzw. Märty-
rerin in Publikationen aus dem evangelischen Raum. Vgl. dagegen WOLFDIETRICH 

VON KLOEDEN, Art. Stein, Edith, in: BBKL XV (1999), Sp. 1318-1340; LEONORE 

SIEGELE-WENSCHKEWITZ, Heiligsprechung und Selbstkritik. Plädoyer für ein ange-
messenes Gedenken an Edith Stein, in: Kirchliche Zeitgeschichte 13 (2000), S. 45-58; 
KERSTIN KRAUß, Ethik der Empathie. Eine Grundlegung, Tübingen 2023. – Seine 
Herkunft aus dem Protestantismus ermöglicht es Harm Klueting (2004; 2016) einen 
vergleichenden Blick auf das Verständnis von „Nachfolge“ bei E. Stein und D. Bon-
hoeffer zu werfen.   



 22 

Der erste Denkanstoß ist mit der Kälte-Metapher verbunden, die als Leitbe-
griff in Kunst und Literatur des 19. Jahrhunderts14 en vogue war. Dieser 
Metapher nachzuspüren, kann helfen, Sichtweisen und Denkformen zu er-
kennen, die vor dem Ersten Weltkrieg eine prägende Rolle gespielt hatten 
und in der Zwischenkriegszeit einen unheilvollen Einfluss gewinnen sollten. 
Angesichts der Resonanzen, die das thermische Element ausgelöst hatte, 
wird die Frage unausweichlich, wo die Kritik geblieben ist bzw. ob sich keine 
Alternative angeboten hat. 

Theodor W. Adorno hat in „Erziehung nach Auschwitz“ (1966) die Me-
chanismen beschrieben,15 die Menschen erschaffen, „die nicht lieben kön-
nen“, die „durch und durch kalt“ sind. Er benennt Phänomene, die den „Käl-
te-Habitus“ gefördert hatten und zum „Sich-Zusammenrotten von Er-
kalteten“ (S. 686; 687) führen mussten, Fundament für das unsägliche Grau-
en und Grund für den Kollaps der bürgerlichen Kultur. „Menschen, die blind 
in Kollektive sich einordnen, machen sich selber schon zu etwas wie Materi-
al, löschen sich als selbstbestimmte Wesen aus. Dazu paßt die Bereitschaft, 
andere als amorphe Masse zu behandeln.“ (S. 683) Als höchst ambivalent 
und Einfallstor für Sadismus erweisen sich in autoritär orientierten Kontex-
ten die Erziehungsideale Härte oder Disziplin. Denn das vorgebliche Ideal 
Hart-Sein „bedeutet Gleichgültigkeit gegen den Schmerz schlechthin. Dabei 
wird zwischen dem eigenen und dem anderer gar nicht einmal so sehr fest 
unterschieden. Wer hart ist gegen sich, der erkauft sich das Recht, hart auch 
gegen andere zu sein, und rächt sich für den Schmerz, dessen Regungen er 
nicht zeigen durfte, die er verdrängen mußte“ (S. 682).  

Gegenüber der immer wieder vorgebrachten Beteuerung, die Wieder-
kehr von Auschwitz müsse verhindert werden, der Rückfall in die Barbarei 
dürfe sich nicht wiederholen, merkt Adorno an, Auschwitz war die Barbarei. 
Und: „Barbarei besteht fort, solange die Bedingungen, die jenen Rückfall 
zeitigten, wesentlich fortdauern“ (S. 674). Um die Grundstrukturen des 
Pathogenen und Antizivilisatorischen zu bekämpfen, bedürfe es der Kennt-

                                                           

14 Hingewiesen sei auf Wilhelm Hauffs Märchen „Das kalte Herz“ (vgl. MANFRED 

FRANK [2005], S. 123ff; 411ff; DERS., Kaltes Herz. Unendliche Fahrt. Neue Mytho-
logie, Frankfurt/ Main 1989) oder auf Caspar David Friedrichs Gemälde mit Kälte-
dominanz, z. B. „Das Eismeer“ (1823/24). 
15 THEODOR W. ADORNO, Erziehung nach Auschwitz (Radiovortrag 1966), in: DERS., 
Ges. Schriften Bd. 10.2, Frankfurt/ Main (2003), S. 674-690. Zitate werden im fort-
laufenden Text ausgewiesen. 



 23 

nis jener Mechanismen und Schemata, des Aufbaus von Gegeninstanzen „im 
Vorbewußten“ und der kritischen Selbstreflexion (Einsicht in die eigene 
Bedingtheit bzw. das Geworden-Sein). „Die einzig wahrhafte Kraft gegen 
das Prinzip Auschwitz wäre Autonomie […] die Kraft zur Reflexion, zur 
Selbstbestimmung, zum Nicht-Mitmachen“ (S. 689: 679). Zwischen den 
Zeilen gibt Adorno zu verstehen, dass er dem eigenen Therapievorschlag nur 
mit paradoxem Trotz Chancen einräumt. Die Macht der etablierten Kräfte 
sei gewaltig. Verhalten erwähnt er immerhin die Kraft der „Liebe“, die einzi-
ge Utopie gegen „die alles durchdringende Kälte“. „Wahrscheinlich ist jene 
Wärme unter den Menschen, nach der alle sich sehnen, außer in kurzen Peri-
oden und ganz kleinen Gruppen […] bis heute überhaupt noch nicht gewe-
sen“ (S. 688).16  

Der Diskurs, der sich seit der Aufklärung auf Menschenwürde und Frei-
heitsrechte berufen hat, wurde immer wieder verraten und schließlich gegen 
einen brutalen Kollektiv-Narzissmus ausgetauscht. War dieser Vorgang ein 
Zufall oder nicht doch die Konsequenz mentaler Weichenstellungen? Um 
die implizite Behauptung in der Frage nachvollziehen zu können, gilt es zu 
verstehen, was sich im Vorfeld der Gräuel des Nationalsozialismus und der 
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges abgespielt hat. In jener Krisenzeit 
verschränkten sich Utopie und Apokalypse. Während die einen den Selbst-
verlust beklagten,17 besangen andere das „neue Reich“.18  

Der zweite Denkanstoß geht auf eine Vorlesung zurück, die der anglika-
nische Theologe Rowan Williams (*1950; von 2002-2012 Erzbischof von 
Canterbury) 2014 im Rahmen der „Tanner Lectures on Human Values“ in 
Harvard gehalten hatte: „The Paradoxes of Empathy“.19   

                                                           

16 Selbstlosigkeit oder Liebe scheinen als Verlockungsmodelle nicht in Frage gekommen 
zu sein. Und den eigenen philosophischen „Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie 
sie vom Standpunkt der Erlösung aus sich darstellten“ (Minima Moralia, Frankfurt/ 
Main [1951] 2003, S. 283) erwähnt Adorno erst gar nicht.    
17 Vgl. PAUL BOLDT: „Ich lasse mein Gesicht auf Sterne fallen, / Die wie getroffen 
auseinander hinken […] Mein Ich ist fort. Es macht die Sternenreise. / Das ist nicht 
Ich, wovon die Kleider scheinen“. Zitiert in: Frankfurter Anthologie, Bd. 38, hrsg. v. 
HUBERT SPIEGEL, Frankfurt/ Main 2015, S. 87.   
18 Vgl. STEFAN GEORGE, Das neue Reich (1921), Berlin 1928. 
19 Rowan Williams‘ lecture on the paradoxes of empathy: „I Have No Idea How You 
Feel“. Vgl. http://harvardmagazine.com/2014/04/paradoxes-of-empathy. –  Da Willi-
ams sich in seiner theologischen Arbeit mit den verschiedenen Traditionen der Mys-



 24 

Williams reagiert auf einen seiner Meinung nach illusionsgeleiteten und 
darum herzlosen Umgang mit menschlichen Behinderungen, den er in der 
neueren moralpsychologischen Diskussion wahrgenommen hat. Gerade die 
Redundanz, mit der die Experten über die „Erosion der Empathie“ und die 
„Verkümmerung des Einfühlungsvermögens“ als natürlich erklärbaren kog-
nitiven Defekt sprechen und schreiben, mache misstrauisch. Denn die auf 
dieser Diagnose basierende Therapie einer Mangelerscheinung durch sozial-
medizinische Behandlung verkenne die tiefgreifende Umschichtung im Wer-
tehaushalt der modernen (oder postmodernen) Gesellschaft. „Ethics isn’t 
just about single acts of evil or virtue. Evil is not overcome merely by identi-
fying and correcting the dysfunction of individual brains. It’s inseparably 
bound into what is made possible or impossible by structures of habit, belief, 
and advantage.“20 Zu welchem Missverständnis der neurowissenschaftliche 
Optimismus führen kann, zeige der Rückgriff auf „emotional identification“ 
bzw. Empathie im werbetechnischen Einsatz. Wenn die Gefühlswelt eines 
Menschen für mich transparent ist – ich habe mich ja mit ihm auf Grund 
bestimmter Datenkenntnis mit ihm identifiziert – kann ich leicht Einfluss 
auf seine Gestimmtheit, seine Erwartungen o. ä. nehmen. Empathie ist also 
ein Phänomen mit höchst unterschiedlichen Fassetten.21    

Als Williams seine Überlegungen 2017 erneut in München vortrug, 
konnte er auf ein Ereignis aus dem politischen Raum Bezug nehmen, das 
weltweit für Empörung gesorgt hatte. Während einer Pressekonferenz hatte 

                                                                                                                                  

tik im christlichen Kontext beschäftigt hatte, kannte er nicht nur das philosophische 
Werk Edith Steins, sondern auch ihren Weg aus dem Horizont einer jüdischen Fami-
lie über die Taufe in die katholische Kirche und den Eintritt in den Orden der Unbe-
schuhten Karmelitinnen (1933). Ihre Ermordung 1942 in Auschwitz hat Sr. Teresia 
Benedicta a Cruce und ihren Denk-Weg zu einem „fernen Spiegel“ gegenwärtiger 
Suche nach Selbst-Vergewisserung gemacht. 
20 Aus: Harvard Magazine (04, 2014, p. 2; Zugriff: 02.03.2020). Die Vorlesung kann 
online abgerufen werden. Vgl. auch ROWAN WILLIAMS, Being Human: Bodies, 
Minds, Persons, London 2018, p. 9ff; 57ff.  
21 Vgl. FRITZ BREITHAUPT, Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin 42019 über u. a. 
„falsche Empathie“, „empathischen Sadismus“ oder „manipulative Empathie“. Dass 
wir es bei Einfühlung bzw. Empathie mit einem komplexen Phänomen zu tun haben, 
hat bereits FRANZ KAFKA gespürt und in der Erzählung „Auf der Galerie“ (1916/17) 
in Sprache gefasst (s. u.). Ferner KURT FLASCH, in: HUBERT SPIEGEL (HG.), Frank-
furt 2009, Kafkas Sätze, S. 191-193. 



 25 

sich der gerade gewählte Präsident der USA, Donald Trump, einem behin-
derten Journalisten gegenüber demütigend und respektlos verhalten. Willi-
ams äußert sich besorgt. „Möglicherweise treten wir in ein Zeitalter ein, in 
dem die Politik eines emotionalen Analphabetismus in nationale Staatsräson 
übersetzt wird.“ 22  Denn dem historisch sensiblen (und psychoanalytisch 
gebildeten) Diskurs ist der „Dominoeffekt der Übersetzung symbolischer 
Aggression in alltägliche Enthemmung“ nicht unbekannt. Und zu welcher 
Abstumpfung es kommt, wenn Machtdemonstrationen zur Normalität auf-
steigen, kann durch Rekurs auf die deutsche Geschichte leicht belegt wer-
den. 

In seinem Diskurs hat Williams explizit auf Edith Stein und ihre Disser-
tation „Zum Problem der Einfühlung“ von 1917 Bezug genommen. Ihr Dok-
torvater, der Phänomenologe Edmund Husserl, hatte das Thema nicht nur 
mit der Zielvorgabe, Einfühlung im Gespräch mit vorhandenen Einfühlungs-
konzepten23 zu untersuchen, gestellt. Er knüpfte an diese Arbeit die Hoff-
nung, weitere Erkenntnis zum Phänomen der „Intersubjektivität“ zu be-
kommen. Denn der Sachverhalt, dass neben einem reflektierenden „Ich“ 
andere fremde Iche existierten und ebenfalls reflektierten, verlangte Klärung. 
Ebenso das Faktum der Ich-Beziehungen im Blick auf die Wirklichkeitsrefe-
renz.  

Williams unterstreicht in Steins Dissertation vor allem das Zusammen-
wirken mehrerer Einsichten: das erkennende „Ich“ ist der „Nullpunkt der 
Orientierung“; dieser Initialpunkt gilt für jedes andere Ich auch; die Er-
kenntnis eines einzelnen „Ich“ ist aber unvollständig, weil es keinen totalen 
Überblick über sich selbst hat („you can’t see your back, not to mention 
your eyes“); folglich kann das „Ich“ den „Anderen“ nicht aufgrund von 
„emotionaler Identifikation“ einfach als „alter ego“ betrachten; Aneignung 
oder Kolonisierung des „Anderen“ sind dem „Ich“ untersagt; zum Selbstver-
ständnis des „Ich“ gehört die Anerkennung der eigenen Leiblichkeit und 
deren Grenzen. Indem das „Ich“ seine Grenzen im Blick auf den „Anderen“ 
entdeckt, öffnet sich eine Tür zum „Anderen“ und zu sich selbst. Husserl 
hatte ein Gespür für diesen phänomenologischen Sachverhalt. Hätte er sonst 

                                                           

22 PATRIK BAHNERS, in: FAZ Nr. 39 [15. Feb. 2017], S. N3. 
23 U. a. hatte Husserl den Münchener Philosophen THEODOR LIPPS und dessen Bei-
träge zur Verstehensproblematik genannt, die zu untersuchen wären; z. B. Das Wis-
sen von fremden Ichen, in: Psychologische Untersuchungen 1,4 (1907), S. 694-722. 



 26 

das Thema in einer Dissertation bearbeiten lassen? Dass er die Einsichten 
Edith Steins nicht konstruktiv aufnahm, ist eine andere Frage.24 
 

 

Exkurs I 

  Selbstermächtigung – Semantische Erkundungen 
 

Der Begriff „Selbstermächtigung“ im Titel dieser Studie weckt sinistre Asso-
ziationen, die durch die Lektüre von MICHAEL WILDTs Untersuchung 
„Volksgemeinschaft als Selbstermächtigung. Gewalt gegen Juden in der 
deutschen Provinz 1919-1939“25 und Informationen über die sog. „Ermäch-
tigungsgesetze“26 vertieft werden. Vor dem Hintergrund jener Geschehnisse 
in Deutschland drohen jeder Aktivität, die auf Selbstkonstitution zielt bzw. 
auf Selbstbeauftragung basiert, Missverständnisse oder gar politische Ver-
dächtigungen. Aber nicht jeder von Selbstverwirklichungsabsichten gelenk-
ter Schritt gründet in ideologischer Verblendung. Gleichwohl ist es hilfreich 
zu wissen, dass dem Begriff „Selbstermächtigung“ eine historische Hypo-
thek anhängt. Nicht weniger klärend sind Hinweise darauf, dass der Begriff 
„Selbstermächtigung“ Intentionen aus verschiedenen Wissenschaftsberei-
chen bündelt, denen es um die Emanzipation des Individuums aus kogniti-
ven, affektgeleiteten oder ideologischen Abhängigkeiten geht und die das 
Verhältnis zwischen „Ich“ und „Welt/ Realität“ zu klären beanspruchen. Im 
Folgenden werden exemplarische Aspekte aus dem Feld der Kognitions- und 

                                                           

24 Es wäre lohnenswert, der Frage nachzugehen, ob es zu einem Austausch zwischen 
E. Steins Denken und der Ich-du-Philosophie gekommen ist. – Wenn VOLKER GER-

HARDT schreibt: „Vom eigenen Ich […] kann man nicht ohne Bezug zum Ich eines 
Gegenübers sprechen“ (2000, S. 21), ist das eine Folge der Vorarbeit, die von der 
personalistischen Philosophie (u. a. M. Buber, F. Ebner, F. Rosenzweig) und auch 
Edith Stein vorgelegt wurde.  
25 Hamburg 2007. – Durch exemplarische Analysen macht Wildt nachvollziehbar, wie 
die politisch praktizierte Ausgrenzung der „Anderen“ durch Duldung und Billigung 
in der Öffentlichkeit den Betroffenen Leid und Tod brachte, den „Volksgenossen“ 
jedoch „Ermächtigung“. „Das NS-Regime vergemeinschaftete die Gewalt und ließ die 
‚Volksgenossen‘ an ihr partizipieren.“ (S. 373) Aus derartigen Erfahrungen bezog der 
Einzelne „Selbstaffirmation“ (A. Lüdtke). 
26 Zur Einführung in die historischen Zusammenhänge vgl. den Artikel „Ermächti-
gungsgesetz vom 24. März 1933“ im Internet-Lexikon.  



 27 

Bewusstseinsforschung mit der Absicht skizziert, das semantische Profil von 
„Selbstermächtigung“ im Blick auf den ersten Hauptteil transparent zu ma-
chen. 

In dezidierter Abkehr von metaphysikorientierten Diskursen und in 
kreativer Anlehnung an naturwissenschaftliche Perspektiven haben sich in 
der Bewusstseinsforschung des 20. Jahrhunderts verschiedene Theoriekon-
zepte mit je eigenen Akzenten gebildet. Zu den Struktureigentümlichkeiten 
jener Forschungsarbeit gehört die Ausklammerung von Fragen z. B. nach 
dem Wesen des Menschen, der Zeit27 oder einem Sein außerhalb der Wahr-
nehmung. Stattdessen wird u. a. gefragt, wie das Ich-Gefühl oder das Selbst-
Bewusstsein unter empirischen Bedingungen zustande kommen. Ein ent-
scheidender Ansatzpunkt in diesem Fragekontext ist die Überzeugung, dass 
die von einem Beobachter vorgenommene Wahrnehmung bzw. an einem 
beobachteten Gegenstand gewonnene Erkenntnis keiner beobachtungsu-
nabhängigen Wirklichkeit entsprechen. Vielmehr handelt es sich bei dem 
Ergebnis um das Produkt einer „subjektiven Einlesung“. M.a.W., die Wahr-
nehmung des Subjekts ist kein Abbild der Realität, und Wissen ist nicht die 
Kopie von Wirklichkeit. Was im Alltag als Realität bezeichnet wird, basiert 
nicht auf dem „Ding an sich“. Nicht umsonst erinnert die Argumentation an 
Immanuel Kant, der die Darstellung der realen Dinge durch den menschli-
chen Verstand „Erscheinungen“ genannt hat. Sie sind das Ergebnis aus dem 
(zufälligen) Zusammentreffen von „Gelegenheitsursachen“ und der Wirkung 
des Verstandes. 

Aus dem Horizont der Neurobiologie bzw. -physiologie stammt das 
von Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela28 entworfene Konzept 
der Autopoiesis. Es handelt sich um die Beschreibung der Organisationsform 
lebender Systeme bzw. dynamischer Einheiten, die durch Selbsterschaffung 
und Selbsterhaltung charakterisiert sind. Diese Systeme kennen in ihrer Or-
ganisationsstruktur keinen absoluten Nullpunkt. Es wird also nicht zwischen 
Erzeuger und Erzeugnis differenziert. Die konstitutiven Komponenten 

                                                           

27 Die Problematik der ontologischen Frage nach der Zeit demonstriert Rüdiger Saf-
ranski an dem berühmten Dictum des Augustinus: „Was ist die Zeit? Wenn niemand 
mich danach fragt, weiß ich’s, will ich’s aber einem Fragenden erklären, weiß ich’s 
nicht“ (Confessiones, XI. Buch, S. 312; vgl. R. SAFRANSKI, Zeit, Frankfurt/ M. 22021, 
S.9ff). 
28 HUMBERTO R. MATURANA/ FRANCISCO J. VARELA, Der Baum der Erkenntnis. Die 
biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens, Bern/ München 1987. 



 28 

kommen aus den verschiedenen Bereichen innerhalb der systemischen Gren-
zen, wo sie aus vorhandenen Elementen gebildet werden. Auf dieser konzep-
tionellen Voraussetzung ist eine Theorie der Kognition entstanden, die den 
traditionellen Erkenntnismodellen grundlegend widerspricht. Danach be-
steht die Welt nicht aus einer Ansammlung von beobachterunabhängigen 
Fakten und Objekten, sondern ist das Ergebnis des ständigen Lebensvollzu-
ges, in dem „Kommunikation“ die „Interaktion“ lenkt. Die Autoren gehen 
von einem „Kommunikationsverständnis“ aus, das sie im Alltagsgeschehen 
beobachtet haben: „Jede Person sagt, was sie sagt, und hört, was sie hört, 
gemäß ihrer eigenen Strukturdeterminiertheit; dass etwas gesagt wird, garan-
tiert nicht, dass es auch gehört wird. […] Das Phänomen der Kommunikati-
on hängt nicht von dem ab, was übermittelt wird, sondern von dem, was im 
Empfänger geschieht. Und dies hat wenig zu tun mit ‚übertragener Informa-
tion‘.“29 Diese Sachlage führt u. a. dazu, dass es unmöglich geworden sei, 
zwischen Realität, Illusion und subjektiver Einbildung zu unterscheiden.  
 Individuen erleben sich selbst und eine sie umgebenden (soziale und 
kulturelle) Welt, in der auch andere Individuen leben. Alle streben nach 
„kognitiver Autonomie“ und organisieren sich in analoger Weise. Aus der 
sozialen bzw. kulturellen Welt wie aus der je eigenen Innenwelt kommen 
ständig Impulse, Herausforderungen, Orientierungen u. ä. an die Individuen 
heran, um sie zu Handlungen u. ä. zu bewegen. Um zu verhindern, von der 
Fülle der Eindrücke und Anregungen überrollt zu werden, verbünden sich 
die Individuen mit dem Ziel der „Konsensualität“, d. h., sie suchen überindi-
viduelle Sinnstiftung und „Stabilität“ im Zusammenleben. So entwickelt sich 
in der Koexistenz autonomer Individuen ein soziales Milieu kultureller Ver-
haltensmuster und Handlungsschemata, in dem Selektion und Mischung, 
Veränderung und Stetigkeit strukturbestimmend wirken. 

Begriff und Vorstellung der „Autopoiesis“ begegnen wieder bei Niklas 
Luhmann in der von ihm entworfenen soziologischen Systemtheorie.30 Danach 
bestehen soziale Systeme nicht aus den Handlungen isolierter Subjekte, 
Akteuren oder Individuen, sondern gründen in kommunikativen Vorgängen. 
Soziale Systeme generieren sich in einem ständigen Prozess aus sich selbst. 

                                                           

29 MATURANA/ VARELA (1987), S. 212. 
30  Vgl. NIKLAS LUHMANN, Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie, 
Frankfurt/ Main 1984; NIKLAS LUHMANN/ DIRK BAECKER (HG.), Einführung in die 
Systemtheorie, Heidelberg 52009. 



 29 

Aus ihrer Umgebung entnehmen sie das, was für die Selbstproduktion 
„passt“. Das „Material“ wird „gefiltert“ und „anschlußfähig“ gemacht. Was 
einem System als „Ziel“ dienlich ist und herkömmlicherweise „Sinn“ genannt 
wird, ergibt sich nach der „Reduktion von Komplexität“ und wird am Krite-
rium der „Selbstbezüglichkeit“ gemessen. Im Luhmannschen Diskurs hat 
„Kommunikation“ die Rolle übernommen, die in soziologischen Fragestel-
lungen das Subjekt-Objekt-Schema in analoger Weise ersetzt wie in den 
Modellen der Kognitionswissenschaft.   

Im Horizont der analytischen Philosophie hat sich der sog. Konstrukti-
vismus (in vielgestaltiger Ausprägung)31 angesiedelt, d. h., ein wissenschafts-
theoretischer Diskurs, dessen Ziel nicht die Erkenntnis einer objektiven 
ontologischen Wirklichkeit ist. Vielmehr organisiert das Individuum seine 
Erfahrungswelt immer mittels selbst gewonnener Erkenntnis. „Kognition“ 
wird als „biologische Funktion“ verstanden, die von Klein an gelernt werden 
muß, um zur Erklärung der Welt zu kommen. Und Ernst von Glasersfeld 
dekretiert: „Die Funktion der Kognition ist adaptiver Art.“32 In diesem Vor-
gang kommt es darauf an, dass das Individuum sich seiner veränderten Be-
deutung als Beobachter oder Wahrnehmender bewusst ist. Das Individuum 
ist nicht mehr ein unabhängiges Subjekt, das von außen auf frei Flotierendes 
schaut. Vielmehr ist es immer Teil der Wirklichkeit, die es beobachtet, und 
die es durch seine Beobachtung beeinflusst.   

Voraussetzung in allen Spielarten des Konstruktivismus ist die Über-
zeugung, dass die Suche nach Wahrheit, Objektivität oder ontologischer 
Realität keine Leitlinie philosophischer Arbeit ist. Begründet wird dieser 
Ansatz mit der Hypothese, dass Wahrnehmung, Erkenntnis und Wissen sich 
in den Köpfen von Menschen abspielt, sowie durch die je eigene Erfahrung 
bedingt und begrenzt ist. Allem gehen Prozesse im menschlichen Gehirn33 
voraus, d. h., ein Zusammenspiel von Sinnesreizen und Nervensystem. Aus 

                                                           

31 Vgl. ERNST VON GLASERSFELD, Der Radikale Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse, 
Pro-bleme, Frankfurt/ Main 1996; PAUL WATZLAWICK (HG.), Die erfundene Wirk-
lichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus, 
München 101998; ERNST VON GLASERSFELD, Einführung in den radikalen Konstrukti-
vismus, in: P. WATZLAWICK (HG.), S. 16-38. 
32 VON GLASERSFELD (1996), S. 96.   
33 Die Literatur zu den Kognitiven Neurowissenschaften ist unüberschaubar. Empfeh-
lenswert zur Einführung sind Artikel über Schlüsselbegriffe und zu den verschiede-
nen Arbeitsfeldern in großen Lexika. 



 30 

Beobachtungen an Vorgängen oder Gegenständen lässt sich nichts über 
deren Wesenskern oder Eigentlichkeit schließen. Der Weg zum „Ding an 
sich“ ist eine Wunschvorstellung. Darin sind sich die Konstruktivisten mit 
Kant34 einig. Was aufgrund individueller Wahrnehmung über die Welt, die 
„Anderen“ u. a. gesagt wird, sind subjektive Konstruktionen und haben ihre 
Ursache in der Tätigkeit der Sinnesorgane. Ein zentraler Ort, an dem das 
Individuum „Erkenntnis“ konstruiert, ist das „Gedächtnis“. „Das ist das 
wichtigste Sinnesorgan: Das meiste, was wir wahrnehmen, stammt aus dem 
Gedächtnis. Wir nehmen stets durch die ‚Brille‘ unseres Gedächtnisses wahr, 
denn das, was wir wahrnehmen, ist durch frühere Wahrnehmungen ent-
scheidend mitbestimmt.“35      

Wenn es in der konstruktivistischen Kognition nicht um Erkenntnis ei-
ner ontologischen Realität geht, was ist dann ihr Ziel? – Die Rolle von Er-
kennen und Wissen meldet sich dann an, wenn der Umgang mit sich selbst 
oder mit anderen Ichs thematisiert wird oder Fragen des Weltbezugs zur 
Debatte stehen. M.a.W., im Zusammenleben kognitiver Organismen tauchen 
ständig Phasen auf, in denen Absprachen zwischen den Ichs getroffen wer-
den müssen, Störungen zu beheben sind, Ziele neu definiert werden müssen. 
In derartigen Situationen bedarf es der ethischen Kriterien. Diese werden aus 
dem biologisch generierten Fundus der gemeinsamen Kultur mobilisiert und 
unter Berücksichtigung von Nützlichkeit in der jeweiligen Situation zur 
Geltung gebracht. Kurz: Zum ethischen Handeln bedarf es weniger der phi-
losophischen Theorie als vielmehr der kontinuierlichen kommunikativen 
Reflexion.    

                                                           

34 „Die Dinge, die unsere Sinne und unser Verstand darstellen, sind nur Erscheinun-
gen, d.i., Gegenstände unserer Sinne und unseres Verstandes, die das Zusammentref-
fen der Gelegenheitsursachen und der Wirkung des Verstandes sind“ (KANT, Werke 
VII, S. 71). 
35  GERHARD ROTH, Das konstruktive Gehirn: Neurobiologische Grundlagen von 
Wahrnehmung und Erkenntnis, in: S. J. SCHMIDT (HG.), Kognition und Gesellschaft. 
Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus 2, Frankfurt/ M. 1992, S. 317. – Schon 
bei Kant findet sich der folgende Vorschlag: „Bisher nahm man an, alle unsere Er-
kenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten; […] Man versuche es daher 
einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daß 
wir annehmen, die Gegenstände müssen sich nach unserer Erkenntnis richten“ (Kri-
tik der reinen Vernunft I., Werke III., Wiesbaden 1975, S. 25; Vorrede zur 2. Auflage, 
B XVI). 



 31 

Es ist nicht verwunderlich, dass die konstruktivistischen Diskurse kriti-
sche Bedenken ausgelöst haben, stellen sie sich doch bewusst gegen her-
kömmliche Denkwege und bestreiten die Existenz einer von menschlicher 
Erkenntnis unabhängigen Wirklichkeit. Auch hat der zielgerichtete Schwenk 
zu einer operativen Logik bzw. zu Nützlichkeitserwägungen als ethischer 
Handlungsorientierung Skepsis geweckt. Zur Vorbereitung auf ein Streitge-
spräch mit konstruktivistischen Konzepten eignet sich gut Thomas Nagels 
Essay „What is it like to be a bat? Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?“,36 in 
dem der Autor die reduktionistische Vorgehensweise in jenen Konzepten 
diskutiert. 

Nagels Essay, einer der „am häufigsten zitierten philosophischen Essays 
des 20. Jahrhunderts“,37 gehört zu den Stimmen derer, die das Unbehagen an 
der Dominanz wissenschaftlich-technischer Perspektiven gegenüber dem 
Humanum bzw. den Phänomenen des Lebendigen in der Kultur zur Sprache 
bringen. Durch die Reduktion des Bewusstseins und anderer psychischer 
Phänomene auf empirisch nachweisbare physikalische Substanzen oder che-
mische Elemente lassen sich Empfindungen und Wahrnehmungen, Erlebnis-
se und Gefühle weder erklären noch verstehen. Nagels grundlegende These 
lautet: „Das Thema Bewusstsein macht das Leib-Seele-Problem praktisch 
unlösbar.“ 38  Was sich im menschlichen Bewusstsein erlebt und bewusst 
wahrgenommen wird, kann nicht auf verborgene und unbewusste Vorgänge 
in Gehirn und Nervensystem reduziert werden. Was bei einem Individuum 
an Kognitionen, Emotionen oder Motivationen auftritt: „Immer erleben 
psychisch gesunde Menschen sie als die Phänomene ihrer selbst- und welt-
bezogenen Psyche. Ich muss zuerst wissen, wer ich bin, was ich denke, wie 
ich fühle und was ich will, um dann herauszufinden, wo, wie und weshalb ich 
vielleicht durch unbewusste Motive und Tendenzen in meinem wirklichen 

                                                           

36 Übersetzt und herausgegeben von Ulrich Diehl; Ditzingen 2016. Der Essay wurde 
1974 erstmals vorgetragen. – Vgl. auch die Kommentare von Peter Bieri, in: DERS. 
(HG.), Analytische Philosophie des Geistes (Bodenheim 21993) und DERS., Unter-
gräbt die Regie des Gehirns die Freiheit des Willens?, in: CHR. GESTRICH/ TH. WA-

BEL (HG.), Freier Wille oder unfreier Wille?, in: Berliner Theologische Zeitschrift 
Beiheft 2005, S. 20-36. 
37 Vgl. DIEHL (2016), S. 65. 
38 NAGEL (2016), S. 7. 



 32 

Verhalten und Handeln beeinflusst, eingeschränkt bin oder behindert wer-
de.“39   

Das Gedankenexperiment mit den Fledermäusen dient dazu, für die 
„evidente Fremdartigkeit“ der Reflexion sensibel zu machen und an den 
„engen sachlichen Zusammenhang zwischen dem philosophischen Problem 
des Fremdpsychischen […] und dem sog. Leib-Seele-Problem“ zu erin-
nern40. Nagel streitet gegen eine als wissenschaftlich vorgestellte Logik, die 
Phänomene des Lebendigen bei Menschen wie Tieren auf neurobiologische 
Vorgänge zurückführt und damit Lebendiges wie Sachen behandelt (Ten-
denz zur Verdinglichung). Damit ist keineswegs der ursächliche Charakter 
von allem, was ist, bestritten. Im Gegenteil. Alles, was ist, hat hinreichende 
Bedingungen oder Ursachen. Wissenschaftliches Vorgehen sollte aber unter-
scheiden zwischen objektiv-empirischer Erforschung und phänomenolo-
gisch-subjektiver Betrachtung. Das Wesentliche in Nagels Gedankengang 
ist, dass es nicht um einen Vergleich zwischen  Mensch und Tier geht, son-
dern um Wahrnehmung des Lebendigen und Spezifischen. „Nur zwei tote 
Organismen […] könnten psychisch ganz gleich sein, denn sie hätten beide 
überhaupt keine psychischen Phänomene mehr. Zwei lebendige […] Orga-
nismen in der wirklichen Welt hingegen nehmen immer schon verschiedene 
Raum- und Zeit-Stellen ein, sodass sie von vornherein nicht mehr dieselben 
Wahrnehmungen von den aktuellen raum-zeitlichen Verhältnissen und 
wahrnehmbaren Gegenständen in ihrer Umwelt haben können.“41 Offenheit 
für das ontologische Moment könnte den Blick für die Emergenz des Psy-
chischen über das Physische hinaus schärfen.     

Schwierigkeiten bereitet die empirische Eingrenzung im konstruktivisti-
schen Horizont, die alles ausschließt, was nicht messbar bzw. im biologi-
schen Rahmen nachweisbar ist. Es herrscht ein Zwang zur Anpassung, der 
das Ambivalente oder Paradoxe im Lebensprozess vereinfacht und umdeu-
tet. Denn das „konstruktivistische Ich“ akzeptiert nur das, was sich in seiner 
„Inneren Welt“, seinem „Ego-Tunnel“42 befindet. Die faktische Welt, auch 
seine Leiblichkeit werden gleichsam abgespalten. Führen ein derartiger An-

                                                           

39 DIEHL (2016), S. 67. 
40 DIEHL (2016), S. 68. 
41 DIEHL (2016), S. 78. 
42 Vgl. THOMAS METZINGER, Der Ego-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von 
der Hirnforschung zur Bewusstseinsethik, München 82023. 



 33 

satz und die implizierten Folgen nicht unvermeidbar zu seelischen Erkran-
kungen, fragt Thomas Fuchs?43  

Der folgende Abschnitt skizziert die kritischen Anfragen von Thomas 
Fuchs. Seine Kritik hat grundsätzlichen Charakter, weil die kognitiven Neu-
rowissenschaften mit einem „funktionalistischen Konzept des Geistes als 
eines Systems von Symbolen und Algorithmen, das vom Gehirn erzeugt 
wird und die Welt intern repräsentiert“ operieren.44 D. h., das Verständnis 
von Wirklichkeit beruhe auf der dualistischen Trennung von mentaler und 
physikalischer Welt. Wenn „Bewusstsein“ folglich nur als Ergebnis neurona-
ler Prozesse gelte, ist nach Fuchs die „psychophysische Einheit des Lebendi-
gen“ verloren gegangen (S. 802). Im Gegensatz zu den „entkörperten Kon-
zepten des Geistes“ (S. 803) verfolgt Fuchs einen humanistischen Ansatz: 
„als Lebewesen ist der Mensch weder nur von innen her erfahrene Subjekti-
vität noch ein nur von außen beobachtbares physiologisches System, son-
dern ein lebendiges, d.h. lebendes und erlebendes Wesen in Beziehung mit 
anderen“ (S. 802). Der „Andere“ wird nicht als Sache, sondern als lebendige 
Person wahrgenommen, „die in ihrem Leib erscheint und sich ausdrückt“ 
(ibd.). Fuchs orientiert seine kritischen Überlegungen an dem szientisti-
schen Modell von Thomas Metzinger, dem es nicht überzeugend gelingt, das 
Problem des „Bewusstseins“ zu klären.45 Unter Berufung auf das alternative 
Paradigma der „verkörperten und enaktiven Kognition“ betrachtet Fuchs 
Subjektivität und Bewusstsein „eingebettet in die Umwelt und ‚enaktiv‘“ 
tätig durch kontinuierliche Interaktion mit dieser Umwelt. Unser Verständ-
nis anderer beruht nicht auf psychologischen Erfindungen, sondern lebt von 

                                                           

43 Vgl. THOMAS FUCHS, Wege aus dem Ego-Tunnel. Zur gegenwärtigen Bedeutung 
der Phänomenologie, in: DZPhil  63 (2015), S. 801-823; 815ff. Seine Anfragen an den 
Konstruktivismus im Horizont der digitalen Zeichenwelt hat Fuchs in „Der Schein 
des Anderen. Empathie und Virtualität“ (in: DERS. [2022], S. 119-145) formuliert. 
44 FUCHS (2015), S. 819. – Zitate werden direkt im Text ausgewiesen.  
45 Vgl. das längere Zitat aus METZINGER (2023, S. 21f), an dem Fuchs (S. 803) seine 
Kritik festmacht: „Bewusstes Erleben gleicht einem Tunnel […] Zuerst erzeugt unser 
Gehirn eine Simulation der Welt, die so perfekt ist, dass wir sie nicht als ein Bild in 
unserem eigenen Geist erkennen können. Dann generiert es ein inneres Bild von uns 
selbst als einer Ganzheit […] Wir stehen also nicht in einem direkten Kontakt mit 
der äußeren Wirklichkeit oder mit uns selbst […] Wir leben unser bewusstes Leben 
im Ego-Tunnel“.      



 34 

„wechselseitiger leibliche(r) Resonanz und Empathie“, die immer schon 
vorhanden sind (S. 804).  

In diesem „Konzept der Verkörperung“ (ibd.) konvergieren zwei 
„epistemische“ Elemente: (a) die subjektive „Erfahrung des gelebten Leibes 
als Medium unserer Beziehung zur Welt und zu anderen“; beschrieben in der 
Phänomenologie; (b) die „dynamische Interaktion des lebendigen […] Or-
ganismus mit seiner Umwelt“; praktiziert in „Konzepten der Verkörperung 
und des Enaktivismus“ (ibd.). Menschliche Existenz wird also in zweifacher 
komplementärer Sichtweise thematisiert, als gelebter Leib und als lebendiger 
Körper. Was die Beschreibung von Existenz weitergebracht hat, ist die Grö-
ße „Leib“. M.a.W., Existenz macht Erfahrungen, die sich gleichzeitig in ei-
nem „impliziten und expliziten Modus […] dem Leib, der wir sind, und dem 
Körper, den wir haben“ anzeigen (S. 805). Demnach wäre der „Leib“ eine 
Art „Treffpunkt“ oder „Umschlagstelle“ zwischen Innerlichkeit und Äußer-
lichkeit, Subjektivität und Objektivität, zwischen unbewusstem Fungieren 
und bewusster Wahrnehmung oder zwischen Prozessen des Lebens und 
Prozessen des Erlebens. Was in derartigen Erfahrungen epiphan wird, ist 
nichts anderes als der „Prozess des Lebens selbst“ (ibd.).46 

Bei Fuchs kommt es zu einer kooperativen Verbindung von Philosophie 
und empirischen Wissenschaften, insofern „die Phänomenologie des prä-
reflexiven, impliziten oder stillschweigend gelebten Leibes“ zur Geltung 
gebracht wird und mit Perspektiven der verkörperten Intersubjektivität zu-
sammengeht (ibd.). Der eingangs kritisierte Dualismus in den kognitiven 
Neurowissenschaften ist damit im Ansatz überwunden. Denn das alternative 
Modell macht nachvollziehbar, dass „geistige Prozesse“ das fortsetzen, was 
Lebensvorgänge im Grunde ausmachen und sich nicht nur auf das Körperli-
che begrenzt. „Bewusste Erfahrung […] (ist) eine Manifestation des Le-

                                                           

46 Diese philosophischen Überlegungen zur Anthropologie erinnern an Ausführun-
gen von RUDOLF BULTMANN in „Theologie des Neuen Testaments“ (Tübingen 
41961), wo es im Paulus-Kapitel (§ 17 = S. 193ff) um den Begriff σῶμα geht. Bult-
mann formuliert: „der Mensch  h a t  nicht ein „sooma“, sondern er  i s t  ‚sooma‘“ 
(S. 195). Und: Der Mensch „heißt ‚sooma‘, sofern er sich selbst zum Objekt seines 
Tuns machen kann oder sich selbst als Subjekt eines Geschehens, eines Erleidens 
erfährt. Er kann also ‚sooma‘ genannt werden, sofern er ein Verhältnis zu sich selbst 
hat“ (S. 196 teilweise gesperrt). Aus dieser Strukturbeschreibung ergeben sich – in 
theologischer Hinsicht – Konsequenzen für ein sachgemäßes oder verfehltes Selbst-
verständnis.  



 35 

bensprozesses als Ganzen“ (S. 806). Daraus ergibt sich ein umfassendes 
Verständnis von „Bewusstsein“, das „definiert ist durch seine intentionale 
Gerichtetheit, Offenheit zur Welt und fortwährende Selbstüberschreitung“ 
(S. 807). Vor allem im Umfeld der phänomenologischen Reflexion ist die 
Husserlsche Grundstruktur der „Intentionalität des Bewusstseins“ vertieft 
worden. Zum einen durch das „präreflexive zur-Welt-Sein des Leibes“ (Mau-
rice Merleau-Ponty), zum anderen durch die „reine Selbstaffektion des Le-
bens“ (Michel Henry). „Demzufolge liegt der Exteriorität oder Selbstrans-
zendenz des Bewußtseins ein präintentionales, affektives Selbstsein zugrun-
de“ (ibd.). D. h., von Selbstsein muss gesprochen werden, wo elementares 
Sich-selbst-Empfinden spürbar wird. Im Bewusstsein geschieht „Erleben“ 
oder das Zu-sich-Kommen des Lebens, m.a.W., „in seiner Selbstaffektion 
ebenso wie in seiner fortwährenden Selbsttranszendenz“ (ibd.). In biologi-
scher Hinsicht sind ebenfalls zwei Grundlagen des Erlebens namhaft zu 
machen: die interne Selbstregulationen des Organismus als leibliche Selbstaf-
fektion oder „Gefühls der Lebendigkeit“ und die Interaktionen zwischen 
Organismus und Umwelt, die das Gerichtetsein zur Welt hin begründen 
(ibd.).        
 Um die Prämissen des hier vorgestellten Konzepts besser zu verstehen, 
muß das Lebensverständnis näher betrachtet werden. Die fundamentale Er-
fahrung des In-der-Welt-Seins gründet u. a. in der primären „Räumlichkeit 
des gespürten Leibes“, die durch leibliche Regungen oder Signale (z. B. 
Hunger, Schmerz oder Müdigkeit) angezeigt wird. Subjektivität ist damit als 
„räumlich ausgedehnt“ und „prinzipiell koextensiv, also gleich-räumlich mit 
dem organischen Körper“ charakterisiert (S. 807f). Dies ist ein Gefühl des 
Lebendigseins, das im Hintergrund gegenwärtig ist und als „präreflexive 
Selbstaffektion“ in der Existenz „Selbstgegenwart“ oder „Meinhaftigkeit“ 
aufbaut47. Vollständig ist das „Selbstempfinden“ aber erst, wenn ihm „der 
gesamte Organismus als autopoietisches, sich selbst reproduzierendes Sys-
tem“ als Basis „korrespondiert“ (S. 808). „Dieses somatische Hintergrund-
empfinden setzt niemals aus.“ Jede Regung im Bewusstsein geht auf die In-
teraktionen von Gehirn und Körper zurück.   

                                                           

47 Fuchs sieht Übereinstimmungen hinsichtlich der „präreflexiven Selbstvertrautheit 
des Subjekts als Basis aller reflexiven Selbsterkenntnis“ (S. 808 Anm. 14) mit den 
Reflexionskonzepten der „Heidelberger Schule“ (Dieter Henrich und Manfred 
Frank). 



 36 

 Zum Konzept der verkörperten Subjektivität gehört weiterhin, dass es 
auf einen Horizont von Möglichkeiten ausgerichtet ist bzw. in interaktive 
Prozesse eingebunden ist, die jegliche Trennung zwischen Innen- und Au-
ßenwelt hinter sich gelassen haben. Was das „Ich“ wahrnimmt, ist immer 
eine Funktion seiner Selbstbewegung und geht in die Handlungen ein, die es 
vornimmt. Übt das „Ich“ eine Tätigkeit aus, kommt der Antrieb dazu nicht 
aus einem „reinen“ Bewusstsein, sondern aus der verkörperten Interaktion 
mit der Welt. Der Lebensprozess wird also immer unter dem „Doppelas-
pekt“ verstanden, „der Subjekt und Welt ebenso verbindet wie Gehirn, Kör-
per und Umwelt“ (S. 811). Daher wird gleichermaßen von der „Selbstaffek-
tion“, die sich im Lebensgefühl zum Ausdruck bringt, wie von der kontinu-
ierlichen „Selbstüberschreitung“, die konstitutive Basis des „Ich“ geschaffen.  

Wird im Kontext der sozialen Kognition die Phänomenologie der „Zwi-
schenleiblichkeit“ (M. Merleau-Ponty) beachtet, gelangt man auch zu einem 
alternativen Modell der Wahrnehmung des „Anderen“. Gefühle oder Inten-
tionen „Anderer“ nehmen wir „unmittelbar in ihrem Ausdrucksverhalten 
wahr“ (S. 812). Mit dem Begriff „Ausdruck“ wird das benannt, „was sich 
zeigt und in diesem Zeigen selbst anwesend ist“ (ibd.). So ist auch der „Leib“ 
des „Anderen“ konkreter Ausdruck für ihn selbst und nicht nur ein stellver-
tretendes Symbol. Jede zwischenmenschliche Begegnung ruft eine Resonanz 
bei den Beteiligten hervor. Unser Leib wird vom Ausdruck des „Anderen“ 
‚bewegt‘ oder affiziert. Es findet ein „Wechselspiel von Ausdruck und Ein-
druck“ (S. 813) statt. M.a.W., die Situation ist von „Zwischenleiblichkeit“ 
geprägt. Fuchs unterstreicht, dass die Verbindung von „Zwischenleiblich-
keit“ und „Interaffektivität“ „aus phänomenologischer Sicht die Grundlage 
der sozialen Wahrnehmung“ bilden (S. 814). Diese Basis wird in der Kind-
heit angelegt, ist vor jeder konzeptuellen Reflexion ‚vorhanden‘ und ermög-
licht das „empathische Verstehen“ „des Anderen / der Anderen“. Dass diese 
Schlussfolgerung entscheidend für „gelingendes Leben sein kann, zeigt der 
Psychiater am Beispiel verschiedener seelischer Störungen (S. 815-819).  – Es 
dürfte deutlich geworden sein, dass Thomas Fuchs sowohl mit seiner Argu-
mentation gegenüber neurobiologischen und sozialen Kognitionskonzepten, 
als auch mit dem phänomenologisch basierten Reflexionen zur verkörperten 
Subjektivität Denkanstöße gegeben hat, die im Diskurs über das „Selbst“ 
und sein Verhältnis zu den „Anderen“ bzw. die Rolle des „Geistes“ im „Pro-
zess des Lebens“ berücksichtigt werden sollten.    



 37 

Im Folgenden noch weitere Beobachtungen zum hermeneutischen Selbstver-
ständnis im konstruktivistischen Horizont und ein themabezogener Ausflug in 
die Lyrik der Barockzeit. 

Im Selbstverständnis des Konstruktivismus ist nicht vorgesehen, dass 
er, nachdem die traditionellen Orientierungslinien entmachtet worden wa-
ren, die fundamentale Rolle des Navigators übernehmen soll. Dass die meta-
physische Frage abgewiesen wurde, geschah nicht, um den konstruktivisti-
schen Ansatz in die entstandene Lücke zu setzen. Nun ist aber evident, dass 
konstruktivistisches Denken normative Funktion in Orientierungs- und 
Handlungswissenschaften (Erziehungswissenschaften, Psychotherapie, Sozi-
alarbeit, Managementschulung) übernommen hat.48 Vielfach bleibt in diesem 
Prozess ungeklärt, wie das Verhältnis zwischen den auf Erkenntnis und 
Handlung gerichteten Theorien abgestimmt ist.49 Ohne sachkritische Refle-
xion wird der konstruktivistische Ansatz in popularisierten Formen der 
Selbstsorge und -pflege mit einer quasi-religiösen Aura ausgestattet. Dort, 
wo Selbstoptimierung, Selbstverwirklichung, Selbstregulation oder Empow-
erment (Neuroenhancement) im Zentrum stehen, geht es nicht nur um 
punktuelle Behebung von Defiziten, sondern auch um die Überzeugung, 
dass dem eigenen Selbst eine unwiderstehliche Kraft innewohnt, die alle 
Hindernisse überwindet. Die Frage, woher das Syndrom der „Selbstwirk-
samkeitserwartung“ (Albert Bandura) seine Dynamik bezieht, führt u. a. auf 
das weite Feld der „interaktiven Kommunikation“, genauer, zur sog. Sprech-
akttheorie, die vor John L. Austin 1955 mit seinem Essay „How to do Things 

                                                           

48 Man denke nur an die Resonanz, die Paul Watzlawick mit seinen Publikationen 
hervorgerufen hat; u. a. Menschliche Kommunikation. Formen, Störungen, Parado-
xien (mit Janet H. Beavin, Don D. Jackson), Bern/ Stuttgart/ Wien 41974; Lösungen. 
Zur Theorie und Praxis menschlichen Wandels (mit John H. Weakland, Richard 
Fisch), Bern/ Stuttgart/ Wien, 1975; Die Möglichkeit des Andersseins. Zur Technik 
der therapeutischen Kommunikation, Bern/ Stuttgart/ Wien 21982; Münchhausens 
Zopf oder Psychotherapie und ‚Wirklichkeit‘. Aufsätze und Vorträge, Bern 1988. 
49 M.a.W., der Sozialkonstruktivismus trägt einen Widerspruch bzw. ein „Selbstan-
wendungsproblem“ (Rainer Schnell) in sich, das den Rückgriff auf seine Argumenta-
tion delegitimiert. Wenn der „Wirklichkeit“, die ein „Ich“ konstruiert, keine Objekti-
vität zukommt, ist es eigentlich unmöglich, sie zu einem begründenden Faktor für 
seriöse Maßnahmen zu machen.     



 38 

with Words“50 auf der Grundlage von spezifischen Redeformen bei Gericht 
oder in religiösen Zusammenhängen vorgestellt hat. Wenn z. B. ein Paar sich 
einander verspricht und eine liebende Gemeinschaft konstituiert, werden 
Worte gesprochen, denen zugleich Tatcharakter innewohnt. Wird dieses 
linguistische Modell jedoch generalisiert und jedwedem Sprechen unterlegt, 
ist der Weg zu fragwürdiger Verwendung nicht weit.  

Sobald die Frage nach dem „Selbst“ und der Begegnung des „Ich“ mit 
„Anderen“ thematisiert wird, zeigt sich, in welche Problematik die Aporie 
der „metaphysischen Lücke“ das Individuum führt. Denn nach konstrukti-
vistischem Ansatz hat der „Andere“ keine Chance, als er selbst zu erschei-
nen. Er tritt als fremdes Element in den Horizont des „Ich“, das den „Ande-
ren“ konstruiert bzw. anpasst. Denn das „Ich“ sucht in der Form Bestäti-
gung seiner selbst, dass es die Situation nach seinen Vorstellungen gestaltet, 
d.h., alles beseitigt, was bedroht oder Ängste hervorruft. Darunter rangiert 
auch der Aufbau einer sympathetischen Atmosphäre. Ob eine derartige Situ-
ation „Begegnung“ genannt werden kann, ist eine berechtigte Frage. Bertolt 
Brecht hat dazu mit einer seiner „Geschichten vom Herrn Keuner“ einen 
Denkanstoß geliefert: „Was tun Sie“, wurde Herr K. gefragt, „wenn Sie einen 
Menschen lieben?“. „Ich mache einen Entwurf von ihm“, sagte Herr K., 
„und sorge dafür, daß er ihm ähnlich wird.“ „Wer? Der Entwurf?“ „Nein“, 
sagte Herr K., „der Mensch.“51 

Aus den kritischen Beobachtungen kann festgehalten werden, dass ein 
„Ich“, das auf sich beschränkt bleibt, zwangsläufig zu einer gestörten Ein-
stellung zu sich und seiner Umwelt geführt wird. Indem das „Ich“ sich selbst 
als absoluten Referenzpunkt der Wirklichkeit setzt, wird es weder sich noch 
den „Anderen“ gerecht. Gefangen in narzisstischen Strukturen wird jeder 
Versuch der Selbst-Setzung zu einem Gewaltakt. Wie könnte eine Befreiung 
aus der Selbstermächtigungsfalle gelingen? Vielleicht könnte ein Blick in die 
literarische Tradition die Reflexion anregen? 

Die Frage, wie das „Ich“ sich zu dem stellt, was gemeinhin „Wirklich-
keit“ genannt wird oder welche Einflussmöglichkeiten dem „Ich“ im Kon-
text der Lebenswelt gegeben sind, hat schon frühere Generationen umge-

                                                           

50  Oxford 1975. Vgl. auch SVEN STAFFELDT, Einführung in die Sprechakttheorie, 
Tübingen 2008; CLAUS ERHARDT/ HANS JÜRGEN HERINGER, Pragmatik, Paderborn 
2011. 
51 BERTOLT BRECHT, Kalendergeschichten, Frankfurt/ Main u. a. 1967, S.161.  



 39 

trieben. Mit den Gegebenheiten der conditio humana, dem kulturellen Wis-
sen der Epoche und den existentiellen Fundamenten hat z. B. der Dichter 
Paul Fleming (1609-1640)52 in dem Sonett „An Sich“ sein Selbstverständnis 
zur Sprache gebracht. Es antwortet souverän auf die von Krieg, Pest und 
Verlust bergender Gewissheit geprägte Lebens-Situation. Gleich in der ers-
ten Zeile markiert das zweifache „dennoch“ entschlossenen Widerstand 
eines „Ich“, „das sich nicht nehmen lassen will, was ihm nicht genommen 
werden kann“:53  

„Sei dennoch unverzagt, gieb dennoch unverloren, 
weich keinem Glücke nicht, steh‘ höher als der Neid, 

vergnüge dich an dir und acht‘ es für kein Leid, 
hat sich gleich wider dich Glück, Ort und Zeit verschworen. 

Was dich betrübt und labt, hat Alles für erkoren, 
nimm dein Verhängnüß an, lass‘ Alles unbereut. 

Tu, was getan muß sein, und eh‘ man dirs gebeut. 
Was du noch hoffen kanst, das wird noch stets geboren. 

Was klagt, was lobt man doch? Sein Unglück und sein Glücke 
Ist ihm ein jeder selbst. Schau alle Sachen an, 
diß Alles ist in dir. Laß deinen eitlen Wahn, 

und eh‘ du förder gehst, so geh‘ in dich zurücke. 
Wer sein selbst Meister ist und sich beherschen kann, 

dem ist die weite Welt und Alles untertan.“ 54 

Was an diesem Diskurs „de se ipso ad se ipsum“ (Anna Maria Carpi) be-
sticht, ist die Dialektik von Selbstbehauptung und Selbstdisziplin,55 Selbst-
vertrauen und Gottvertrauen, die in Reflexion und Existenz sich der freiheit-
                                                           

52 Zu Leben und Werk von Paul Fleming vgl. KLAUS GARBER, Lyrisches Ingenium im 
Kontext der sächsischen Liedtradition. Ein Porträt Paul Flemings (2009), in: DERS., 
Literatur und Kultur im Deutschland der Frühen Neuzeit, Paderborn u.a. 2017, 
S. 668-685; ferner STEFANIE AREND und CLAUDIUS SITTIG (HG.), Was ein Poet 
kann! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640), Berlin/ Boston 2012. 
53 GARBER (2017), S. 685. 
54  PAUL FLEMING, Deutsche Gedichte, hrsg. von VOLKER MEID, Stuttgart 2000, 
S. 114.  
55 Vgl. WILHELM KÜHLMANN, Selbstbehauptung und Selbstdisziplin. Zu Paul Fle-
mings „An Sich“ (1980), in: DERS., Vom Humanismus zur Spätaufklärung, Tübingen 
2006, S. 500-505.  



 40 

lichen Möglichkeiten wie der dankbaren Heteronomie erfreut. Das „Ich“ 
verbindet mit vernunftgeleiteter „Selbstbesinnung“ zugleich „Selbstsorge“ 
und Ermutigung für „Andere“. Die an das „Selbst“ gerichteten Aufforderun-
gen zielen auf die im Menschen angelegten Möglichkeiten Kräfte und die 
„innere Resistenz“56 als Bundesgenossen in widrigen Zeiten.     

Zu den Wurzeln von Flemings Selbstverständnis gehört neben dem 
Neostoizismus57 ohne Zweifel das existentielle Gegründetsein in der „provi-
dentia divina“,58 eine der intellektuellen Reaktionen des barocken Protestan-
tismus auf die Bedrohungen der Epoche. Davon handelt in konfessorischem 
Ton und mit parakletischer Tendenz Flemings Lied „In allen meinen Taten“. 

„In allen meinen Taten / laß ich den Höchsten raten,  
der alles kann und hat; / er muß zu allen Dingen,    
soll’s anders wohl gelingen, / mir selber geben Rat und Tat […] 

So sei nun, Seele, deine / und traue dem alleine,   
der dich geschaffen hat. / Es gehe, wie es gehe,  
dein Vater in der Höhe, / der weiß zu allen Sachen Rat“ 59. 

                                                           

56 KÜHLMANN (2006), S. 502. 
57 Ausführlicher KÜHLMANN (2006), S. 501f. 
58  Zum Topos „providentia divina“, besonders im reformatorischen Horizont, s. 
HERMANN DEUSER, Art. Vorsehung, in: TRE 35 (2003), S. 302-323; 307ff. – Von 
diesem theologischen Fundament her hat Fleming die Ode „Laß dich nur nichts 
nicht tauren“ entworfen: […] Wie Gott es fügt, so sei vergnügt, / mein Wille! / Was 
willst du heute sorgen / Auf morgen? / Der Eine / Steht allem für, / der giebt auch 
dir / das Deine […]; in: FLEMING (2000), S. 58. – Vgl. auch INGRID SCHÜRK, „sey 
dennoch unverzagt“. Zwei barocke Sonette von der Bewältigung des Schicksals, in: 
Aus der Welt des Barock, hrsg. v. R. ALEWYN U. A., Stuttgart 1957, S. 56-68.  
59 Das (siebenstrophige) Lied findet sich bis heute im „Evangelischen Gesangbuch“ 
unter Nr. 368. Johann Sebastian Bach hat es seiner gleichnamigen Chorkantate (BWV 
97) zugrunde gelegt. – Flemings Persönlichkeit bliebe unvollständig, wenn nicht sein 
dichterisches Schaffen im Bereich der „poemata amatoria“ erwähnt würde. Als Bei-
spiele seien genannt: „Ein getreues Herze wissen“ und „Wie Er wolle geküsset sein“ 
(in: FLEMING [2000], S. 121 und 77); vgl. WILHELM KÜHLMANN, Ausgeklammerte 
Askese, in: DERS., (2006), S. 512-518; BEATE HINTZEN, Sprache der Liebe, Sprache 
der Freundschaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz der Diskurse in Paul Fle-
mings Dichtung, in: ST. AREND/ C. SITTIG [HG.] (2012), S. 159-180.                                              



 41 

Im Aufbau dieser Studie übernimmt der erste Teil die Aufgabe, die tiefe 
Verwurzelung der anthropologischen Grundfrage „Was ist der Mensch?“ 
bzw. die Suche nach dem Selbstbewusstsein im Horizont der deutsche Kul-
tur- und Mentalitätsgeschichte anzusprechen. Trotz der thematischen Ein-
grenzung wird dem Blick in den Kontext vor und nach dem Ersten Welt-
krieg viel Raum gegeben. In Sonderheit geht es darum, die Nötigung zur 
Selbst-Konstitution als treibendes Motiv für die Aktivitäten in Denken und 
Handeln wahrzunehmen. Angetrieben durch die als Zusammenbruch und 
Sinnverlust erfahrene Zeitenwende wurden Reformprojekte geboren und 
überraschten revolutionäre Aufbrüche. Vor der Kulisse jener Krisenzeit wird 
dann der „Kälte-Habitus“ thematisiert, dem die Erlösung aus der Verloren-
heit des „Ich“ und damit der Gewinn von Selbstgewissheit anvertraut wurde. 

Wenn in dieser Studie von Hermeneutik die Rede ist, signalisiert Vf., 
dass er sich der theologischen „Marburger Tradition“ (Rudolf Bultmann, 
Hans Jonas, Ernst Fuchs, Eberhard Jüngel) verpflichtet weiß. Des ungeachtet 
sei auf eine Lese-Erfahrung hingewiesen, die den Horizont des hermeneuti-
schen Bewusstseins bereichert hat. Der englische Historiker Quentin Skin-
ner geht in seinem Aufsatz „Meaning and Understanding in the History of 
Ideas“60 auf die Korrelation von Text und Kontext ein, um Ziele des histori-
schen Verstehens und Gefahren, die auf dem Weg dorthin auftreten können, 
zu diskutieren. 

Der Verstehensprozess hat es mit einem autonomen Text und dem ent-
sprechenden Kontext zu tun. Skinner geht zuerst auf das (begrifflich weit 
gefasste) Phänomen Text ein, den er als „selfsufficient“ und mit „fundamen-
tal concepts“ oder „ideas“ bestückt vorstellt (S. 4ff). Es ist kaum zu umge-
hen, dass Leser oder „observer“ ihre Raster an das Wahrgenommene/ Gele-
sene herantragen. Denn: „we can only classify the unfamiliar in Terms oft he 
familiar“ (S. 6). Auf diese Weise entsteht „asymmetry“ zwischen „signifi-
cance“ und „meaning“ „in a given statement or other action, and the mean-
ing of that action itself“ (S. 23).  

Bei Textauslegungen heißt die Zielvorgabe: „understand the relation be-
tween what a given writer may have said, and what he may be said to have 
meant by saying what he said“ (S. 31). Darum sollte weniger die Semantik 
der Worte als vielmehr ihr Gebrauch untersucht werden (vgl. S. 37). Hier 
kommt der Kontext ins Spiel, insofern durch ihn Erklärungen geliefert wer-

                                                           

60 In: History and Theory, 8 (1969), p. 3-53. 



 42 

den. Auf welchen Typ von Gesellschaft reagiert Vf.? Welche kulturellen 
Zusammenhänge, religiösen Hintergründe, politischen Kräfte o. ä. können 
hineingespielt haben? Skinner formuliert als erste Konklusion: „The under-
standing of texts […] presupposes the grasp both of what they were intends 
to mean, and how this meaning was intended to be taken.“ (S. 48) Dabei ist 
zu beachten, dass der Kontext nicht zum Determinanten dessen, was gesagt 
wurde, erhoben werden darf. Eine zweite Konklusion sagt: „Any statement 
[…] is inescapably the embodiment of a particular intention, on a particular 
occasion, addressed to the solution of a particular problem, and thus specific 
to this situation in a way that it can only be naive to try to transcend.“ 
(S. 50) Und mit Anspielung auf ein Dictum von Collingwood: „There sim-
ply are no perennial problems in philosophy: there are only individual an-
swers to individual questions.“ (Ibd.) M.a.W., historische Texte geben keine 
praktischen Anweisungen für die Gegenwart. Was von der „history of ideas“ 
zu lernen ist, ist „not the essential sameness, but rather the essential variety 
of moral assumptions and political commitments“; und: „we must learn to 
do our thinking for ourselves“ (S. 52).61  In dieser Hinsicht ist übrigens eine 
bemerkenswerte Parallele zwischen E. Stein und Q. Skinner in der Einschät-
zung hermeneutischer Arbeit zu beobachten. Steins Vorwort zu „Potenz und 
Akt. Studien zu einer Philosophie des Seins“ setzt eindeutige Akzente.62 
„Der Geisteswissenschaftler darf zufrieden sein, wenn er den inneren Zu-
sammenhang einer in sich geschlossenen Gedankenwelt aufgedeckt hat und 
den Motivationen vom Fundament zum Giebel nachgehen kann. Das ist das 
‚Verständnis‘, das von ihm zu verlangen ist. Philosophisch verstehen ist et-
was anderes.“63      

In dem Maße, wie das Individuum sich seiner selbst bewusst wurde und 
keine Rücksicht auf dogmatische oder sozio-kulturelle Vorgaben nahm, 
hoffte das „Ich“ sich als absolute Instanz zu behaupten. Den enthusiasti-
schen Aufbrüchen zum Trotz blieb die Selbstermächtigung des Ich (Autopoi-

                                                           

61 Zu Quentin Skinner vgl. HENK DE BERG, Kontext und Kontingenz. Kommunika-
tionstheoretische Überlegungen zur Literaturhistoriographie, Opladen 1995, S. 11ff; 
D. TIMOTHY GOERING (HG.), Ideengeschichte heute: Tradition und Perspektiven, 
Bielefeld 2017.  
62 Vgl. ESW XVIII (1998), S. 3ff. Edith wollte sich 1931 mit dieser Schrift, in der sie 
aus phänomenologischer Sicht die Philosophie des Thomas von Aquin interpretiert 
hatte, habilitieren.  
63 A.a.O, S. 4. Zur Fortsetzung des Zitats s. u., Anm. 612. 



 43 

esis) eine Reprise frühromantischer Attitüden bzw. eine suggestive Verhei-
ßung ohne Erfüllung. Adornos Reflexionen können ohne Schwierigkeiten in 
den Kontext dieser Interpretationslinie gebracht werden, weil die Gefahr des 
„Kälte-Habitus“ für eine offene Gesellschaft und ebenso für das handelnde 
„Ich“ evident sind.  
 Lange Zeit sah es in den Jahren der Weimarer Republik aus, als sei noch 
keine Entscheidung gefallen, als befinde man sich in einer Klärungs-Phase, 
die neusachlich und kühl durchgestanden werden könnte. Nur wenige Zeit-
genossen hatten mit der Möglichkeit gerechnet, dass ein „Geist des Unbe-
dingten“ die Macht an sich reißen würde. Der Maler Richard Oelze war ande-
rer Ansicht. Er zeigt in seinem Gemälde „Erwartung“ (1936),64 dass längst 
mentale Weichenstellungen vollzogen waren und dass das kommende Unheil 
die Individualität der Menschen unterwandert hatte. 

 

Richard Oelze, Erwartung (1936) 

                                                           

64 Vgl. RENATE DAMSCH-WIEHAGER, Die ungewisse Gegenwart des Kommenden, 
Frankfurt/ M. 1993. – Zu denen, die früh Stellung zum Zeitgeschehen bezogen ha-
ben, gehörten u. a. KONRAD HEINEN (Geschichte des Nationalsozialismus: die Kar-
riere einer Idee, Berlin 1932) und LUDWIG MARCUSE (Die Erhebung der Christen, in: 
Die Sammlung. Literarische Monatsschrift unter dem Patronat von André Gide, 
Aldous Huxley, Heinrich Mann; hg. v. Klaus Mann, 1 [1934], S. 339-354). 


