HIER WOHNTE

BREDITH-STEIN

JG. 18491

FLUCHT 1938/ HOLLAND §
LAGER WESTERBORK 1942 -
ERMORDET 1842 IN K

AUSCHWITZ

Ulrich Schoenborn

Selbstermachtigung
oder Einfuhlung

Edith Steins frihe Philosophie
und der historische Kontext

Verlag Traugott Bautz GmbH



Ulrich Schoenborn
Selbstermichtigung oder Einfithlung



AD FONTES

STUDIEN ZUR FRUHEN PHANOMENOLOGIE

18

Herausgegeben von

Joachim Feldes - Stephan Fritz - Hans Rainer Sepp

in Verbindung mit
Angela Ales Bello - Kimberley Baltzer-Jaray - Jean-Frangois Lavigne

Wissenschaftlicher Beirat

Oliver Agard (Paris) Karen Joisten (Kassel)

Francesco Alfieri (Roma) Marcus Knaup (Hagen)

Beate Beckmann-Zéller (Miinchen) Mette Lebech (Maynooth)

Jason Bell (Sackville) Jerzy Machnacz (Wroclaw)

Antonio Calcagno (London / Canada) Verena Mayer (Miinchen)

Georgy Chernavin (St. Petersburg) Jeff Mitscherling (Guelph)

Guido Cusinato (Verona) Liangkang Ni (Guangzhou)

Christian Dupont (Virginia Beach) Karel Novotny (Praha)

Urbano Ferrer Santos (Murcia) Rodney Parker (London / Canada)

Patrick Flack (Berlin) Anna Maria Pezzella (Roma)

Michael Gabel (Erfurt) Ignacio Quepons (Morelia)

Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz Javier San Martin (Madrid)
(Heiligenkreuz) Toru Tani (Kyoto)

Susan Gottléber (Maynooth) Thomas Vongehr (Leuven)

Dietrich Gottstein (Miinchen) Daniel von Wachter (Liechtenstein)

Wolfhart Henckmann (Miinchen) Roberto Walton (Buenos Aires)

Seongha Hong (Jeollabukdo) Wei Zhang (Guangzhou)

Hynek Janousek (Praha) Nicola Zippel (Roma)

Die Reihe Ad Fontes wird am Mitteleuropiischen Institut fiir Philosophie, Prag herausgegeben.
www.sif-praha.cz



Ulrich Schoenborn

Selbstermichtigung oder Eintithlung
Edith Steins frithe Philosophie

und der historische Kontext

Verlag Traugott Bautz GmbH



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie.
Detaillierte bibliografische Daten sind im Internet abrufbar iiber

http://portal.dnb.de

Gestaltung des Buchumschlags unter Verwendung
eines Fotos vom Stolperstein in Freiburg im Breisgau, Goethestrafle 63.

Verlag Traugott Bautz GmbH
D-99734 Nordhausen 2025

Gedruckt auf siurefreiem, alterungsbestindigem Papier
Alle Rechte vorbehalten
Printed in Germany

ISBN 978-3-68911-037-6



In Erinnerung an meine Taufpatinnen 1942 in Dinslaken

Elisabeth Lehmann und Mariechen Heiderich






Inhaltsverzeichnis

Vorwort 10

I. HERMENEUTISCHE HINWEISE
Entstehung, inhaltliche Entfaltung und Intention der Studie 20

EXKURS I. Selbstermichtigung — Semantische Erkundungen 26

II. WEGE, UMWEGE UND ABWEGE DER SELBSTFINDUNG

Anniherung an ein epochales Thema 47
1. Das Individuum nimmt sich selbst wahr 51
2. ,Aller Realitit Quelle ist das Ich 54
3. Krise und Krisenresonanz 74
4. Krisenmanagement im Geist der Lebensphilosophie 77
5. Selbsthingabe und Hoffnung auf nationale Wiedergeburt 95
6. Selbstbefreiung aus der Depression 100

EXKURS I1. Albrecht Diirers ,Ritter, Tod und Teufel“ (1513) 105

EXKURS III. Das Leitwort ,, Kampf* 115
7. Kilte-Habitus: Lebenskunst in der Entfremdung 123
8. Kilte-Diskurs und ,,Neue Sachlichkeit* 135
9. Kilte-Habitus und Selbst-Abwicklung 144
10. ,,Generation des Unbedingten® 152
11. Nekrophiler Abgesang: , Alles ist uns erlaubt® 157

III. VON DER SELBSTREFERENZ ZUR
INTERSUBJEKTIVEN SELBST-KONSTITUTION
Einfiiblung nach Edith Stein 164

1. Suchen und Finden. Edith Steins Weg mit der Phinomenologie 164

1.1 Korrelation von Leben und Werk 171
1.2 Im Entwicklungsstrom der Phinomenologie 179
1.3 Was hat Edith Stein durch die Phinomenologie ,gefunden*? 189



2. Unterwegs zu den philosophischen Voraussetzungen fiir die
Bedingungen der Wahrnehmung von fremdem Bewusstsein:
Einfiiblung

2.1 Das Projekt

EXKURS 1V. Einfithlung als Phinomen des Empathischen

Historische Entwicklung und semantische Komplexitit
2.2 Anniherung an die Gestalt der Dissertation

EXKURS V. Literatur-Askese?

2.3 Hermeneutische Grundlegung

2.3.1 Das Subjekt im Akt der Wahrnehmung

2.3.2 Das Objekt im Akt der Wahrnehmung

2.3.3 Was geschieht im Gewahren?

2.3.4 Einfithlung als gegenwirtiges Erleben von fremdem
Bewusstsein bedeutet ,,Unterscheidung der Subjekte®

2.4 Kritischer Blick auf historische Theorien iiber die Erfahrung

von fremdem Bewufitsein (Th. Lipps, M. Scheler u. a.)

EXKURS VI. Kognitive Momente im Zirkus?
Zu Franz Kafkas ,,Auf der Galerie®

3. Die Konstitution des psycho-physischen Individuums

3.1 Ich — Bewusstseinsstrom — Seele
3.2 Ich und Leib
3.3 Der Leib und die Gefiihle

4. Die Konstitution des fremden Ich

4.1 Empfindungsfelder — Konoriginaritit —
Empfindungseinfithlung
4.2 Erschlieffung der Welt

4.3 Konstitutive Phinomene am fremden Bewusstsein

5. Einfiiblung als Verstehen geistiger Personen

5.1 Der Begriff ,,Geist“ und das geistige Subjekt
5.2 Die Konstitution der ,Person®

5.3 Offener Schluss

206
207

208
230
232
240

242
244
245

246

250

261

269

269
270
272

274

274
276
277

281

281
282
286



6. Einfiihlung: Fundament fiir die Selbst- und Welt-Konstitution

6.1 Ertrag der Dissertation: Ringen um Klarheit
6.2 Kritisches Fazit

EXKURS VII. Edith Steins Dissertation
im Urteil von Antonio C. Fidalgo

7. Nachgeschichte: Als ,rechte Hand“ Edmund Husserls in Freiburg

7.1 Husserls Arbeits- und Denkweise
7.2 Kreative Pflichterfiillung

8. Wie Edith Stein in Freiburg ibr Verstindnis von Einfiiblung
prézisiert hat

8.1 Zur Redaktionsgeschichte von , Ideen II*
8.2 Edith Steins Erkenntnisfortschritt

8.2.1 Einfithlung

8.2.2 Leiblichkeit

8.2.3 Intersubjektivitit
8.2.4 Person

EXKURS VIII. ,Selbstannahme® oder ,Das Selbst,
das sich zu sich selbst verhilt (Soren Kierkegaard)

9. Auf der Suche nach dem ontologischen Apriori

9.1 ,Itinerarium mentis in Mysterium®
9.2 Die Dialektik von Suchen und Gefunden-Sein
9.3 Ein augustinisch geprigter Erkenntnisbegriff

EXKURS IX. ,Kreuz-Berufung®

9.4 ,Heilige Sachlichkeit”
9.5 Zwischen ,non liquet” und ,,ceterum censeo®

IV.EPILOG

»Was hast du, das du nicht empfangen hast ...« (1. Kor 4,7)

Literaturverzeichnis

291

292
295

298

301

302
304

319

320
325

326
329
331
332

335

349

352
355
360

366

377
380

387

404



VORWORT

Die vorliegende Studie verfolgt religionsphilosophische Intentionen und
méchte die frithe Philosophie Edith Steins (1891-1942) in kulturgeschichtli-
cher, philosophischer und theologischer Hinsicht vorstellen und verstehen.
Mit dem Titel Selbstermdchtigung oder Einfiihlung ist das Feld benannt, auf
dem die anthropologisch eingefasste Alternative herausfordert. Es geht um
das Selbstverstindnis des , Ich, um den Weg des ,,Selbst“ zu sich selbst, um
die Konstitution des Personseins o. i. Jede Epoche, jede Generation, jedes
Individuum muss eine eigene Antwort auf die herausfordernde Frage ,Was
ist der Mensch?“ finden. Als geschichtliches Wesen ist niemand genétigt,
beim Nullpunkt anzufangen. Immer bestand (und besteht) die Moglichkeit,
im Dialog mit der (historischen, philosophischen oder theologischen) Tradi-
tion sich dem eigenen Selbstverstindnis anzunihern und einen gegenwarts-
bezogenen Standpunkt zu entwerfen.

Zu den Voraussetzungen dieser Studie gehort, dass sie im Kontext pro-
testantischer Theologie entstanden ist, die dem Menschenbild der biblischen
Tradition verpflichtet ist. Das ,Ereignis schépferischer Bejahung des Men-
schen durch Gott“ (Eberbard Jiingel) erdffnet einen hermeneutischen Um-
gang mit den Texten jener Tradition und ermutigt zu einem fortwihrenden
Lern- und Erfahrungsprozess in der gegenwirtigen Lebenswelt.

In der Hebriischen Bibel, zumal in den Psalmen, wird immer wieder
und stets nuancenreich das Verhiltnis des Menschen zum Sichtbaren und
Unsichtbaren, zum Bedingten und Unbedingten, zum Diesseitigen und
Jenseitigen zur Sprache gebracht. Wenn im biblischen Horizont der Mensch
thematisiert wird, kommt immer sein Bezogensein auf anderes Sein zur
Sprache. Dass der Mensch ein ,Beziehungswesen® ist,' zeigt uniibersehbar
die Grundfrage in Psalm 8, 5: ,Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst,
und des Menschen Kind, dass du dich seiner annimmst?“ (vgl. auch Psalm
144,3). Angesichts der Erfahrungen mit sich selbst und der Widerfahrnisse
in der Mitwelt sind die Menschen in den unterschiedlichen Horizonten des
Alten Testaments jedoch nie zu einer abschlieffenden Antwort gelangt. Das
hatte seinen Grund nicht nur in der Geschichtlichkeit der menschlichen

! EBERHARD JUNGEL, Beziehungsreich, Stuttgart 2002, S. 16.

10



Existenz, sondern auch in den ,Wandlungen Gottes (Ernst Barlach) des
Adressaten jener Frage. Neben dem Verhiltnis zu sich selbst und zu seiner
Mitwelt sah sich der Mensch vor die Herausforderung gestellt, die Bezie-
hung zu seinem Gegeniiber, ,Gott“, zu kliren. Die Psalmen prisentieren
tiberraschende Gottesbegegnungen und lassen teilnehmen an der Lebensge-
schichte des Menschen mit dem ,,Unbedingten®. ,Du hast ihn (sc. den Men-
schen) wenig niedriger gemacht denn Gott [...] Du hast ihn zum Herrn
gemacht tiber deiner Hinde Werk®, fihrt der Psalm fort (8, 6.7). Der Selbst-
Bezug bedarf also eines Fundamentes im Gottes-Bezug. Und selbst dort, wo
nicht Grund-Vertrauen, Dankbarkeit oder Freude das Lebensgefiihl (vgl.
Psalm 23) bestimmen, sondern Zweifel, Klage oder Verzweiflung die Worte
prigen, bleibt eine Beziehung zum Gegeniiber ,,Gott“ bestehen. Sinnvolles
Dasein ist fiir den Menschen der Hebriischen Bibel nur denkbar innerhalb
der von seinem Schépfer gesetzten Bedingungen. ,,Herr, du erforschest mich
und kennest mich. [...] Von allen Seiten umgibst du mich und hiltst deine
Hand {iber mir“ lautet das existenzielle Resiimee (Psalm 139,1; 5). Was jen-
seits dieser Grenzen ist, entzieht sich den kognitiven und praktischen Még-
lichkeiten. ,,Fiihre ich gen Himmel, so bist du da. Bettete ich mir in die H6l-
le, so bist auch da. Nihme ich Fliigel der Morgenréte und bliebe am duflers-
ten Meer, so wiirde mich doch deine Hand daselbst fithren und deine Rechte
mich halten“ (Vers 9f). Derartige Reflexionen sollten sich im Kontext des
Christentums vertiefen und zu einem anthropologischen Modell fithren, das
den ,Beziehungsreichtum® Gottes rithmt, weil Gott ,Liebe“ ist (vgl. 1. Jo-
hannes 4,8; Jiingel, a.a.0., S. 9f). Christlicher Glaube ist sich dessen gewiss,
dass er ,an dem sich als Liebe ereignenden Gott partizipert (Jiingel, a.a.O., S.
10; vgl. 2. Petrus 1,4). ,Der Beziehungsreichtum des gottlichen Lebens kann
und soll im menschlichen Leben seine Entsprechung finden.“ (Ibd.)

Uber Jahrhunderte gaben die biblischen Perspektiven dem Selbst-
Verstindnis des Menschen Plausibilitit und Legitimation: als Ebenbild Got-
tes sah der Mensch als Beauftragter des Schopters auf Erden. Die allgemeine
Akzeptanz dieses Menschenbildes bedeutete jedoch nicht, dass es keine
kritischen Fragen zum herrschenden Umgang (= Glauben bzw. institutio-
nell verwaltete Jenseitsbeziehung) mit der Beziehungs-Beschreibung der
Grund-Struktur (= schlechthinnige Abhingigkeit des Menschen von Gott)
gab. Oder dass ein Missbrauch der Gottebenbildlichkeit ausgeschlossen war.
Ein Blick in die Kirchen- und Dogmengeschichte informiert iiber die Fille,
in denen Menschen institutionsgebundene Vorgaben nicht akzeptiert haben,
sondern das Denken iiber sich selbst in Unabhingigkeit bestimmen wollten.

11



Zur Geschichtlichkeit menschlicher Existenz, das ist die zweite Voraus-
setzung, gehort intellektuelle Redlichkeit der Gegenwart gegeniiber. Das
heiflt in diesem Falle anzuerkennen, dass die anthropologische Wende die
Neuzeit und die Moderne geprigt haben. M.a.W., es gilt anzuerkennen, dass
der Mensch zunehmend die Schaltstelle geworden ist, von der aus Wirklich-
keit verstanden und verindert wurde: ,,Unter kritischer Infragestellung und
Abtragung der groflen Objektivititen besinnt der Mensch sich immer erns-
ter auf sich selbst, um erst von sich aus Gott, Natur, Gesellschaft, Staat,
Vergangenheit und Zukunft in seinem Sinne aufzubauen. Als erstes sieht
und setzt der Mensch sich selbst. Er weif§ sich denkend und erklirt sich
seiend. Sein praktischer und theoretischer Horizont bestimmt im letzten
Grunde seine Welt.“? Diese Entwicklung implizierte aber auch, dass der
Riickgriff auf absolute Vorgaben seine Monopolstellung verlor. Neben das
jidisch-christliche Menschenbild traten mit konkurrierender Intention anth-
ropologische Modelle sikularer Provenienz. Die empirische Realitit wurde
zum einzigen metaphysischen Ort, d. h., Letztbegriindungen waren in der
natiirlichen Welt zu suchen. Und der Mensch musste lernen, dass sein Hori-
zont nicht die Wirklichkeit ist. Die Objektivitit, nach der er strebte, wiirde
immer eine subjektive bleiben. Fiir diese Freiheit wurden thm die ,bewuf3te
Selbstbescheidung im Erforschlichen® und die ,ruhige Verehrung des Uner-
forschlichen® abverlangt (Korff, a.2.0., S. 237).

Mit seinen Reflexionen iiber die vier Grundfragen der Philosophie ,,Was
kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist der
Mensch?“ hat dann Immanuel Kant den philosophischen Diskurs der Ver-
gangenheit zusammengefasst und zugespitzt.’ Denn die Sequenz der Fragen
ist so angelegt, dass in der Frage nach dem Menschen die vorangehenden
Fragen (nach der Metaphysik, der Moral und der Religion) aufgehoben sind.
Uberhaupt ist der Riickgriff auf die Metaphysik nicht mehr statthaft, weil
das Denken keinen Zugang zum ,Ding an sich“ erschliefit. Neu hingegen
war, dass dem ,, Ich“ des denkenden und fragenden Menschen die Rolle zuge-
fallen war, nicht nur Zielpunkt des Denkens, sondern auch hermeneutischer
Ausgangspunkt zu sein. ,Das transzendentalphilosophisch begriffene Ich

2 H. A. KORFF, Geist der Goethezeit 111, Leipzig 1966, S. 235f.
? Bereits 1765 in den ,,Vorlesungen iiber Logik“ (Log, AA 9, 25) formuliert; vgl. auch
KrV, A 805/ B 833; RGV, AA 11, 429.

12



verstindigt sich mit sich selbst tiber sich selbst“ (Jiingel, a.a.O., S. 18). Ohne
Gegeniiber ist der urspriingliche Dialog zu einem ,,Selbstgesprich® mutiert.

In der Nachfolge und Uberbietung Kants, vor allem in der fichteschen
Theorie der Subjektivitit und in der Poesie der Friibromantik, erreichte der
Gedanke ,Ich“ als Grundprinzip einen epochalen Hohepunkt. Das ,Ich®
begreift sich als Manifestation eines absoluten Seins und tibernimmt auch die
Rolle, durch sein schépferisches Tun Wirklichkeit zu konstituieren.

Eine derartige Selbstbeziiglichkeit war durch nichts zu tiberbieten. Be-
reits J. G. Herder hatte das Ich in hymnischen Versen gepriesen und eine
Antwort auf die philosophische Grundfrage antizipiert:

,Neu Geschopf, wie nenn’ ich Dich?
Abbild Gottes, lehre mich!

Doch ich bin, ich bin es ja,

Dem dies Gottesbild geschah!

Ich — wie Gott! Da tritt in mich

Plan der Schépfung, weitet sich
Dringt zusammen und wird Macht!
Endet froh und jauchzt: Vollbracht!

Ich — wie Gott! Da tritt in sich
Meine Seel’ und denket Mich! [...]

Ich - wie Gott! Da schligt mein Herz
Kénigsmut und Briiderschmerz; [...]

Fiihle Dich, so fithlst Du Gott

In Dir. In Dir fiihlt sich Gott,

Wie ihn Sonn‘ und Thier nicht fiihlt,
Wie er — sich — in sich — erzielt!**

Ist es iibertrieben, in einer solchen hymnischen Selbst-Erhthung des ,Ich“
den Ausbruch sich steigernder Pathologien des Subjektiven (Hybris, Mafllo-
sigkeit, Selbst-Uberforderung und Selbst-Destruktion) zu erahnen? An
Warnungen und selbstkritischen Stimmen hat es seither nicht gefehlt.
Zugleich sind durch die wissenschaftlich-technische Entwicklung im
19. Jahrhundert neue Fragen und Besorgnisse entstanden, die wenig Raum
lieen, die von der Aufklirung eréffneten Probleme bzw. die ,Folgelasten
theoretischer Innovationen® (Walter Sparn) zu kliren. Uberrascht musste

*J. G. HERDER, Werke Bd. 3. Volkslieder, Ubertragungen, Dichtungen, Frankfurt/
M. 1990, S. 812ff.

13



der reflektierende Mensch feststellen, dass aus der philosophischen Grund-
frage ,Was ist der Mensch?“ der Klageruf ,Was wird also aus dem Men-
schen?“ (Blaise Pascal/ Thomas Fuchs 2023) geworden war. M.a.W., das
Nachdenken dariiber, wer bzw. was wir sind, ist nicht versiegt, sondern hilt
an der Einsicht fest: ,Individualitit ist der elementare Tatbestand unserer
Welt.“> So selbstverstindlich diese Feststellung klingt, so irritierend wirkt
die Vielfalt der Aspekte, die mit der Fokussierung auf das sich selbst reflek-
tierende Individuum verbunden sind.

Die einst optimistische Aussicht auf eine klirende Beantwortung jener
Grundfrage wurde abgelst von dem Eindruck wachsender Komplexitit in
einer Welt fortschreitender Differenzierung. Das nach Autonomie strebende
Subjekt geriet unter den Zwang, alle Schritte, die seine Personwerdung bzw.
Individuation und sein Weltverhiltnis betrafen, von dem eigenen Selbstbe-
wusstsein her zu entwerfen. Die ,Identititszumutung® machte zwar die
Frage nach Letztbegriindung tberfliissig, tiberlief§ das Individuum aber den
Aporien der , Uniibersichtlichkeit* (Jiirgen Habermas). Dem ,Ich/ Selbst®,
als letzter Sinnhorizont vorgestellt, gelang es nicht, die Kontingenz der Er-
fahrungswelt zu reduzieren. So hat sich die Erwartung, die Welt aus einheit-
licher Perspektive zu erkliren als Tauschung herausgestellt. Was Wirklichkeit
genannt wird, ist in Wahrheit ein Biindel von Fragmenten. Mit dem Zwang
zur Individualisierung und der Verabsolutierung des Subjekts schlichen sich
Selbsttiuschung, Selbstiiberforderung und verdeckte Fremdbestimmung ein.
Es kam der Moment, in dem die Miihsal, man selbst sein zu miissen, uner-
triglich wurde. Der Soziologe Alain Ebrenberg nennt als Grund fiir diese
eigenartige ,Krankheit“: das moderne Individuum sei nicht mehr bereit, sich
der Pflicht zur Individuation zu unterwerfen. Es sei miide und unsicher, es
selbst zu sein (,fatigue d’étre soi).* M.a.W., es verweigere sich den Ansprii-
chen der sozialen Interaktion, suche Distanz oder das alternative Abseits.
Der Zwang zur Selbstverwirklichung schlug um in protestierende Selbst-
Abdankung.

Gemeinsam ist den hier angesprochenen Diagnosen das Ziel, das Indivi-
duum nicht im Aporien-Gestriipp zu lassen, sondern mit thm zusammen an
einem konstruktiven Weg aus dem Dilemma zu arbeiten. Fiir die Teilnahme
an diesem Diskurs wiren zwei Voraussetzungen zu erfiillen: die Notwendig-

> VOLKER GERHARDT, Individualitit, Miinchen 2000, S. 18.
¢ ALAIN EHRENBERG, Das erschépfte Selbst, Frankfurt/ M. 2004.

14



keit des Selbstbewusstseins mufl gegeben sein; das ,,Ich/ Selbst“ muss sich in
der Doppelrolle als Akteur und als Adressat der philosophischen bzw. theo-
logischen Reflexion annehmen. Ein derartiges Unternehmen zielt auf
wSelbstsorge® (Stephan Goertz 2004), d. h., im Verhiltnis des Ich zu sich
selbst ,Selbstbejahung” und ,Externititsbezug des Personseins“ miteinander
zu verschrinken (Jiingel, a.2.0., S. 24).

Fiir den Arbeitsweg in unserer Studie ist folgendes Verfahren vorgese-
hen: die bedringenden Aktualititen und die Analyse gescheiterter Triume
werden ausgeklammert, auch wenn ihre Existenz am Rande zu spiiren ist.
Dafiir richtet sich die thematisch auf die Selbst-Konstitution fokussierte
Aufmerksamkeit erstens auf exemplarische Sach-Zusammenhinge der jiinge-
ren deutschen Kultur- und Mentalititsgeschichte. Mit dem hier gewonnenen
Sinn- und Konflikt-Horizont ist der Rahmen gegeben, in dem zweitens das
frithe Werk der jiidisch-christlichen Philosophin Edith Stein in die Diskussi-
on der ,Selbst“-Problematik eingebracht wird.

Im Titel der Studie sind zwei Wege genannt, die sich dem Individuum
bei der Suche nach Selbst-Konstitution anbieten: Selbstermdchtigung bzw.
Einfiiblung. Der alternative Akzent in der Formulierung lisst die grundsitz-
liche Bedeutung der jeweiligen Vorgehensweise fiir die Konstitution des
»Ich“ erahnen und weckt die Erwartung, dass eine Auflésung der Alternative
moglich sei. Nimmt man die entsprechenden Begriffe, die in der Gegenwart
als Fachtermini fiir das Procedere in Frage kimen, Autopoiesis und Empathie,
stellt sich neben historischen Assoziationen auch aktuelles Interesse ein.
Sicherlich st6f3t bereits die Frage, inwieweit Semantik und Verstindnis der
deutschen und griechischen Begriffe iibereinstimmen, ausgreifendes Nach-
forschen an. Bevor jedoch die Detailarbeit beginnt, muss eine Verstindigung
dartiber stattfinden, was ,Selbstermichtigung® und , Einfithlung® verbindet
bzw. trennt. Offensichtlich sind Bereiche betroffen, in denen ,Individuen®
mit sich selbst bzw. mit ,,Anderen® und der ,Welt“ zu tun haben. Zur weite-
ren Aufklirung greife ich auf die ,Kurzbiographie der Individualitit zuriick,
die Volker Gerbardt (a.a.0., S. 37f) vorgelegt hat.

,Der Mensch ist das sich ausdriicklich individualisierende Lebewesen. Er
kommt — vor seinesgleichen und vor sich selbst — zu sich selbst. Darin aber
liegt nicht nur seine Eigenart, sondern auch das Ziel seines Daseins. Also
haben wir in seiner Individualitit nicht nur das mafigebliche anthropologi-
sche Kriterium, nicht nur das ihn selbst steigernde Medium seiner eigenen
kulturellen Produktivitit, sondern zugleich das ethische Telos seines
selbstbewussten Tuns.

15



Das Individuum [...] wird sich im Gang seiner natiirlichen Entwick-
lung zur eigenen Aufgabe. Es ist, wenn wir die Geschichte des Lebens
einmal in die Form einer fiktiven Biographie bringen diirfen, am Anfang
blofles physisches Ding; dann schlief3t es sich in eigene Grenzen ein und
organisiert sich selbst; dabei kommt es aus eigenem Impuls zur urspriingli-
chen Verbindung mit seinesgleichen, denn es teilt sich und paart sich und
geht immer wieder selbst aus Teilung von seinesgleichen hervor. Es schafft
sich auch seine Welt nach seinem eigenen Schema, denn es kann nur mit
dem in wirksame Verbindung treten, das es sich selber angleicht. Im eige-
nen Werk wird diese Angleichung zum Programm.“

Im Laufe seines Lebens lernt ,das zunehmend selbstbewusste Individuum
sich selbst zu erhalten und zu entfalten®. Es bildet in Kultus, Kunst und
Politik ,Sphiren der Selbstbestitigung und Selbststeigerung®, wobei die
Frage des Mafles bzw. der Begrenzung eine permanente Herausforderung
der Selbsterkenntnis darstellt.

Zum Erbe der Aufklirung gehort es, die Selbstreferenz in Denken und
Handeln zu erkennen sowie das Verhiltnis zu seinesgleichen und zur Mit-
welt verantwortlich zu gestalten, als fundamentalen Kulturauftrag zu tiber-
nehmen. Die Subjekt-Philosophie hat sich der Aufgabe angenommen, im
Diskurs mit den geschichtlichen Herausforderungen Denkanstéfie zu entwi-
ckeln und in die anthropologischen Diskussionen zu tragen.

Wo Selbstermdchtigung angesagt ist, iibernimmt das ,Ich“ jegliche
Letztbegriindung fiir sich selbst. Als selbstbestimmtes ist das ,Ich“ Ur-
sprung seiner selbst und Ziel des eigenen Tuns zugleich. Alles, was anders
ist, was Nicht-Ich ist, erhilt seine Legitimation (oder deren Gegenteil) vom
»Ich“ her. Auch in Bezug auf die Wirklichkeit behilt das ,,Ich“ den Primat.
Aus diesem Ansatz ergeben sich kognitive Irritationen und ethische Apo-
rien. Die metaphysische Liicke bleibt ein stindiger Storfaktor. Offensichtlich
hat die Suspension der Gottesbeziehung das Beziehungswesen Mensch am-
putiert.

Dagegen wird dort, wo Einfiiblung bewusst zugelassen ist, wo das Gege-
bensein von Welt, Geschichte, den ,,Anderen® und dem ,Ganz Anderen®
akzeptiert wird, eine Wechselseitigkeit eroffnet, die manche Uberraschung
in sich birgt. Uber die Einfiihlung in den ,,Anderen” oder das ,Fremde“ ge-
langt das Individuum zum ,Fremdverstehen®, aber auch zum Verstindnis
seines ,,Selbst“. Denn der ,Andere“ kann sagen, was dem ,,Ich“ entzogen ist.
Wihrend im ersten Fall das Subjekt sich selbst als ,Ich“ einsetzt, das seine
Welt erschafft und legitimiert, wird das Subjekt qua Einfiihlung in einen

16



intersubjektiven Prozess einbezogen, aus dem es ,,verandert” (Michael Theu-
nissen) hervorgeht. ,Man lernt erst ,Ich® zu sagen, wenn man erfahren hat,
dass man ein ,Du‘ unter vielen anderen ist“ (Gerbardt, a.a.O., S. 168; vgl.
Jéingel, a.a.0., S. 24: ,Als Person komme ich nur bei einem anderen zu mir
selbst“). Neben das ,vorfindliche Ich® tritt ein ,verborgenes Ich“, das mir
erst die Wahrnehmung des ,,Anderen® eréffnet hat. Es zeigt sich aber auch
die semantische Begrenztheit von Empathie, wenn diese auf Mitleid reduziert
und das kognitive und existenziale Potential in Einfiiblung vernachlissigt
wird. Schliefflich stellt sich hier die Frage, welche Kraft hinter Einfiiblung
steht bzw. welcher/ welches Dritte das ,Ich“ und den ,Anderen zusam-
mengebracht hat. Reflexion kommt nicht um die Notwendigkeit herum,
nach dem Erméglichungsgrund ihrer selbst zuriickzufragen.

Um die hermeneutische Relevanz von Einfiiblung fiir den anthropologi-
schen Diskurs im frithen 20. Jahrhundert ermessen zu kénnen, wird zuerst
der kultur- und zeitgeschichtliche Hintergrund im Horizont der Weimarer
Republik aufgerufen. Es werden Phinomene, Ereignisse, Entwicklungen,
Schliisselbegriffe u. 4. skizziert, die jenen Kdilte-Habitus begiinstigt haben,
der auf der Basis von Selbstermdchtigung die Zerstdrung von Vernunft und
Humanitit ermdglicht hat. Die Erinnerung an Kontext, Zusammenhinge
und Hintergriinde ist notwendig, weil der philosophische Diskurs von einst
unterschitzt und die Verfithrbarkeit des Geistes durch die Michtigen ausge-
nutzt wird. Es erschreckt immer wieder, zu welch fatalen Auswirkungen die
Verwechslung von ,Selbstreferenz® und ,Selbstreverenz® (Franz-Xaver
Kaufmann 1993) gefithrt hat und fithren kann. Sich der Menschen zu erin-
nern, deren Gedanken, Worte oder Taten nicht den Zeitgeist angebetet,
sondern kritische Zeitgenossenschaft praktiziert haben, kann eine Ermuti-
gung sein gerade in einer Zeit, in der die Konturen von Wahrheit und Liige
zu verschwimmen drohen.

Innerhalb des skizzierten semantisch-intentionalen Horizontes, das
signalisiert die zweite Titelzeile, werden die philosophischen Uberlegungen,
die Edith Stein (1891-1942) in ihrer Dissertation (1916) zum Phinomen der
Einfiihlung vorgelegt hat, hinsichtlich ihrer Bedeutung entfaltet. Es geht um
die Struktur der Selbst-Konstitution in intersubjektiven Beziigen und die
Abgrenzung von verdinglichenden Perspektiven aufgrund der Subjekt-
Objekt-Spaltung. Als Schiilerin von Edmund Husserl (1859-1938) war Edith
Stein der phinomenologischen Methode verpflichtet, was sie nicht daran
gehindert hat, eigene Erkenntniswege hin zu einem ontologischen Realismus
bzw. einer ,relationalen Ontologie® (Chr. Betschart 2017, S. 8) einzuschla-

17



gen. Was ihre Suche nach ,Wahrheit und Klarheit“ in den Jahren nach dem
Freiburger Intermezzo (1917/18) zu Tage gefordert hat, zeigen die Verof-
fentlichungen aus jener Zeit. Wie in einem Spiegel wird die Kohirenz ihres
Erkenntnisweges sichtbar. Mit der Entscheidung, sich taufen zu lassen
(1. Januar 1922) und sich der katholischen Kirche anzuschliefen, beginnt
ein neues Kapitel auf Edith Steins Denk-Weg, dessen Hohepunkt 1933 der
Eintritt in den Karmelitinnen-Orden darstellt. Auch wenn die vorliegende
Studie sich auf das Frithwerk Edith Steins beschrinkt, sei doch betont, dass
jede Beschiftigung mit threm Denkweg weder von ihrer ,katholischen Pha-
se“ abstrahieren kann, noch ihre Ermordung 1942 in Auschwitz vergessen
darf.

Was Edith Stein mit ihren Reflexionen iiber Einfiihlung hinterlassen hat,
wirkt wie ein Stolperstein (Die Abbildung auf dem Umschlag zeigt den Stol-
perstein vor dem Haus Goethestr. 63 in Freiburg i. Br., in dem Edith Stein
gewohnt hatte.) in Diskursen, die um Selbstverwirklichung, Selbstbestim-
mung, Selbstautklirung u. 4. kreisen, in Wahrheit aber der Selbstapotheose
dienen sollen. Sich auf sich selbst zu fixieren in der Erwartung, bei sich selbst
zu sich selbst zu kommen, erweist sich mehr denn je zuvor als fraglich. Da-
fir fihre die eingangs meditierte anthropologische Grundfrage in einen er-
kenntnisreichen Dialog, der aus ,Selbstverzweiflung® herausfithrt und dem
Menschen zeigt, ,,dass er iiberhaupt ist und nicht vielmehr nicht ist“ (Jingel,
2.2.0,, S. 28).

Edith Stein hatte ithren Lebens- und Denkweg unter dem traditionsrei-
chen Vorzeichen idealistischer Selbstbildung angetreten und elementare
Selbsterkenntnis durch phinomenologische Reduktion angesteuert. Fremde
Voraussetzungen zihlten nicht. Reflexion gab dem Kontingenten der Er-
kenntnis Raum. Bei der Analyse des Einfithlungsaktes ist sie dann auf die
Externitdtsstruktur der Existenz gestoflen. Eine anthropologische Grundge-
gebenheit, mit der die Einsicht in die Wirklichkeit des Individuums als Be-
ziehungswesen erdffnet wurde. Es ist dieser Punkt, der das Gesprich mit ihr
fiir den protestantischen Theologen spannend macht. Denn die externe Rela-
tion, das extra se, konstituiert die christliche Existenz, wie bei Paulus und
auch bei Martin Luther zu lesen ist. In 2. Korinther 5, 17 formuliert der
Apostel kurz und knapp: ,,,Ist jemand in Christus, dann ist er eine neue Kre-
atur® — aufler sich.” Und am Schluss seines Traktats ,Von der Freiheit eines

7 EBERHARD JUNGEL, Aufler sich, Stuttgart 2011, S. 10.

18



Christenmenschen® provoziert Luther mit der Aussage, dass ,ein Christen-
mensch nicht in thm selbst lebt, sondern in Christus und in seinem Nichs-
ten [...] Durch den Glauben fihret er iiber sich in Gott. Aus Gott fihret er
wieder unter sich durch die Liebe und bleibt doch in Gott und gottlicher
Liebe“.® ,Gottesgewissheit“ schenkt heilsame Unterbrechung im weltlichen
Getriebe, ist immer wieder bei Luther zu lesen (,Ideo nostra theologia est
certa, quia ponit nos extra nos“; WA 40/1, 589,8). Im Mitsein mit dem ,,An-
deren®, auch dem ,,Ganz Anderen®, kann das Ich seine Ichheit aufgeben und
so sein eigenes Selbst gewinnen. An die Stelle der narzistischen Selbstreve-
renz (Augustin und Luther sprechen vom ,homo incurvatus in se ipsum®;
Teresa von Avila nennt das Phinomen ,Selbstverfangenheit®.) tritt der ,be-
ziehungsreiche und freie Mensch“. Das hier angedeutete Aufler-sich-Sein
entspricht dem religionsphilosophischen Bemithen Edith Steins, Selbsthin-
gabe und Selbstgewinn denkend und darum glaubend zu verschrinken —
tibrigens eine Provokation, die nach Markus 8, 35 auch Jesus von Nazareth
zugeschrieben wird.

Meine Beschiftigung mit Leben und Werk Edith Steins begann wihrend der
Corona-Zeit und hat mich gleichwohl mit vielen Menschen in Kontakt ge-
bracht, die sich frither als ich in die Schriften von Edith Stein vertieft oder
noch nie von ihr gehort hatten. Aus den Gesprichen in dieser Zeit habe ich
viel gelernt. Im Ubrigen gilt mein Dank den Herausgebern von ,,Ad Fontes.
Studien zur Frithen Phinomenologie® — Rev. Dr. Joachim Feldes/ Schauern-
heim, Stephan Fritz M.A./ Freiburg, Prof. Dr. Hans Rainer Sepp/ Prag —
die mein Manuskript angenommen und die Erstellung einer ordentlichen
Druckvorlage organisiert haben. Oft waren auch mein Sohn Olaf Schoen-
born und Pfr. i. R. Gerd Zimmer zur Stelle, wenn ich mit meinem Compu-
ter-Latein am Ende war. Dankbar erwihnen méchte ich schliefflich meine
Frau Elisabeth, die das ,Edith Stein-Projekt“ mit kritischem Zuhoren und
munteren Kommentaren begleitet hat.

Marburg, Herbst 2024 Ulrich Schoenborn

8 MARTIN LUTHER, Von der Freiheit eines Christenmenschen [1520], WA 7, 38, 6-
10.

19



I. HERMENEUTISCHE HINWEISE

Entstehung, inhaltliche Entfaltung und Intention der Studie

Seinen Aufsatz ,Subjektivitit als Prinzip“ leitet Dieter Henrich mit der Fest-
stellung ein: ,,Gut zweihundert Jahre sind vergangen, seit sich eine ganze
philosophische Bewegung auf das Wissen konzentrierte, kraft dessen wir
urspriinglich in einem Verhiltnis zu uns selbst stehen. Man kann von ihm als
dem Selbstbewufltsein sprechen.“’ Spuren dieser Fokussierung auf das ,,Ich®
lassen sich in der philosophischen Diskussion sicher schon frither finden.
Doch die Aufgabe der Ich-Konstitution und die Notwendigkeit, ein Selbst-
verstindnis zu entwickeln, haben sich explizit und ficheriibergreifend vor
allem mit der Aufklirung etabliert. Wenn das Individuum ,ich“ zu sich
selbst sagen wollte, war es gendtigt, sich gegeniiber der Welt und gegentiber
den ,,Anderen® zu prisentieren bzw. zu setzen. Henrich sagt zur Bedeutung
dieses Vorgangs: ,Der Gedanke, den wir von uns selbst haben, bot sich als
unhintergehbare Ausgangsevidenz alles Wissens an, und die besondere Ver-
fassung, die man ithm zuschreiben konnte, eréffnete auch die Aussicht, im
Ausgang von ithm durch eine Kette von Folgerungen, die sich am Ende in
sich selbst schliefft, den ganzen Umkreis des Wissbaren herleiten zu kon-
nen.“'° Bis in die Gegenwart dreht sich der engagierte und konfliktoffene
Prozess der Ich-Konstitution um die Alternative zweier Reflexions- bzw.
Mentalititsmuster: Autopoiesis oder Empathie; Selbstermdchtigung oder Ein-
fiihlung. Ein Blick auf die Liste der Komposita mit dem Substantiv ,,Selbst“
im Online-Lexikon Wikipedia belehrt iiber die semantische Vielfalt der
Selbst-Beziiglichkeit."

’ DIETER HENRICH, Subjektivitit als Prinzip (1997), in: DERS., Bewufites Leben.
Untersuchungen zum Verhiltnis von Subjektivitit und Metaphysik, Stuttgart 1999,
S. 49-73; 49. Vgl. DERS., Selbstbewufitsein. Kritische Einleitung in eine Theorie, in:
Hermeneutik und Dialektik I., hrsg. v. R. BUBNER/ K. CRAMER/ R. WIEHL, Tiibingen
1970, S. 257-284.

19 Ibd.

"' Vgl. auch das Sachregister in VOLKER GERHARDT, Selbstbestimmung. Das Prinzip
der Individualitit, Stuttgart 22018, S. 501ff.

20



Im Mittelpunkt der vorliegenden Studie stehen Edith Stein und ihr Ver-
stindnis von Einfiihlung. Als Schillerin Edmund Husserls hatte sie mit der
Dissertation ,,Zum Problem der Einfithlung® (1916) ihre Forschungen vor
der philosophischen Fakultit der Universitit Freiburg i. Br. verteidigt. Die
Arbeiten aus den Folgejahren sollten vertiefen und profilieren, was in threm
Frithwerk angelegt war. Bereits der ,Begriff der Einfithlung in seiner Origi-
naritit als Akt des Verstehens und ,Seins-zum-anderen® schuf den ,Ansatz-
punkt fiir das Verstindnis von Person als eines versuchten Aufstiegs zum
Sinn des Seins“."” Es waren Begegnungen mit der Wahrheit, die ihr widerfuh-
ren und die Leidenschaft des Denkens schirften als ,Treue zum Sich-
Zeigenden® und ,Riicknahme des eigenen Entwerfens“ (Klaus Hemmerle).

Dass ich als protestantischer Theologe mich fiir den Denkweg Edith
Steins zu interessieren begann, kam fiir mich selbst iiberraschend und ver-
dankt sich eher zufilligen Anstéflen. Denn die Heilige Teresia Benedicta a
Cruce gehort nicht unbedingt zu den Glaubenszeuginnen, die im Horizont
des Protestantismus eine Rolle spielen”. Es waren vor allem zwei Anstd{e,
die mich angeregt haben, meine Aufmerksamkeit auf Leben und Denken
Edith Steins zu richten. Daraus hat sich die vorliegende Studie entwickelt.
Worum handelt es sich bei diesen Anstéfen?

2 ANDREAS UWE MULLER, Grundziige der Religionsphilosophie Edith Steins, Frei-
burg/ Miinchen 1993, S. 21.

3 Das zeigen allein schon die spirlichen Referenzen auf die Philosophin bzw. Mirty-
rerin in Publikationen aus dem evangelischen Raum. Vgl. dagegen WOLFDIETRICH
VON KLOEDEN, Art. Stein, Edith, in: BBKL XV (1999), Sp. 1318-1340; LEONORE
SIEGELE-WENSCHKEWITZ, Heiligsprechung und Selbstkritik. Plidoyer fiir ein ange-
messenes Gedenken an Edith Stein, in: Kirchliche Zeitgeschichte 13 (2000), S. 45-58;
KERSTIN KRAUR, Ethik der Empathie. Eine Grundlegung, Tiibingen 2023. — Seine
Herkunft aus dem Protestantismus ermdglicht es Harm Klueting (2004; 2016) einen
vergleichenden Blick auf das Verstindnis von ,,Nachfolge® bei E. Stein und D. Bon-
hoeffer zu werfen.

21



Der erste Denkanstof§ ist mit der Kdilte-Metapher verbunden, die als Leitbe-
griff in Kunst und Literatur des 19. Jahrhunderts'* en vogue war. Dieser
Metapher nachzuspiiren, kann helfen, Sichtweisen und Denkformen zu er-
kennen, die vor dem Ersten Weltkrieg eine prigende Rolle gespielt hatten
und in der Zwischenkriegszeit einen unheilvollen Einfluss gewinnen sollten.
Angesichts der Resonanzen, die das thermische Element ausgelost hatte,
wird die Frage unausweichlich, wo die Kritik geblieben ist bzw. ob sich keine
Alternative angeboten hat.

Theodor W. Adorno hat in ,Erziehung nach Auschwitz“ (1966) die Me-
chanismen beschrieben,’® die Menschen erschaffen, ,die nicht lieben kén-
nen®, die ,,durch und durch kalt“ sind. Er benennt Phinomene, die den ,,Kil-
te-Habitus“ geférdert hatten und zum ,Sich-Zusammenrotten von Er-
kalteten® (S. 686; 687) fithren mussten, Fundament fiir das unsigliche Grau-
en und Grund fiir den Kollaps der biirgerlichen Kultur. ,Menschen, die blind
in Kollektive sich einordnen, machen sich selber schon zu etwas wie Materi-
al, 16schen sich als selbstbestimmte Wesen aus. Dazu pafit die Bereitschaft,
andere als amorphe Masse zu behandeln.“ (S. 683) Als héchst ambivalent
und Einfallstor fiir Sadismus erweisen sich in autoritir orientierten Kontex-
ten die Erziehungsideale Hirte oder Disziplin. Denn das vorgebliche Ideal
Hart-Sein ,,bedeutet Gleichgiiltigkeit gegen den Schmerz schlechthin. Dabei
wird zwischen dem eigenen und dem anderer gar nicht einmal so sehr fest
unterschieden. Wer hart ist gegen sich, der erkauft sich das Recht, hart auch
gegen andere zu sein, und richt sich fiir den Schmerz, dessen Regungen er
nicht zeigen durfte, die er verdringen mufite“ (S. 682).

Gegeniiber der immer wieder vorgebrachten Beteuerung, die Wieder-
kehr von Auschwitz miisse verhindert werden, der Riickfall in die Barbarei
diirfe sich nicht wiederholen, merkt Adorno an, Auschwitz war die Barbarei.
Und: ,Barbarei besteht fort, solange die Bedingungen, die jenen Riickfall
zeitigten, wesentlich fortdauern® (S. 674). Um die Grundstrukturen des
Pathogenen und Antizivilisatorischen zu bekimpfen, bediirfe es der Kennt-

* Hingewiesen sei auf Wilhelm Hauffs Mirchen ,Das kalte Herz“ (vgl. MANFRED
FRANK [2005], S. 123ff; 411{f; DERS., Kaltes Herz. Unendliche Fahrt. Neue Mytho-
logie, Frankfurt/ Main 1989) oder auf Caspar David Friedrichs Gemilde mit Kilte-
dominanz, z. B. ,Das Eismeer“ (1823/24).

!> THEODOR W. ADORNO, Erziehung nach Auschwitz (Radiovortrag 1966), in: DERS.,
Ges. Schriften Bd. 10.2, Frankfurt/ Main (2003), S. 674-690. Zitate werden im fort-
laufenden Text ausgewiesen.

22



nis jener Mechanismen und Schemata, des Aufbaus von Gegeninstanzen ,,im
Vorbewufiten“ und der kritischen Selbstreflexion (Einsicht in die eigene
Bedingtheit bzw. das Geworden-Sein). ,Die einzig wahrhafte Kraft gegen
das Prinzip Auschwitz wire Autonomie [...] die Kraft zur Reflexion, zur
Selbstbestimmung, zum Nicht-Mitmachen“ (S. 689: 679). Zwischen den
Zeilen gibt Adorno zu verstehen, dass er dem eigenen Therapievorschlag nur
mit paradoxem Trotz Chancen einriumt. Die Macht der etablierten Krifte
sel gewaltig. Verhalten erwihnt er immerhin die Kraft der ,Liebe“, die einzi-
ge Utople gegen ,die alles durchdringende Kilte“. ,Wahrscheinlich ist jene
Wirme unter den Menschen, nach der alle sich sehnen, aufler in kurzen Peri-
oden und ganz kleinen Gruppen [...] bis heute iiberhaupt noch nicht gewe-
sen® (S. 688).'

Der Diskurs, der sich seit der Aufklirung auf Menschenwiirde und Frei-
heitsrechte berufen hat, wurde immer wieder verraten und schliefllich gegen
einen brutalen Kollektiv-Narzissmus ausgetauscht. War dieser Vorgang ein
Zufall oder nicht doch die Konsequenz mentaler Weichenstellungen? Um
die implizite Behauptung in der Frage nachvollziehen zu kénnen, gilt es zu
verstehen, was sich im Vorfeld der Griuel des Nationalsozialismus und der
Katastrophe des Zweiten Weltkrieges abgespielt hat. In jener Krisenzeit
verschrinkten sich Utopie und Apokalypse. Wihrend die einen den Selbst-
verlust beklagten,” besangen andere das ,neue Reich®."®

Der zweite Denkanstofl geht auf eine Vorlesung zuriick, die der anglika-
nische Theologe Rowan Williams (*1950; von 2002-2012 Erzbischof von
Canterbury) 2014 im Rahmen der ,Tanner Lectures on Human Values® in

« 19

Harvard gehalten hatte: , The Paradoxes of Empathy*.

1 Selbstlosigkeit oder Liebe scheinen als Verlockungsmodelle nicht in Frage gekommen
zu sein. Und den eigenen philosophischen ,Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie
sie vom Standpunkt der Erlésung aus sich darstellten® (Minima Moralia, Frankfurt/
Main [1951] 2003, S. 283) erwihnt Adorno erst gar nicht.

7 Vgl. PAUL BOLDT: ,Ich lasse mein Gesicht auf Sterne fallen, / Die wie getroffen
auseinander hinken [...] Mein Ich ist fort. Es macht die Sternenreise. / Das ist nicht
Ich, wovon die Kleider scheinen®. Zitiert in: Frankfurter Anthologie, Bd. 38, hrsg. v.
HUBERT SPIEGEL, Frankfurt/ Main 2015, S. 87.

'8 Vgl. STEFAN GEORGE, Das neue Reich (1921), Berlin 1928.

' Rowan Williams* lecture on the paradoxes of empathy: ,I Have No Idea How You
Feel. Vgl. http://harvardmagazine.com/2014/04/paradoxes-of-empathy. — Da Willi-
ams sich in seiner theologischen Arbeit mit den verschiedenen Traditionen der Mys-

23



Williams reagiert auf einen seiner Meinung nach illusionsgeleiteten und
darum herzlosen Umgang mit menschlichen Behinderungen, den er in der
neueren moralpsychologischen Diskussion wahrgenommen hat. Gerade die
Redundanz, mit der die Experten iiber die ,Erosion der Empathie“ und die
»Verkiimmerung des Einfithlungsvermogens® als natiirlich erklirbaren kog-
nitiven Defekt sprechen und schreiben, mache misstrauisch. Denn die auf
dieser Diagnose basierende Therapie einer Mangelerscheinung durch sozial-
medizinische Behandlung verkenne die tiefgreifende Umschichtung im Wer-
tehaushalt der modernen (oder postmodernen) Gesellschaft. ,Ethics isn’t
just about single acts of evil or virtue. Evil is not overcome merely by identi-
fying and correcting the dysfunction of individual brains. It’s inseparably
bound into what is made possible or impossible by structures of habit, belief,
and advantage.“*® Zu welchem Missverstindnis der neurowissenschaftliche
Optimismus fithren kann, zeige der Riickgriff auf ,,emotional identification®
bzw. Empathie im werbetechnischen Einsatz. Wenn die Gefiihlswelt eines
Menschen fiir mich transparent ist — ich habe mich ja mit thm auf Grund
bestimmter Datenkenntnis mit ihm identifiziert — kann ich leicht Einfluss
auf seine Gestimmtheit, seine Erwartungen o. 4. nehmen. Empathie ist also
ein Phinomen mit héchst unterschiedlichen Fassetten.”

Als Williams seine Uberlegungen 2017 erneut in Miinchen vortrug,
konnte er auf ein Ereignis aus dem politischen Raum Bezug nehmen, das
weltweit fir Emporung gesorgt hatte. Wihrend einer Pressekonferenz hatte

tik im christlichen Kontext beschiftigt hatte, kannte er nicht nur das philosophische
Werk Edith Steins, sondern auch ithren Weg aus dem Horizont einer jiidischen Fami-
lie tiber die Taufe in die katholische Kirche und den Eintritt in den Orden der Unbe-
schuhten Karmelitinnen (1933). Thre Ermordung 1942 in Auschwitz hat Sr. Teresia
Benedicta a Cruce und ihren Denk-Weg zu einem ,fernen Spiegel“ gegenwirtiger
Suche nach Selbst-Vergewisserung gemacht.

% Aus: Harvard Magazine (04, 2014, p. 2; Zugriff: 02.03.2020). Die Vorlesung kann
online abgerufen werden. Vgl. auch ROowAaN WiLLIAMS, Being Human: Bodies,
Minds, Persons, London 2018, p. 9ff; 57ff.

' Vgl. FRITZ BREITHAUPT, Die dunklen Seiten der Empathie, Berlin *2019 iiber u. a.
yfalsche Empathie®, ,empathischen Sadismus“ oder ,manipulative Empathie“. Dass
wir es bei Einfiiblung bzw. Empathie mit einem komplexen Phinomen zu tun haben,
hat bereits FRANZ KAFKA gespiirt und in der Erzihlung ,, Auf der Galerie“ (1916/17)
in Sprache gefasst (s. u.). Ferner KURT FLASCH, in: HUBERT SPIEGEL (HG.), Frank-
furt 2009, Kafkas Sitze, S. 191-193.

24



sich der gerade gewihlte Prisident der USA, Donald Trump, einem behin-
derten Journalisten gegeniiber demiitigend und respektlos verhalten. Willi-
ams duflert sich besorgt. ,Moglicherweise treten wir in ein Zeitalter ein, in
dem die Politik eines emotionalen Analphabetismus in nationale Staatsrison
tibersetzt wird.“** Denn dem historisch sensiblen (und psychoanalytisch
gebildeten) Diskurs ist der ,Dominoeffekt der Ubersetzung symbolischer
Aggression in alltigliche Enthemmung® nicht unbekannt. Und zu welcher
Abstumpfung es kommt, wenn Machtdemonstrationen zur Normalitit auf-
steigen, kann durch Rekurs auf die deutsche Geschichte leicht belegt wer-
den.

In seinem Diskurs hat Williams explizit auf Edith Stein und ihre Disser-
tation ,Zum Problem der Einfithlung” von 1917 Bezug genommen. Thr Dok-
torvater, der Phinomenologe Edmund Husserl, hatte das Thema nicht nur
mit der Zielvorgabe, Einfiihlung im Gesprich mit vorhandenen Einfithlungs-
konzepten® zu untersuchen, gestellt. Er kniipfte an diese Arbeit die Hoff-
nung, weitere Erkenntnis zum Phinomen der ,Intersubjektivitit® zu be-
kommen. Denn der Sachverhalt, dass neben einem reflektierenden ,Ich®
andere fremde Iche existierten und ebenfalls reflektierten, verlangte Klirung.
Ebenso das Faktum der Ich-Beziehungen im Blick auf die Wirklichkeitsrefe-
renz.

Williams unterstreicht in Steins Dissertation vor allem das Zusammen-
wirken mehrerer Einsichten: das erkennende ,Ich ist der ,Nullpunkt der
Orientierung®; dieser Initialpunkt gilt fiir jedes andere Ich auch; die Er-
kenntnis eines einzelnen ,Ich“ ist aber unvollstindig, weil es keinen totalen
Uberblick iiber sich selbst hat (,you can’t see your back, not to mention
your eyes); folglich kann das ,Ich“ den ,Anderen“ nicht aufgrund von
semotionaler Identifikation® einfach als ,alter ego“ betrachten; Aneignung
oder Kolonisierung des ,,Anderen® sind dem ,,Ich“ untersagt; zum Selbstver-
stindnis des ,Ich“ gehort die Anerkennung der eigenen Leiblichkeit und
deren Grenzen. Indem das ,,Ich“ seine Grenzen im Blick auf den ,,Anderen®
entdeckt, 6ffnet sich eine Tir zum ,,Anderen® und zu sich selbst. Husserl
hatte ein Gespiir fiir diesen phinomenologischen Sachverhalt. Hitte er sonst

2 PATRIK BAHNERS, in: FAZ Nr. 39 [15. Feb. 2017], S. N3.

2 U. a. hatte Husserl den Miinchener Philosophen THEODOR LiPPs und dessen Bei-
trige zur Verstehensproblematik genannt, die zu untersuchen wiren; z. B. Das Wis-
sen von fremden Ichen, in: Psychologische Untersuchungen 1,4 (1907), S. 694-722.

25



das Thema in einer Dissertation bearbeiten lassen? Dass er die Einsichten
Edith Steins nicht konstruktiv aufnahm, ist eine andere Frage.**

Exkurs I

Selbstermichtigung — Semantische Erkundungen

Der Begriff ,,Selbstermichtigung im Titel dieser Studie weckt sinistre Asso-
ziationen, die durch die Lektiire von MICHAEL WILDTs Untersuchung
»Volksgemeinschaft als Selbstermichtigung. Gewalt gegen Juden in der
deutschen Provinz 1919-1939“* und Informationen iiber die sog. ,,Ermich-
tigungsgesetze“*® vertieft werden. Vor dem Hintergrund jener Geschehnisse
in Deutschland drohen jeder Aktivitit, die auf Selbstkonstitution zielt bzw.
auf Selbstbeauftragung basiert, Missverstindnisse oder gar politische Ver-
dichtigungen. Aber nicht jeder von Selbstverwirklichungsabsichten gelenk-
ter Schritt griindet in ideologischer Verblendung. Gleichwohl ist es hilfreich
zu wissen, dass dem Begriff ,Selbstermichtigung® eine historische Hypo-
thek anhingt. Nicht weniger klirend sind Hinweise darauf, dass der Begriff
»Selbstermichtigung” Intentionen aus verschiedenen Wissenschaftsberei-
chen biindelt, denen es um die Emanzipation des Individuums aus kogniti-
ven, affektgeleiteten oder ideologischen Abhingigkeiten geht und die das
Verhiltnis zwischen ,,Ich® und ,,Welt/ Realitit“ zu kliren beanspruchen. Im
Folgenden werden exemplarische Aspekte aus dem Feld der Kognitions- und

** Es wire lohnenswert, der Frage nachzugehen, ob es zu einem Austausch zwischen
E. Steins Denken und der Ich-du-Philosophie gekommen ist. — Wenn VOLKER GER-
HARDT schreibt: ,Vom eigenen Ich [...] kann man nicht ohne Bezug zum Ich eines
Gegeniibers sprechen® (2000, S. 21), ist das eine Folge der Vorarbeit, die von der
personalistischen Philosophie (u. a. M. Buber, F. Ebner, F. Rosenzweig) und auch
Edith Stein vorgelegt wurde.

# Hamburg 2007. — Durch exemplarische Analysen macht Wildt nachvollziehbar, wie
die politisch praktizierte Ausgrenzung der ,,Anderen durch Duldung und Billigung
in der Offentlichkeit den Betroffenen Leid und Tod brachte, den »Volksgenossen®
jedoch ,Ermichtigung®. ,Das NS-Regime vergemeinschaftete die Gewalt und lief die
,Volksgenossen® an ihr partizipieren. (S. 373) Aus derartigen Erfahrungen bezog der
Einzelne ,Selbstaffirmation® (A. Liidtke).

20 Zur Einfithrung in die historischen Zusammenhinge vgl. den Artikel ,,Ermichti-
gungsgesetz vom 24. Mirz 1933 im Internet-Lexikon.

26



Bewusstseinsforschung mit der Absicht skizziert, das semantische Profil von
»Selbstermichtigung® im Blick auf den ersten Hauptteil transparent zu ma-
chen.

In dezidierter Abkehr von metaphysikorientierten Diskursen und in
kreativer Anlehnung an naturwissenschaftliche Perspektiven haben sich in
der Bewusstseinsforschung des 20. Jahrhunderts verschiedene Theoriekon-
zepte mit je eigenen Akzenten gebildet. Zu den Struktureigentiimlichkeiten
jener Forschungsarbeit gehort die Ausklammerung von Fragen z. B. nach
dem Wesen des Menschen, der Zeit” oder einem Sein auflerhalb der Wahr-
nehmung. Stattdessen wird u. a. gefragt, wie das Ich-Gefiihl oder das Selbst-
Bewusstsein unter empirischen Bedingungen zustande kommen. Ein ent-
scheidender Ansatzpunkt in diesem Fragekontext ist die Uberzeugung, dass
die von einem Beobachter vorgenommene Wahrnehmung bzw. an einem
beobachteten Gegenstand gewonnene Erkenntnis keiner beobachtungsu-
nabhingigen Wirklichkeit entsprechen. Vielmehr handelt es sich bei dem
Ergebnis um das Produkt einer ,subjektiven Einlesung“. M.a.W., die Wahr-
nehmung des Subjekts ist kein Abbild der Realitit, und Wissen ist nicht die
Kopie von Wirklichkeit. Was im Alltag als Realitit bezeichnet wird, basiert
nicht auf dem ,,Ding an sich“. Nicht umsonst erinnert die Argumentation an
Immanuel Kant, der die Darstellung der realen Dinge durch den menschli-
chen Verstand , Erscheinungen® genannt hat. Sie sind das Ergebnis aus dem
(zufilligen) Zusammentreffen von ,,Gelegenheitsursachen und der Wirkung
des Verstandes.

Aus dem Horizont der Neurobiologie bzw. -physiologie stammt das
von Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela™ entworfene Konzept
der Autopoiesis. Es handelt sich um die Beschreibung der Organisationsform
lebender Systeme bzw. dynamischer Einheiten, die durch Selbsterschaffung
und Selbsterhaltung charakterisiert sind. Diese Systeme kennen in ihrer Or-
ganisationsstruktur keinen absoluten Nullpunkt. Es wird also nicht zwischen
Erzeuger und Erzeugnis differenziert. Die konstitutiven Komponenten

¥ Die Problematik der ontologischen Frage nach der Zeit demonstriert Riidiger Saf-
ranski an dem beriihmten Dictum des Augustinus: ,Was ist die Zeit? Wenn niemand
mich danach fragt, weifl ich’s, will ich’s aber einem Fragenden erkliren, weifl ich’s
nicht“ (Confessiones, XI. Buch, S. 312; vgl. R. SAFRANSKI, Zeit, Frankfurt/ M. 22021,
S.9ff).

2 HUMBERTO R. MATURANA/ FRANCISCO ]J. VARELA, Der Baum der Erkenntnis. Die
biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens, Bern/ Miinchen 1987.

27



kommen aus den verschiedenen Bereichen innerhalb der systemischen Gren-
zen, wo sie aus vorhandenen Elementen gebildet werden. Auf dieser konzep-
tionellen Voraussetzung ist eine Theorie der Kognition entstanden, die den
traditionellen Erkenntnismodellen grundlegend widerspricht. Danach be-
steht die Welt nicht aus einer Ansammlung von beobachterunabhingigen
Fakten und Objekten, sondern ist das Ergebnis des stindigen Lebensvollzu-
ges, in dem ,, Kommunikation“ die ,Interaktion® lenkt. Die Autoren gehen
von einem ,Kommunikationsverstindnis“ aus, das sie im Alltagsgeschehen
beobachtet haben: ,Jede Person sagt, was sie sagt, und hort, was sie hort,
gemifl ihrer eigenen Strukturdeterminiertheit; dass etwas gesagt wird, garan-
tiert nicht, dass es auch gehért wird. [...] Das Phinomen der Kommunikati-
on hingt nicht von dem ab, was iibermittelt wird, sondern von dem, was im
Empfinger geschieht. Und dies hat wenig zu tun mit ,iibertragener Informa-
tion.“”” Diese Sachlage fithrt u. a. dazu, dass es unméglich geworden sei,
zwischen Realitit, Illusion und subjektiver Einbildung zu unterscheiden.

Individuen erleben sich selbst und eine sie umgebenden (soziale und
kulturelle) Welt, in der auch andere Individuen leben. Alle streben nach
skognitiver Autonomie“ und organisieren sich in analoger Weise. Aus der
sozialen bzw. kulturellen Welt wie aus der je eigenen Innenwelt kommen
stindig Impulse, Herausforderungen, Orientierungen u. i. an die Individuen
heran, um sie zu Handlungen u. 4. zu bewegen. Um zu verhindern, von der
Fille der Eindriicke und Anregungen iiberrollt zu werden, verbiinden sich
die Individuen mit dem Ziel der ,Konsensualitit“, d. h., sie suchen iiberindi-
viduelle Sinnstiftung und ,,Stabilitit* im Zusammenleben. So entwickelt sich
in der Koexistenz autonomer Individuen ein soziales Milieu kultureller Ver-
haltensmuster und Handlungsschemata, in dem Selektion und Mischung,
Verinderung und Stetigkeit strukturbestimmend wirken.

Begriff und Vorstellung der ,,Autopoiesis“ begegnen wieder bei Niklas
Lubmann in der von ihm entworfenen soziologischen Systemtheorie.® Danach
bestehen soziale Systeme nicht aus den Handlungen isolierter Subjekte,
Akteuren oder Individuen, sondern griinden in kommunikativen Vorgingen.
Soziale Systeme generieren sich in einem stindigen Prozess aus sich selbst.

# MATURANA/ VARELA (1987), S. 212.

* Vgl. NIKLAS LUHMANN, Soziale Systeme. Grundrif} einer allgemeinen Theorie,
Frankfurt/ Main 1984; NIkLAS LUHMANN/ DIRK BAECKER (HG.), Einfithrung in die
Systemtheorie, Heidelberg >2009.

28



Aus ihrer Umgebung entnehmen sie das, was fir die Selbstproduktion
spasst. Das ,Material“ wird ,gefiltert” und ,anschlufifihig” gemacht. Was
einem System als ,,Ziel“ dienlich ist und herkémmlicherweise ,,Sinn“ genannt
wird, ergibt sich nach der ,,Reduktion von Komplexitit* und wird am Krite-
rium der ,Selbstbeziiglichkeit“ gemessen. Im Luhmannschen Diskurs hat
»,Kommunikation“ die Rolle iibernommen, die in soziologischen Fragestel-
lungen das Subjekt-Objekt-Schema in analoger Weise ersetzt wie in den
Modellen der Kognitionswissenschalft.

Im Horizont der analytischen Philosophie hat sich der sog. Konstrukti-
vismus (in vielgestaltiger Ausprigung)®' angesiedelt, d. h., ein wissenschafts-
theoretischer Diskurs, dessen Ziel nicht die Erkenntnis einer objektiven
ontologischen Wirklichkeit ist. Vielmehr organisiert das Individuum seine
Erfahrungswelt immer mittels selbst gewonnener Erkenntnis. ,,Kognition®
wird als ,,biologische Funktion® verstanden, die von Klein an gelernt werden
mufl, um zur Erklirung der Welt zu kommen. Und Ernst von Glasersfeld
dekretiert: ,Die Funktion der Kognition ist adaptiver Art.“* In diesem Vor-
gang kommt es darauf an, dass das Individuum sich seiner verinderten Be-
deutung als Beobachter oder Wahrnehmender bewusst ist. Das Individuum
ist nicht mehr ein unabhingiges Subjekt, das von auflen auf frei Flotierendes
schaut. Vielmehr ist es immer Teil der Wirklichkeit, die es beobachtet, und
die es durch seine Beobachtung beeinflusst.

Voraussetzung in allen Spielarten des Konstruktivismus ist die Uber-
zeugung, dass die Suche nach Wahrheit, Objektivitit oder ontologischer
Realitit keine Leitlinie philosophischer Arbeit ist. Begriindet wird dieser
Ansatz mit der Hypothese, dass Wahrnehmung, Erkenntnis und Wissen sich
in den Képfen von Menschen abspielt, sowie durch die je eigene Erfahrung
bedingt und begrenzt ist. Allem gehen Prozesse im menschlichen Gehirn®
voraus, d. h., ein Zusammenspiel von Sinnesreizen und Nervensystem. Aus

1 Vgl. ERNST VON GLASERSFELD, Der Radikale Konstruktivismus. Ideen, Ergebnisse,
Pro-bleme, Frankfurt/ Main 1996; PAUL WATZLAWICK (HG.), Die erfundene Wirk-
lichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Beitrige zum Konstruktivismus,
Miinchen '°1998; ERNST VON GLASERSFELD, Einfithrung in den radikalen Konstrukti-
vismus, in: P. WATZLAWICK (HG.), S. 16-38.

2’ VON GLASERSFELD (1996), S. 96.

» Die Literatur zu den Kognitiven Neurowissenschaften ist uniiberschaubar. Empfeh-
lenswert zur Einfithrung sind Artikel iiber Schliisselbegriffe und zu den verschiede-
nen Arbeitsfeldern in groflen Lexika.

29



Beobachtungen an Vorgingen oder Gegenstinden lisst sich nichts iiber
deren Wesenskern oder Eigentlichkeit schlieffen. Der Weg zum ,Ding an
sich“ ist eine Wunschvorstellung. Darin sind sich die Konstruktivisten mit
Kant* einig. Was aufgrund individueller Wahrnehmung iiber die Welt, die
»Anderen® u. a. gesagt wird, sind subjektive Konstruktionen und haben ihre
Ursache in der Titigkeit der Sinnesorgane. Ein zentraler Ort, an dem das
Individuum ,Erkenntnis“ konstruiert, ist das ,,Gedichtnis®. ,Das ist das
wichtigste Sinnesorgan: Das meiste, was wir wahrnehmen, stammt aus dem
Gedichtnis. Wir nehmen stets durch die ,Brille’ unseres Gedichtnisses wahr,
denn das, was wir wahrnehmen, ist durch frithere Wahrnehmungen ent-
scheidend mitbestimmt.“%

Wenn es in der konstruktivistischen Kognition nicht um Erkenntnis ei-
ner ontologischen Realitit geht, was ist dann ihr Ziel? — Die Rolle von Er-
kennen und Wissen meldet sich dann an, wenn der Umgang mit sich selbst
oder mit anderen Ichs thematisiert wird oder Fragen des Weltbezugs zur
Debatte stehen. M.a.W., im Zusammenleben kognitiver Organismen tauchen
stindig Phasen auf, in denen Absprachen zwischen den Ichs getroffen wer-
den miissen, Stérungen zu beheben sind, Ziele neu definiert werden miissen.
In derartigen Situationen bedarf es der ethischen Kriterien. Diese werden aus
dem biologisch generierten Fundus der gemeinsamen Kultur mobilisiert und
unter Beriicksichtigung von Niitzlichkeit in der jeweiligen Situation zur
Geltung gebracht. Kurz: Zum ethischen Handeln bedarf es weniger der phi-
losophischen Theorie als vielmehr der kontinuierlichen kommunikativen
Reflexion.

** ,Die Dinge, die unsere Sinne und unser Verstand darstellen, sind nur Erscheinun-
gen, d.i., Gegenstinde unserer Sinne und unseres Verstandes, die das Zusammentref-
fen der Gelegenheitsursachen und der Wirkung des Verstandes sind“ (KANT, Werke
VIL S. 71).

» GERHARD ROTH, Das konstruktive Gehirn: Neurobiologische Grundlagen von
Wahrnehmung und Erkenntnis, in: S. J. SCHMIDT (HG.), Kognition und Gesellschaft.
Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus 2, Frankfurt/ M. 1992, S. 317. — Schon
bei Kant findet sich der folgende Vorschlag: ,Bisher nahm man an, alle unsere Er-
kenntnis miisse sich nach den Gegenstinden richten; [...] Man versuche es daher
einmal, ob wir nicht in den Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daf}
wir annehmen, die Gegenstinde miissen sich nach unserer Erkenntnis richten® (Kri-
tik der reinen Vernunft I., Werke III., Wiesbaden 1975, S. 25; Vorrede zur 2. Auflage,
B XVI).

30



Es ist nicht verwunderlich, dass die konstruktivistischen Diskurse kriti-
sche Bedenken ausgelost haben, stellen sie sich doch bewusst gegen her-
kémmliche Denkwege und bestreiten die Existenz einer von menschlicher
Erkenntnis unabhingigen Wirklichkeit. Auch hat der zielgerichtete Schwenk
zu einer operativen Logik bzw. zu Niitzlichkeitserwigungen als ethischer
Handlungsorientierung Skepsis geweckt. Zur Vorbereitung auf ein Streitge-
sprich mit konstruktivistischen Konzepten eignet sich gut Thomas Nagels
Essay ,What is it like to be a bat? Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?“,* in
dem der Autor die reduktionistische Vorgehensweise in jenen Konzepten
diskutiert.

Nagels Essay, einer der ,am hiufigsten zitierten philosophischen Essays
des 20. Jahrhunderts“,” gehort zu den Stimmen derer, die das Unbehagen an
der Dominanz wissenschaftlich-technischer Perspektiven gegeniiber dem
Humanum bzw. den Phinomenen des Lebendigen in der Kultur zur Sprache
bringen. Durch die Reduktion des Bewusstseins und anderer psychischer
Phinomene auf empirisch nachweisbare physikalische Substanzen oder che-
mische Elemente lassen sich Empfindungen und Wahrnehmungen, Erlebnis-
se und Gefiihle weder erkliren noch verstehen. Nagels grundlegende These
lautet: ,Das Thema Bewusstsein macht das Leib-Seele-Problem praktisch
unlésbar.“** Was sich im menschlichen Bewusstsein erlebt und bewusst
wahrgenommen wird, kann nicht auf verborgene und unbewusste Vorginge
in Gehirn und Nervensystem reduziert werden. Was bei einem Individuum
an Kognitionen, Emotionen oder Motivationen auftritt: ,Immer erleben
psychisch gesunde Menschen sie als die Phinomene ihrer selbst- und welt-
bezogenen Psyche. Ich muss zuerst wissen, wer ich bin, was ich denke, wie
ich fithle und was ich will, um dann herauszufinden, wo, wie und weshalb ich
vielleicht durch unbewusste Motive und Tendenzen in meinem wirklichen

3 Ubersetzt und herausgegeben von Ulrich Diebl; Ditzingen 2016. Der Essay wurde
1974 erstmals vorgetragen. — Vgl. auch die Kommentare von Peter Bieri, in: DERS.
(HG.), Analytische Philosophie des Geistes (Bodenheim *1993) und DERS., Unter-
gribt die Regie des Gehirns die Freiheit des Willens?, in: CHR. GESTRICH/ TH. WA-
BEL (HG.), Freier Wille oder unfreier Wille?, in: Berliner Theologische Zeitschrift
Beiheft 2005, S. 20-36.

7 Vgl. DIEHL (2016), S. 65.

* NAGEL (2016), S. 7.

31



Verhalten und Handeln beeinflusst, eingeschrinkt bin oder behindert wer-
de.<”

Das Gedankenexperiment mit den Fledermiusen dient dazu, fiir die
sevidente Fremdartigkeit“ der Reflexion sensibel zu machen und an den
sengen sachlichen Zusammenhang zwischen dem philosophischen Problem
des Fremdpsychischen [...] und dem sog. Leib-Seele-Problem*“ zu erin-
nern*’. Nagel streitet gegen eine als wissenschaftlich vorgestellte Logik, die
Phinomene des Lebendigen bei Menschen wie Tieren auf neurobiologische
Vorginge zuriickfithrt und damit Lebendiges wie Sachen behandelt (Ten-
denz zur Verdinglichung). Damit ist keineswegs der ursichliche Charakter
von allem, was ist, bestritten. Im Gegenteil. Alles, was ist, hat hinreichende
Bedingungen oder Ursachen. Wissenschaftliches Vorgehen sollte aber unter-
scheiden zwischen objektiv-empirischer Erforschung und phinomenolo-
gisch-subjektiver Betrachtung. Das Wesentliche in Nagels Gedankengang
ist, dass es nicht um einen Vergleich zwischen Mensch und Tier geht, son-
dern um Wahrnehmung des Lebendigen und Spezifischen. ,Nur zwei tote
Organismen [...] kénnten psychisch ganz gleich sein, denn sie hitten beide
tiberhaupt keine psychischen Phinomene mehr. Zwei lebendige [...] Orga-
nismen in der wirklichen Welt hingegen nehmen immer schon verschiedene
Raum- und Zeit-Stellen ein, sodass sie von vornherein nicht mehr dieselben
Wahrnehmungen von den aktuellen raum-zeitlichen Verhiltnissen und
wahrnehmbaren Gegenstinden in ithrer Umwelt haben kénnen.“*' Offenheit
fir das ontologische Moment konnte den Blick fiir die Emergenz des Psy-
chischen tiber das Physische hinaus schirfen.

Schwierigkeiten bereitet die empirische Eingrenzung im konstruktivisti-
schen Horizont, die alles ausschliefit, was nicht messbar bzw. im biologi-
schen Rahmen nachweisbar ist. Es herrscht ein Zwang zur Anpassung, der
das Ambivalente oder Paradoxe im Lebensprozess vereinfacht und umdeu-
tet. Denn das ,konstruktivistische Ich® akzeptiert nur das, was sich in seiner
yInneren Welt, seinem ,Ego-Tunnel“** befindet. Die faktische Welt, auch
seine Leiblichkeit werden gleichsam abgespalten. Fithren ein derartiger An-

* DIEHL (2016), S. 67.

“ DIEHL (2016), S. 68.

“I DIEHL (2016), S. 78.

# Vgl. THOMAS METZINGER, Der Ego-Tunnel. Eine neue Philosophie des Selbst: Von
der Hirnforschung zur Bewusstseinsethik, Miinchen #2023.

32



satz und die implizierten Folgen nicht unvermeidbar zu seelischen Erkran-
kungen, fragt Thomas Fuchs?®

Der folgende Abschnitt skizziert die kritischen Anfragen von Thomas
Fuchs. Seine Kritik hat grundsitzlichen Charakter, weil die kognitiven Neu-
rowissenschaften mit einem ,funktionalistischen Konzept des Geistes als
eines Systems von Symbolen und Algorithmen, das vom Gehirn erzeugt
wird und die Welt intern reprisentiert® operieren.* D. h., das Verstindnis
von Wirklichkeit beruhe auf der dualistischen Trennung von mentaler und
physikalischer Welt. Wenn ,Bewusstsein® folglich nur als Ergebnis neurona-
ler Prozesse gelte, ist nach Fuchs die ,psychophysische Einbeit des Lebendi-
gen” verloren gegangen (S. 802). Im Gegensatz zu den ,entkdrperten Kon-
zepten des Geistes“ (S. 803) verfolgt Fuchs einen humanistischen Ansatz:
sals Lebewesen ist der Mensch weder nur von innen her erfahrene Subjekti-
vitit noch ein nur von auflen beobachtbares physiologisches System, son-
dern ein lebendiges, d.h. lebendes und erlebendes Wesen in Beziehung mit
anderen® (S. 802). Der ,Andere“ wird nicht als Sache, sondern als lebendige
Person wahrgenommen, ,die in ithrem Leib erscheint und sich ausdriickt®
(ibd.). Fuchs orientiert seine kritischen Uberlegungen an dem szientisti-
schen Modell von Thomas Metzinger, dem es nicht tiberzeugend gelingt, das
Problem des ,,Bewusstseins“ zu kliren.* Unter Berufung auf das alternative
Paradigma der ,verkorperten und enaktiven Kognition“ betrachtet Fuchs
Subjektivitit und Bewusstsein ,eingebettet in die Umwelt und ,enaktiv®
titig durch kontinuierliche Interaktion mit dieser Umwelt. Unser Verstind-
nis anderer beruht nicht auf psychologischen Erfindungen, sondern lebt von

# Vgl. THOMAS FUCHS, Wege aus dem Ego-Tunnel. Zur gegenwirtigen Bedeutung
der Phinomenologie, in: DZPhil 63 (2015), S. 801-823; 815ff. Seine Anfragen an den
Konstruktivismus im Horizont der digitalen Zeichenwelt hat Fuchs in ,Der Schein
des Anderen. Empathie und Virtualitit (in: DERS. [2022], S. 119-145) formuliert.

* FucHs (2015), S. 819. — Zitate werden direkt im Text ausgewiesen.

# Vgl. das lingere Zitat aus METZINGER (2023, S. 21f), an dem Fuchs (S. 803) seine
Kritik festmacht: ,Bewusstes Erleben gleicht einem Tunnel [...] Zuerst erzeugt unser
Gehirn eine Simulation der Welt, die so perfekt ist, dass wir sie nicht als ein Bild in
unserem eigenen Geist erkennen kénnen. Dann generiert es ein inneres Bild von uns
selbst als einer Ganzheit [...] Wir stehen also nicht in einem direkten Kontakt mit
der dufleren Wirklichkeit oder mit uns selbst [...] Wir leben unser bewusstes Leben
im Ego-Tunnel®.

33



»wechselseitiger leibliche(r) Resonanz und Empathie®, die immer schon
vorhanden sind (S. 804).

In diesem ,Konzept der Verkérperung® (ibd.) konvergieren zwei
sepistemische® Elemente: (a) die subjektive ,Erfahrung des gelebten Leibes
als Medium unserer Beziehung zur Welt und zu anderen®; beschrieben in der
Phinomenologie; (b) die ,,dynamische Interaktion des lebendigen [...] Or-
ganismus mit seiner Umwelt®; praktiziert in ,Konzepten der Verkdrperung
und des Enaktivismus (ibd.). Menschliche Existenz wird also in zweifacher
komplementirer Sichtweise thematisiert, als gelebter Leib und als lebendiger
Korper. Was die Beschreibung von Existenz weitergebracht hat, ist die Gro-
e ,Leib“. M.a.W., Existenz macht Erfahrungen, die sich gleichzeitig in ei-
nem ,impliziten und expliziten Modus [...] dem Leib, der wir sind, und dem
Koérper, den wir haben® anzeigen (S. 805). Demnach wire der ,Leib“ eine
Art , Treffpunkt“ oder ,,Umschlagstelle“ zwischen Innerlichkeit und Aufler-
lichkeit, Subjektivitit und Objektivitit, zwischen unbewusstem Fungieren
und bewusster Wahrnehmung oder zwischen Prozessen des Lebens und
Prozessen des Erlebens. Was in derartigen Erfahrungen epiphan wird, ist
nichts anderes als der ,,Prozess des Lebens selbst* (ibd.).*

Bei Fuchs kommt es zu einer kooperativen Verbindung von Philosophie
und empirischen Wissenschaften, insofern ,die Phinomenologie des pri-
reflexiven, impliziten oder stillschweigend gelebten Leibes* zur Geltung
gebracht wird und mit Perspektiven der verkorperten Intersubjektivitit zu-
sammengeht (ibd.). Der eingangs kritisierte Dualismus in den kognitiven
Neurowissenschaften ist damit im Ansatz iiberwunden. Denn das alternative
Modell macht nachvollziehbar, dass ,geistige Prozesse“ das fortsetzen, was
Lebensvorginge im Grunde ausmachen und sich nicht nur auf das Korperli-
che begrenzt. ,Bewusste Erfahrung [...] (ist) eine Manifestation des Le-

“ Diese philosophischen Uberlegungen zur Anthropologie erinnern an Ausfithrun-
gen von RUDOLF BULTMANN in ,Theologie des Neuen Testaments“ (Tiibingen
*1961), wo es im Paulus-Kapitel (§ 17 = S. 193ff) um den Begriff oo geht. Bult-
mann formuliert: ,der Mensch h a t nicht ein ,,sooma“, sondern er ist ,sooma‘
(S. 195). Und: Der Mensch ,heiflt ,sooma‘, sofern er sich selbst zum Objekt seines
Tuns machen kann oder sich selbst als Subjekt eines Geschehens, eines Erleidens
erfihrt. Er kann also ,sooma‘ genannt werden, sofern er ein Verhiltnis zu sich selbst
hat“ (S. 196 teilweise gesperrt). Aus dieser Strukturbeschreibung ergeben sich —
theologischer Hinsicht — Konsequenzen fiir ein sachgemifles oder verfehltes Selbst-
verstindnis.

34



bensprozesses als Ganzen“ (S. 806). Daraus ergibt sich ein umfassendes
Verstindnis von ,Bewusstsein®, das ,definiert ist durch seine intentionale
Gerichtetheit, Offenheit zur Welt und fortwihrende Selbstiiberschreitung®
(S. 807). Vor allem im Umfeld der phinomenologischen Reflexion ist die
Husserlsche Grundstruktur der ,Intentionalitit des Bewusstseins“ vertieft
worden. Zum einen durch das ,,prireflexive zur-Welt-Sein des Leibes“ (Mau-
rice Merlean-Ponty), zum anderen durch die ,reine Selbstaffektion des Le-
bens“ (Michel Henry). ,Demzufolge liegt der Exterioritit oder Selbstrans-
zendenz des Bewufitseins ein priintentionales, affektives Selbstsein zugrun-
de“ (ibd.). D. h., von Selbstsein muss gesprochen werden, wo elementares
Sich-selbst-Empfinden spiirbar wird. Im Bewusstsein geschieht ,Erleben®
oder das Zu-sich-Kommen des Lebens, m.a.W., ,in seiner Selbstaffektion
ebenso wie in seiner fortwihrenden Selbsttranszendenz* (ibd.). In biologi-
scher Hinsicht sind ebenfalls zwei Grundlagen des Erlebens namhaft zu
machen: die interne Selbstregulationen des Organismus als leibliche Selbstaf-
fektion oder ,Gefiihls der Lebendigkeit“ und die Interaktionen zwischen
Organismus und Umwelt, die das Gerichtetsein zur Welt hin begriinden
(ibd.).

Um die Primissen des hier vorgestellten Konzepts besser zu verstehen,
mul} das Lebensverstindnis niher betrachtet werden. Die fundamentale Er-
fahrung des In-der-Welt-Seins griindet u. a. in der primiren ,,Riumlichkeit
des gespiirten Leibes“, die durch leibliche Regungen oder Signale (z. B.
Hunger, Schmerz oder Miidigkeit) angezeigt wird. Subjektivitit ist damit als
yriumlich ausgedehnt® und ,,prinzipiell koextensiv, also gleich-riumlich mit
dem organischen Kérper® charakterisiert (S. 807f). Dies ist ein Gefiihl des
Lebendigseins, das im Hintergrund gegenwirtig ist und als ,préreflexive
Selbstaffektion in der Existenz ,Selbstgegenwart® oder ,Meinhaftigkeit®
aufbaut’. Vollstindig ist das ,Selbstempfinden® aber erst, wenn ihm ,der
gesamte Organismus als autopoietisches, sich selbst reproduzierendes Sys-
tem*“ als Basis ,korrespondiert” (S. 808). ,Dieses somatische Hintergrund-
empfinden setzt niemals aus.“ Jede Regung im Bewusstsein geht auf die In-
teraktionen von Gehirn und Korper zuriick.

¥ Fuchs sieht Ubereinstirnrnungen hinsichtlich der ,prireflexiven Selbstvertrautheit
des Subjekts als Basis aller reflexiven Selbsterkenntnis“ (S. 808 Anm. 14) mit den
Reflexionskonzepten der ,Heidelberger Schule® (Dieter Henrich und Manfred
Frank).

35



Zum Konzept der verkorperten Subjektivitit gehdrt weiterhin, dass es
auf einen Horizont von Méglichkeiten ausgerichtet ist bzw. in interaktive
Prozesse eingebunden ist, die jegliche Trennung zwischen Innen- und Au-
Renwelt hinter sich gelassen haben. Was das ,Ich“ wahrnimmt, ist immer
eine Funktion seiner Selbstbewegung und geht in die Handlungen ein, die es
vornimmt. Ubt das ,Ich“ eine Titigkeit aus, kommt der Antrieb dazu nicht
aus einem ,reinen“ Bewusstsein, sondern aus der verkérperten Interaktion
mit der Welt. Der Lebensprozess wird also immer unter dem ,Doppelas-
pekt“ verstanden, ,der Subjekt und Welt ebenso verbindet wie Gehirn, Kér-
per und Umwelt“ (S. 811). Daher wird gleichermaflen von der ,,Selbstaffek-
tion®, die sich im Lebensgefithl zum Ausdruck bringt, wie von der kontinu-
ierlichen ,Selbstiiberschreitung®, die konstitutive Basis des ,Ich® geschaffen.

Wird im Kontext der sozialen Kognition die Phinomenologie der ,,Zwi-
schenleiblichkeit“ (M. Merlean-Ponty) beachtet, gelangt man auch zu einem
alternativen Modell der Wahrnehmung des ,,Anderen®. Gefiihle oder Inten-
tionen ,Anderer nehmen wir ,unmittelbar in ihrem Ausdrucksverhalten
wahr® (S. 812). Mit dem Begriff ,Ausdruck® wird das benannt, ,was sich
zeigt und in diesem Zeigen selbst anwesend ist“ (ibd.). So ist auch der ,Leib“
des ,Anderen“ konkreter Ausdruck fiir ihn selbst und nicht nur ein stellver-
tretendes Symbol. Jede zwischenmenschliche Begegnung ruft eine Resonanz
bei den Beteiligten hervor. Unser Leib wird vom Ausdruck des ,Anderen®
,bewegt® oder affiziert. Es findet ein ,Wechselspiel von Ausdruck und Ein-
druck® (S. 813) statt. M.a.W., die Situation ist von ,Zwischenleiblichkeit®
geprigt. Fuchs unterstreicht, dass die Verbindung von ,Zwischenleiblich-
keit“ und ,Interaffektivitit“ ,aus phinomenologischer Sicht die Grundlage
der sozialen Wahrnehmung“ bilden (S. 814). Diese Basis wird in der Kind-
heit angelegt, ist vor jeder konzeptuellen Reflexion ,vorhanden® und ermég-
licht das ,empathische Verstehen® ,,des Anderen / der Anderen®. Dass diese
Schlussfolgerung entscheidend fiir ,gelingendes Leben sein kann, zeigt der
Psychiater am Beispiel verschiedener seelischer Stérungen (S. 815-819). — Es
diirfte deutlich geworden sein, dass Thomas Fuchs sowohl mit seiner Argu-
mentation gegeniiber neurobiologischen und sozialen Kognitionskonzepten,
als auch mit dem phinomenologisch basierten Reflexionen zur verkérperten
Subjektivitit Denkanst6fle gegeben hat, die im Diskurs iiber das ,Selbst®
und sein Verhiltnis zu den ,Anderen® bzw. die Rolle des ,Geistes“ im ,,Pro-
zess des Lebens* beriicksichtigt werden sollten.

36



Im Folgenden noch weitere Beobachtungen zum hermeneutischen Selbstver-
stindnis im konstruktivistischen Horizont und ein themabezogener Ausflug in
die Lyrik der Barockzeit.

Im Selbstverstindnis des Konstruktivismus ist nicht vorgesehen, dass
er, nachdem die traditionellen Orientierungslinien entmachtet worden wa-
ren, die fundamentale Rolle des Navigators iibernehmen soll. Dass die meta-
physische Frage abgewiesen wurde, geschah nicht, um den konstruktivisti-
schen Ansatz in die entstandene Liicke zu setzen. Nun ist aber evident, dass
konstruktivistisches Denken normative Funktion in Orientierungs- und
Handlungswissenschaften (Erziehungswissenschaften, Psychotherapie, Sozi-
alarbeit, Managementschulung) ibernommen hat.” Vielfach bleibt in diesem
Prozess ungeklirt, wie das Verhiltnis zwischen den auf Erkenntnis und
Handlung gerichteten Theorien abgestimmt ist.* Ohne sachkritische Refle-
xion wird der konstruktivistische Ansatz in popularisierten Formen der
Selbstsorge und -pflege mit einer quasi-religidsen Aura ausgestattet. Dort,
wo Selbstoptimierung, Selbstverwirklichung, Selbstregulation oder Empow-
erment (Neuroenhancement) im Zentrum stehen, geht es nicht nur um
punktuelle Behebung von Defiziten, sondern auch um die Uberzeugung,
dass dem eigenen Selbst eine unwiderstehliche Kraft innewohnt, die alle
Hindernisse iiberwindet. Die Frage, woher das Syndrom der ,Selbstwirk-
samkeitserwartung® (Albert Bandura) seine Dynamik bezieht, fithrt u. a. auf
das weite Feld der ,interaktiven Kommunikation®, genauer, zur sog. Sprech-
akttheorte, die vor Jobn L. Austin 1955 mit seinem Essay ,,How to do Things

*# Man denke nur an die Resonanz, die Paul Watzlawick mit seinen Publikationen
hervorgerufen hat; u. a. Menschliche Kommunikation. Formen, Stérungen, Parado-
xien (mit Janet H. Beavin, Don D. Jackson), Bern/ Stuttgart/ Wien *1974; Lésungen.
Zur Theorie und Praxis menschlichen Wandels (mit John H. Weakland, Richard
Fisch), Bern/ Stuttgart/ Wien, 1975; Die Moglichkeit des Andersseins. Zur Technik
der therapeutischen Kommunikation, Bern/ Stuttgart/ Wien 21982; Miinchhausens
Zopf oder Psychotherapie und ,Wirklichkeit‘. Aufsitze und Vortrige, Bern 1988.

¥ M.a.W., der Sozialkonstruktivismus trigt einen Widerspruch bzw. ein ,Selbstan-
wendungsproblem® (Rainer Schnell) in sich, das den Riickgriff auf seine Argumenta-
tion delegitimiert. Wenn der ,,Wirklichkeit, die ein ,,Ich“ konstruiert, keine Objekti-
vitit zukommt, ist es eigentlich unméglich, sie zu einem begriindenden Faktor fiir
seridse Mafinahmen zu machen.

37



with Words“® auf der Grundlage von spezifischen Redeformen bei Gericht
oder in religiésen Zusammenhingen vorgestellt hat. Wenn z. B. ein Paar sich
einander verspricht und eine liebende Gemeinschaft konstituiert, werden
Worte gesprochen, denen zugleich Tatcharakter innewohnt. Wird dieses
linguistische Modell jedoch generalisiert und jedwedem Sprechen unterlegt,
ist der Weg zu fragwiirdiger Verwendung nicht weit.

Sobald die Frage nach dem ,Selbst“ und der Begegnung des ,Ich“ mit
»~Anderen® thematisiert wird, zeigt sich, in welche Problematik die Aporie
der ,metaphysischen Liicke* das Individuum fithrt. Denn nach konstrukti-
vistischem Ansatz hat der ,Andere“ keine Chance, als er selbst zu erschei-
nen. Er tritt als fremdes Element in den Horizont des ,, Ich®, das den ,Ande-
ren“ konstruiert bzw. anpasst. Denn das ,Ich“ sucht in der Form Bestiti-
gung seiner selbst, dass es die Situation nach seinen Vorstellungen gestaltet,
d.h., alles beseitigt, was bedroht oder Angste hervorruft. Darunter rangiert
auch der Aufbau einer sympathetischen Atmosphire. Ob eine derartige Situ-
ation ,Begegnung® genannt werden kann, ist eine berechtigte Frage. Bertolt
Brecht hat dazu mit einer seiner ,,Geschichten vom Herrn Keuner® einen
Denkanstof geliefert: ,Was tun Sie“, wurde Herr K. gefragt, ,wenn Sie einen
Menschen lieben?“. ,Ich mache einen Entwurf von ihm®, sagte Herr K.,
yund sorge dafiir, dafl er ihm dhnlich wird.“ ,Wer? Der Entwurf?“ ,Nein,
sagte Herr K., ,,der Mensch.“*!

Aus den kritischen Beobachtungen kann festgehalten werden, dass ein
»Ich®, das auf sich beschrinkt bleibt, zwangsliufig zu einer gestérten Ein-
stellung zu sich und seiner Umwelt gefithrt wird. Indem das ,,Ich“ sich selbst
als absoluten Referenzpunkt der Wirklichkeit setzt, wird es weder sich noch
den ,Anderen“ gerecht. Gefangen in narzisstischen Strukturen wird jeder
Versuch der Selbst-Setzung zu einem Gewaltakt. Wie kénnte eine Befreiung
aus der Selbstermichtigungsfalle gelingen? Vielleicht kénnte ein Blick in die
literarische Tradition die Reflexion anregen?

Die Frage, wie das ,Ich® sich zu dem stellt, was gemeinhin ,,Wirklich-
keit“ genannt wird oder welche Einflussméglichkeiten dem ,,Ich® im Kon-
text der Lebenswelt gegeben sind, hat schon frithere Generationen umge-

*® Oxford 1975. Vgl. auch SVEN STAFFELDT, Einfithrung in die Sprechakttheorie,
Tiibingen 2008; CLAUS ERHARDT/ HANS JURGEN HERINGER, Pragmatik, Paderborn
2011.

>! BERTOLT BRECHT, Kalendergeschichten, Frankfurt/ Main u. a. 1967, S.161.

38



trieben. Mit den Gegebenheiten der conditio humana, dem kulturellen Wis-
sen der Epoche und den existentiellen Fundamenten hat z. B. der Dichter
Paul Fleming (1609-1640)* in dem Sonett ,An Sich* sein Selbstverstindnis
zur Sprache gebracht. Es antwortet souverin auf die von Krieg, Pest und
Verlust bergender Gewissheit geprigte Lebens-Situation. Gleich in der ers-
ten Zeile markiert das zweifache ,dennoch“ entschlossenen Widerstand
eines ,,Ich, ,das sich nicht nehmen lassen will, was ihm nicht genommen

werden kann“:*

»Sei dennoch unverzagt, gieb dennoch unverloren,
weich keinem Gliicke nicht, steh® hoher als der Neid,
vergniige dich an dir und acht* es fiir kein Leid,
hat sich gleich wider dich Gliick, Ort und Zeit verschworen.

Was dich betriibt und labt, hat Alles fiir erkoren,

nimm dein Verhingniiff an, lass® Alles unbereut.

Tu, was getan muf} sein, und eh® man dirs gebeut.
Was du noch hoffen kanst, das wird noch stets geboren.

Was klagt, was lobt man doch? Sein Ungliick und sein Gliicke
Ist thm ein jeder selbst. Schau alle Sachen an,
dif} Alles ist in dir. Laf§ deinen eitlen Wahn,

und eh‘ du férder gehst, so geh® in dich zuriicke.
Wer sein selbst Meister ist und sich beherschen kann,
dem ist die weite Welt und Alles untertan.“>*

Was an diesem Diskurs ,de se ipso ad se ipsum® (Anna Maria Carpi) be-
sticht, ist die Dialektik von Selbstbehauptung und Selbstdisziplin,* Selbst-

vertrauen und Gottvertrauen, die in Reflexion und Existenz sich der freiheit-

>2Zu Leben und Werk von Paul Fleming vgl. KLAUS GARBER, Lyrisches Ingenium im
Kontext der sichsischen Liedtradition. Ein Portrit Paul Flemings (2009), in: DERS.,
Literatur und Kultur im Deutschland der Frithen Neuzeit, Paderborn u.a. 2017,
S. 668-685; ferner STEFANIE AREND und CLAUDIUS SITTIG (HG.), Was ein Poet
kann! Studien zum Werk von Paul Fleming (1609-1640), Berlin/ Boston 2012.

> GARBER (2017), S. 685.

> PAUL FLEMING, Deutsche Gedichte, hrsg. von VOLKER MEID, Stuttgart 2000,
S. 114

> Vgl. WiLHELM KUHLMANN, Selbstbehauptung und Selbstdisziplin. Zu Paul Fle-
mings ,,An Sich“ (1980), in: DERS., Vom Humanismus zur Spitaufklirung, Tiibingen
2006, S. 500-505.

39



lichen Méglichkeiten wie der dankbaren Heteronomie erfreut. Das ,Ich®
verbindet mit vernunftgeleiteter ,Selbstbesinnung® zugleich ,Selbstsorge®
und Ermutigung fiir ,Andere®. Die an das ,,Selbst* gerichteten Aufforderun-
gen zielen auf die im Menschen angelegten Méglichkeiten Krifte und die
sinnere Resistenz“* als Bundesgenossen in widrigen Zeiten.

Zu den Wurzeln von Flemings Selbstverstindnis gehort neben dem
Neostoizismus®” ohne Zweifel das existentielle Gegriindetsein in der ,,provi-
dentia divina“,*® eine der intellektuellen Reaktionen des barocken Protestan-
tismus auf die Bedrohungen der Epoche. Davon handelt in konfessorischem
Ton und mit parakletischer Tendenz Flemings Lied ,,/n allen meinen Taten*.

,In allen meinen Taten / lafl ich den Hochsten raten,
der alles kann und hat; / er muf zu allen Dingen,
soll’s anders wohl gelingen, / mir selber geben Rat und Tat [...]

So sei nun, Seele, deine / und traue dem alleine,
der dich geschaffen hat. / Es gehe, wie es gehe,

dein Vater in der Hohe, / der weifl zu allen Sachen Rat“ >

> KUHLMANN (2006), S. 502.

>7 Ausfiihrlicher KUHLMANN (2006), S. 501f.

% Zum Topos ,providentia divina“, besonders im reformatorischen Horizont, s.
HERMANN DEUSER, Art. Vorsehung, in: TRE 35 (2003), S. 302-323; 307ff. — Von
diesem theologischen Fundament her hat Fleming die Ode ,Laff dich nur nichts
nicht tauren® entworfen: [...] Wie Gott es fiigt, so sei vergniigt, / mein Wille! / Was
willst du heute sorgen / Auf morgen? / Der Eine / Steht allem fiir, / der giebt auch
dir / das Deine [...]; in: FLEMING (2000), S. 58. — Vgl. auch INGRID SCHURK, ,sey
dennoch unverzagt“. Zwei barocke Sonette von der Bewiltigung des Schicksals, in:
Aus der Welt des Barock, hrsg. v. R. ALEWYN U. A,, Stuttgart 1957, S. 56-68.

> Das (siebenstrophige) Lied findet sich bis heute im ,Evangelischen Gesangbuch*
unter Nr. 368. Johann Sebastian Bach hat es seiner gleichnamigen Chorkantate (BWV
97) zugrunde gelegt. — Flemings Persénlichkeit bliebe unvollstindig, wenn nicht sein
dichterisches Schaffen im Bereich der ,poemata amatoria® erwihnt wiirde. Als Bei-
spiele seien genannt: ,Ein getreues Herze wissen“ und ,,Wie Er wolle gekiisset sein®
(in: FLEMING [2000], S. 121 und 77); vgl. WILHELM KUHLMANN, Ausgeklammerte
Askese, in: DERS., (2006), S. 512-518; BEATE HINTZEN, Sprache der Liebe, Sprache
der Freundschaft, Sprache des Glaubens. Zur Interferenz der Diskurse in Paul Fle-
mings Dichtung, in: ST. AREND/ C. SITTIG [HG.] (2012), S. 159-180.

40



Im Aufbau dieser Studie iibernimmt der erste Te:il die Aufgabe, die tiefe
Verwurzelung der anthropologischen Grundfrage ,Was ist der Mensch?“
bzw. die Suche nach dem Selbstbewusstsein im Horizont der deutsche Kul-
tur- und Mentalititsgeschichte anzusprechen. Trotz der thematischen Ein-
grenzung wird dem Blick in den Kontext vor und nach dem Ersten Welt-
krieg viel Raum gegeben. In Sonderheit geht es darum, die Noétigung zur
Selbst-Konstitution als treibendes Motiv fiir die Aktivititen in Denken und
Handeln wahrzunehmen. Angetrieben durch die als Zusammenbruch und
Sinnverlust erfahrene Zeitenwende wurden Reformprojekte geboren und
tiberraschten revolutionire Aufbriiche. Vor der Kulisse jener Krisenzeit wird
dann der ,Kilte-Habitus“ thematisiert, dem die Erlésung aus der Verloren-
heit des ,Ich“ und damit der Gewinn von Selbstgewissheit anvertraut wurde.

Wenn in dieser Studie von Hermeneutik die Rede ist, signalisiert Vf.,
dass er sich der theologischen ,Marburger Tradition® (Rudolf Bultmann,
Hans Jonas, Ernst Fuchs, Eberbard Jiingel) verpflichtet weify. Des ungeachtet
sel auf eine Lese-Erfahrung hingewiesen, die den Horizont des hermeneuti-
schen Bewusstseins bereichert hat. Der englische Historiker Quentin Skin-
ner geht in seinem Aufsatz ,Meaning and Understanding in the History of
Ideas“® auf die Korrelation von Text und Kontext ein, um Ziele des histori-
schen Verstehens und Gefahren, die auf dem Weg dorthin auftreten kénnen,
zu diskutieren.

Der Verstehensprozess hat es mit einem autonomen Text und dem ent-
sprechenden Kontext zu tun. Skinner geht zuerst auf das (begrifflich weit
gefasste) Phinomen Text ein, den er als ,selfsufficient und mit ,fundamen-
tal concepts oder ,ideas“ bestiickt vorstellt (S. 4ff). Es ist kaum zu umge-
hen, dass Leser oder ,observer” ihre Raster an das Wahrgenommene/ Gele-
sene herantragen. Denn: ,,we can only classify the unfamiliar in Terms oft he
familiar” (S. 6). Auf diese Weise entsteht ,asymmetry“ zwischen ,signifi-
cance” und ,,meaning® ,in a given statement or other action, and the mean-
ing of that action itself“ (S. 23).

Bei Textauslegungen heiflt die Zielvorgabe: ,understand the relation be-
tween what a given writer may have said, and what he may be said to have
meant by saying what he said“ (S. 31). Darum sollte weniger die Semantik
der Worte als vielmehr ihr Gebrauch untersucht werden (vgl. S. 37). Hier
kommt der Kontext ins Spiel, insofern durch ithn Erklirungen geliefert wer-

% In: History and Theory, 8 (1969), p. 3-53.

41



den. Auf welchen Typ von Gesellschaft reagiert VI.> Welche kulturellen
Zusammenhinge, religidsen Hintergriinde, politischen Krifte o. 4. kdnnen
hineingespielt haben? Skinner formuliert als erste Konklusion: , The under-
standing of texts [...] presupposes the grasp both of what they were intends
to mean, and how this meaning was intended to be taken.“ (S. 48) Dabei ist
zu beachten, dass der Kontext nicht zum Determinanten dessen, was gesagt
wurde, erhoben werden darf. Eine zweite Konklusion sagt: ,,Any statement
[...] is inescapably the embodiment of a particular intention, on a particular
occasion, addressed to the solution of a particular problem, and thus specific
to this situation in a way that it can only be naive to try to transcend.”
(S. 50) Und mit Anspielung auf ein Dictum von Collingwood: ,,There sim-
ply are no perennial problems in philosophy: there are only individual an-
swers to individual questions. (Ibd.) M.a.W., historische Texte geben keine
praktischen Anweisungen fiir die Gegenwart. Was von der ,history of ideas“
zu lernen ist, ist ,not the essential sameness, but rather the essential variety
of moral assumptions and political commitments®; und: ,we must learn to
do our thinking for ourselves“ (S. 52).°" In dieser Hinsicht ist iibrigens eine
bemerkenswerte Parallele zwischen E. Stein und Q. Skinner in der Einschit-
zung hermeneutischer Arbeit zu beobachten. Steins Vorwort zu ,Potenz und
Akt. Studien zu einer Philosophie des Seins“ setzt eindeutige Akzente.®
,Der Geisteswissenschaftler darf zufrieden sein, wenn er den inneren Zu-
sammenhang einer in sich geschlossenen Gedankenwelt aufgedeckt hat und
den Motivationen vom Fundament zum Giebel nachgehen kann. Das ist das
JVerstindnis‘, das von ithm zu verlangen ist. Philosophisch verstehen ist et-
was anderes.“®

In dem Mafle, wie das Individuum sich seiner selbst bewusst wurde und
keine Riicksicht auf dogmatische oder sozio-kulturelle Vorgaben nahm,
hoffte das ,Ich sich als absolute Instanz zu behaupten. Den enthusiasti-
schen Aufbriichen zum Trotz blieb die Selbstermdchtigung des Ich (Autopoi-

1 Zu Quentin Skinner vgl. HENK DE BERG, Kontext und Kontingenz. Kommunika-
tionstheoretische Uberlegungen zur Literaturhistoriographie, Opladen 1995, S. 11ff;
D. TIMOTHY GOERING (HG.), Ideengeschichte heute: Tradition und Perspektiven,
Bielefeld 2017.

2 Vgl. ESW XVIII (1998), S. 3ff. Edith wollte sich 1931 mit dieser Schrift, in der sie
aus phinomenologischer Sicht die Philosophie des Thomas von Aquin interpretiert
hatte, habilitieren.

© A.a.0, S. 4. Zur Fortsetzung des Zitats s. u., Anm. 612.

42



esis) eine Reprise frithromantischer Attitiiden bzw. eine suggestive Verhei-
Bung ohne Erfiillung. Adornos Reflexionen kénnen ohne Schwierigkeiten in
den Kontext dieser Interpretationslinie gebracht werden, weil die Gefahr des
»Kilte-Habitus“ fiir eine offene Gesellschaft und ebenso fiir das handelnde
,Ich® evident sind.

Lange Zeit sah es in den Jahren der Weimarer Republik aus, als sei noch
keine Entscheidung gefallen, als befinde man sich in einer Klirungs-Phase,
die neusachlich und kithl durchgestanden werden kénnte. Nur wenige Zeit-
genossen hatten mit der Moglichkeit gerechnet, dass ein ,Geist des Unbe-
dingten® die Macht an sich reiffen wiirde. Der Maler Richard Oelze war ande-
rer Ansicht. Er zeigt in seinem Gemilde ,Erwartung® (1936),%* dass lingst
mentale Weichenstellungen vollzogen waren und dass das kommende Unheil
die Individualitit der Menschen unterwandert hatte.

Richard Oelze, Erwartung (1936)

¢ Vgl. RENATE DAMSCH-WIEHAGER, Die ungewisse Gegenwart des Kommenden,
Frankfurt/ M. 1993. — Zu denen, die friih Stellung zum Zeitgeschehen bezogen ha-
ben, gehorten u. a. KONRAD HEINEN (Geschichte des Nationalsozialismus: die Kar-
riere einer Idee, Berlin 1932) und LUDWIG MARCUSE (Die Erhebung der Christen, in:
Die Sammlung. Literarische Monatsschrift unter dem Patronat von André Gide,
Aldous Huxley, Heinrich Mann; hg. v. Klaus Mann, 1 [1934], S. 339-354).

43



