
      
      

      
      
      [image: ]

      
   
      
         
         

         
         
            
            Falko Blask

               
               Ariane Windhorst

               
            

            
            Zeitreisen

            
            Die Erfüllung eines Menschheitstraums

            
            [image: ]

            
         

         
      

   
      
         
         

         
         Inhaltsverzeichnis
            
         

         
         
            
            Einleitung

            
            I. Der Traum von der Zeitmaschine

            
            1. Der Meister und seine Jünger

            
            2. Die ideale Zeitmaschine

            
            II. Der Mythos lebt

            
            3. Zeitagenten am Ende des Universums

            
            4. Das Fernsehen als Zeitmaschine

            
            5. Stargates und Time Tunnels

            
            6. Unendliche Geschichten und unerklärte Phänomene

            
            7. Ernste Spiele – Zeitmaschinen für Aussteiger

            
            8. Traumzeit, Ewigkeit und Zeitenwanderer

            
            III. Zeitreisen des Geistes

            
            9. Der Körper bleibt zu Hause

            
            10. Zeit ist eine Illusion

            
            11. Surfing on the Timeline

            
            IV. Technologie der Zeitmaschine

            
            12. Vergangenheit – Gegenwart – Zukunft

            
            13. New Scientists und russische Genies

            
            14. Hardware

            
            15. «Physik muss sich an der Wirklichkeit orientieren» – Die skeptische Perspektive 


            
            16. Finden Zeitreisen bereits statt?

            
            17. Schneller als das Licht

            
            18. Sind sie längst unter uns?

            
            Epilog

            
            Anmerkungen

            
            Literaturverzeichnis

            
            Bildnachweis

            
         

         
      

   
      
         
         

         
         
         
            
            Einleitung

            
         

         
         Die gute Nachricht gleich zu Beginn: Zeitreisen sind möglich!

         
         Und nun die unangenehme Nachricht: Wir raten dringend von allen Versuchen, Zeitreisen zu unternehmen, ab. Sie sind gefährlich
            für Körper und Geist, bedrohen die Ordnung auf der Erde und im Universum und können uns den Spaß an dem verderben, was wir
            unser ganz normales abenteuerliches Leben im Hier und Jetzt nennen.
            
         

         
         Schon völlig unabhängig von irgendwelchen mechanischen Zeitmaschinen kann der Mensch sein eigenes Gehirn dazu nutzen, durch
            die Dimensionen und Zeiten zu schlüpfen, Parallelwelten zu erkunden und im Restaurant am Ende des Universums einen Drink zu
            bestellen. Aber auch diejenigen, die von einer Maschine träumen, in die sie einsteigen können – Tür zu und ab durch die Mitte –, haben eine Chance. Sie müssen sich nur noch ein wenig gedulden: Die vorgeschlagenen Apparaturen sind bislang leider weder
            von Patentämtern noch von technischen Überwachungsvereinen abgesegnet worden.
            
         

         
         Die Sehnsucht nach Zeitmaschinen entspringt einem inneren Auftrag: Wir sind schließlich Nachfahren von Nomaden und in vielerlei
            Hinsicht wollen wir immer noch gern woanders sein als dort, wo wir uns gerade befinden. Immer auf der Suche nach einem besseren
            Ort treibt es uns weiter. Das Hier und Jetzt genügt uns nicht – selbst wenn es gemütlich, warm und trocken ist, fragen wir
            uns, ob wir nicht anderswo noch besser aufgehoben wären.
            
         

         
         In Zeiten von Not und Gefahr, ohne Hoffnung auf Besserung, wünschen wir uns nur eins: Nichts wie weg! Diesem elementaren und mit dem Fortschreiten der Lebenszeit immer stärker drängenden
            Impuls des Menschen sind durch seine scheinbar dreidimensionale Existenz jedoch tragische Grenzen gesetzt. Warum bloß dieses
            Jahrhundert, seufzen sowohl Nostalgiker als auch Zukunftsfreaks.
            
         

         
         Und fast alle klagen: Wir haben so viel falsch gemacht, wenn wir doch bloß die Zeit zurückdrehen könnten und eine zweite Chance
            bekämen, dann …
            
         

         
         … würden wir die Umwelt nicht zerstören.

         
         … würden wir Kriege verhindern.

         
         … würden wir unsere Ehe retten.

         
         … könnten wir die Weltmeisterschaft von 2002 doch noch gewinnen.

         
         Wir können jeden Punkt auf diesem Planeten erreichen, und irgendwann dürfen (oder müssen) wir ihn sogar verlassen. Aber die
            Zeit haftet an uns wie eine Haut, sie umgibt uns wie das Meer den Wal. Manchmal, in ganz besonderen Momenten, springen wir
            für einen Augenblick aus ihr heraus – mehr aber auch nicht. Sie gibt uns niemals frei, wir sind lebenslänglich inhaftiert.
            Das fordert uns heraus, provoziert unseren Widerstand. Die Suche nach dem Paradies oder nach außergewöhnlichen Erfahrungen,
            die das Dasein transzendieren, ja, sogar religiöse Motive sind letztlich der Sehnsucht entsprungen, die Zeitlichkeit des Daseins
            zu überwinden – nicht nur auf der Zeitwelle zu surfen, sondern den ganzen Strom beliebig rauf- und runterzugondeln.
            
         

         
         Am Ende der Liste steht dann vielleicht der Wunsch, Herr über Leben und Tod, das Schicksal und obendrein den Rest der Welt
            zu sein. In allererster Linie aber Meister des eigenen Daseins. Was sollte man schließlich auch sonst im Diesseits tun? Wozu sind wir denn sonst hier? Da wir nun einmal in diese Zeit geworfen wurden – warum auch immer –, wollen wir sie dehnen, kneten, zwirbeln und stauchen – so lange, bis sie endlich nachgibt, bis ein Riss entsteht oder eine
            Lücke, durch die wir hinausschlüpfen können.
            
         

         
         Ob wir das mit auf einem Fluxkompensator montierten Bügeleisen und pulsierenden elektromagnetischen Feldern bislang ungeahnter
            Qualität anstellen oder uns dazu in einen Bewusstseinszustand versetzen, den die Krankenkasse keineswegs gutheißt, ist egal
            – Hauptsache, wir gehen auf die Reise.
            
         

         
         Warum dieser Aufwand mit der Zeit? Weil sie da ist, könnte man in Anspielung auf Everest-Bezwinger Edmund Hillary behaupten,
            und das kommt dann unserer Theorie schon sehr nahe: Wir haben das dringende Bedürfnis, durch die Zeit zu reisen, einfach weil
            wir diese verrückte Idee davon haben, weil unser Geist sich an dem Gedankenexperiment berauscht und weil langweilige Vernunftapostel
            notorisch behaupten, es sei gar nicht möglich. Nur, weil es noch keiner geschafft hat? Pah, früher dachte man auch, Fliegen
            sei unmöglich. Intuitiv wissen wir nämlich spätestens nach dem Erwachen aus unserem ersten fantastischen Traum, dass allein
            schon das nackte Bewusstsein mehr vermag, als uns die Naturgesetze der materiellen Welt glauben machen. Und auch die Idee
            der Zeitmaschinen-Hardware provoziert den Erfindergeist weit über die Anforderungen der stagnierenden Industriegesellschaft
            hinaus. Beiden Universen – dem des zeitreisenden Bewusstseins, aber auch dem der Physik und ihrer konkreten Technik – haben
            wir Raum gegeben, um sie letztlich vielleicht sogar zu einer Fusion zu bewegen, an deren Ende Maschine, Mensch und Zeit einen
            harmonischen Schwingungszustand miteinander eingehen.
            
         

         
         Am Anfang allen Nachdenkens über die Stellung des Menschen in der Zeit erscheint es noch sonnenklar: Bis in die letzte Hautfalte und das Innerste unserer Knochen bestehen wir aus Materie,
            die bereits bei der Entstehung des Universums vorhanden war und den Urknall live miterlebt hat. Minimale Introspektion verrät
            uns, dass es wohl mindestens ein Bewusstsein gibt, nämlich unser eigenes – mit seinen uns immer wieder verblüffenden Möglichkeiten.
            
         

         
         Warum sollte dieses Bewusstsein nicht mit einem anderen denkbaren, das ziemlich allmächtig ist, so manches gemeinsam haben?
            Vielleicht ist unser kleines Bewusstsein wie alles andere sogar ein Teil davon? Warum sollte die Information in den kleinsten
            Teilchen, aus denen wir bestehen, nicht für unseren Geist zu entschlüsseln sein und damit einige Milliarden Jahre Geschichte
            des Universums? Warum soll es unmöglich sein, herauszufinden, was vor dem Urknall war?
            
         

         
         Dass auch die widerspenstigen Eigenheiten des Universums uns sehr nahe sind, deutet bereits eines der Urprinzipien der hermetischen
            Philosophie an, das Hermes Trismegistos, früher Thot, dem ägyptischen Gott des Mondes und der Zeit, zugeschrieben wird: «Wie
            oben, so unten.» Der Makrokosmos findet seine Entsprechung im Mikrokosmos, das Kleine und das Große entsprechen sich, korrespondieren
            sogar, heißt es.
            
         

         
         Einige Jahrhunderte später wurde aus der dezenten Andeutung eine komplexe holistische Naturphilosophie, deren Feldtheorie
            auch Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereinheitlichte. Auch die Ansprüche der denkenden Wesen stiegen immens: Grenzen
            sind nicht erlaubt, Grenzen existieren nicht, fordert etwa Bewusstseinsforscher John C. Lilly und hält im Bereich des Geistes schlichtweg alles für möglich.
            
         

         
         Und die fiktive Figur «Q» aus der Fernsehserie Star Trek – das nächste Jahrhundert, eine nahezu allmächtige Person aus einer Welt, die in der Serie «Kontinuum» genannt wird und jenseits aller denkbaren Welten liegt, hat einen gutgemeinten Ratschlag
            für die Menschen: «Verlegen Sie sich auf die Erkundung unbekannter Möglichkeiten der Existenz!»
            
         

         
         Herauszufinden, ob es von Erfolg gekrönt sein kann, dieser Aufforderung nachzukommen, dafür soll dieses Buch das physikalische,
            philosophische, psychologische und handfeste Rüstzeug liefern. Das Ergebnis muss jeder selbst beurteilen. Doch wir sagen es
            noch einmal: Nach allem, was wir wissen, können wir keinesfalls eine Empfehlung aussprechen, sein Leben damit zu verbringen,
            durch die Zeit reisen zu wollen – wenn es tatsächlich funktioniert, dann erst recht nicht: Es ist viel zu gefährlich!
            
         

         
      

   
      
         
         

         
         
         
            
            I. Der Traum
von der Zeitmaschine

            
            Annäherung an ein Phänomen

            
         

         
         
         
      

   
      
         
         

         
         
         
            
            1. Der Meister und seine Jünger

            
            H. G. Wells und die Folgen

            
         

         
         «‹Denn alles bis zu diesem Augenblick ist eine Geschichte›,  sagt Tyler, ‹und alles von nun an ist eine andere Geschichte.  Dies ist der größte Augenblick unseres Lebens.›» 

         
         Chuck Palahniuk, Fight Club 

         
          

         
         Die Idee, dass Zeit weder absolut ist noch linear verläuft, war schon im ausgehenden 19. Jahrhundert nicht neu. Immanuel Kant hatte bereits die Subjektivität der Zeitanschauung postuliert und der Zeit objektive
            Realität abgesprochen. In ihrer ordnenden Funktion ermöglicht Zeit erst Erfahrung und Erkenntnis. Raum und Zeit sind nach
            Kant reine Anschauungen, die den empirischen Anschauungen zugrunde liegen, und somit «bloße Formen unserer Sinnlichkeit»1.
            
         

         
         Mit dem Siegeszug der nicht-euklidischen Geometrie bahnte sich bereits das abstrakte multidimensionale Denken an. Und der
            Philosoph Gustav Theodor Fechner, Erfinder der experimentellen Psychologie und Psychophysik, schloss 1846 anhand einfacher
            Gleichnisse von Leinwandprojektionen und laufenden Kugeln erstmals auf ein vierdimensionales Weltbild.1*

         
         Die Literatur zog nach. Schon 1889 schickt Mark Twain in Ein Yankee an König Artus’ Hof seinen Helden Hank Morgan mit einem Schlag auf dessen Kopf ins sechste Jahrhundert; Charles Dickens lässt Geizhals Scrooge
            dank eines Weihnachtsgeistes ebenfalls in Vergangenheit und mögliche Zukunft blicken. Raufereien und Geister sollten als Konkurrenz
            um den Titel «Erste Zeitmaschine» allerdings außer Konkurrenz laufen. Denn der große Visionär und von Krankheiten gepeinigte
            Sozialutopist Herbert George Wells war schließlich der Erste, der 1895 eine Apparatur ersann, die die aktive Reise durch die
            Zeit ermöglicht – und zwar in beide Richtungen, was selbst für moderne Physiker eine noch größere Herausforderung wäre, als
            nur mal kurz in der Vergangenheit vorbeizuschauen. Adalbert von Chamissos Dampfross (1830 erdichtet) überholt zwar ebenfalls die Zeit, und Edward Page Mitchell lässt 1881 seine Protagonisten mit Hilfe einer
            alten Wanduhr in der Zeit zurückreisen, aber der willentliche Schöpfungsakt einer Maschine, die die Zeit beherrscht, ist eine
            originäre Wells-Erfindung. Er traf damit präzise den Geist des Jahrhunderts, über den der englische Literaturwissenschaftler
            und Wells-Experte Elmar Schenkel schreibt: «Das 19. Jahrhundert ist das erste, das die Raumreise durch Zeitreisen ergänzt, vielleicht, weil es eng wurde auf der bekannten Kartographie.
            Ist es nicht der Traum, so doch etwas Maschinenähnliches, das die frühen Spiele mit der Zeit ermöglicht; vielleicht ein Hinweis
            auf die Verwandtschaft von Traum und Maschine.»2 Schenkel verweist in diesem Zusammenhang vor allem auf Lewis Carroll, einen frühen Großmeister des Paradoxen, der in seinem
            Roman Sylvie und Bruno 1889 eine magische Uhr vorstellt, durch deren Manipulation man die Zeit zurückdrehen kann.
            
         

         
         Wells’ Vehikel ähnelte aber wohl eher einem zu breit geratenen Fahrrad als einem Konstrukt, in dem Teilchenbeschleuniger oder
            energiereiche Laser verbaut sein könnten – wie sie heutige Wissenschaftler in Zeitmaschinen installieren würden.
            
         

         
         Die technischen Details über das Wunderding erschöpfen sich allerdings in dürren Aussagen wie der, dass es in erster Linie
            ein Gestell «aus Metall, Ebenholz, Elfenbein und durchscheinendem Quarz»3 ist. Bei dem Metall soll es sich um Nickel handeln; eine Information, die zwar für einen Nachbau wenig hilfreich ist, aber Wells’ ironische Seite an deutet. Denn Nickel er. hielt seinen Namen nach einem Berggeist, sodass die literarische Zeitmaschine wohl auch ein wenig okkulte Energie für ihren Antrieb mit auf den Weg
            bekam.
            
         

         
         Der Zeitreisende – wie Wells seinen anonymen Protagonisten nennt – entschwindet mit der Maschine aus seinem Labor und kehrt
            in desolatem Zustand zu einer Zusammenkunft seiner Freunde zurück, zu denen auch der Ich-Erzähler gehört. Was er berichtet,
            ist zweimal verfilmt worden und zählt zum Allgemeingut negativer Utopien: Im Jahr 802701 ist die Menschheit eine quasikommunistische, in einem scheinbar paradiesischen
            Garten lebende Gemeinschaft debiler Blumenkinder. Sie hausen in Ruinen, leben von Früchten und verdanken einem zunächst unbekannten
            Lieferanten ihre Kleidung und die Dinge des täglichen Bedarfs. Von Kultur, Wissenschaft oder Militär keine Spur mehr. Dafür
            tägliches Glück und Angst vor der Dunkelheit. Der Zeitreisende findet jedoch entsetzt heraus, dass es noch eine andere Bevölkerung
            des Planeten gibt: Unter der Erde hausen Horden von Ingenieuren und Maschinisten, Morlocks genannt, die die an der Oberfläche
            lebenden Eloi zwar versorgen, aber auch verspeisen. Ein Zustand am Ende der Zivilisation, wenn sich Arbeitsteilung und Industrialisierung
            gegen die Nachfahren ihrer Erfinder gewandt haben, wenn Sklaverei den radikalsten Aufstand der Unterdrückten bedingt hat,
            wenn der Kulturmensch zum Schlachtvieh degradiert worden ist – ohne es auch nur im Geringsten zu realisieren. Den Zeitreisenden
            befällt angesichts dieser Zukunft der Menschen Trostlosigkeit: «Bekümmert dachte ich daran, wie kurz der Traum vom menschlichen
            Geist gewesen war. Dieser Geist hatte Selbstmord begangen.»4 Und er analysiert auch, aus heutiger Perspektive erschreckend visionär, wie es dazu kommen konnte: «Dies war seit jeher das
            Los der Tatkraft in einem Zeitalter der Sicherheit: Sie wendet sich der Kunst und der Erotik zu, und danach setzen Schwäche
            und Verfall ein.»5

         
         Der Pessimismus steigert sich zur Fassungslosigkeit, wenn er vor den Morlocks noch weiter in die Zukunft flüchtet, in eine
            Zeit, in der die erkaltete Erde unter einer matten roten Sonne nur noch von einem runden zuckenden «Ding» mit Fangarmen bewohnt
            wird. Der Zeitreisende kehrt nach diesen Erlebnissen zwar zurück, um zu berichten, bricht aber kurz darauf zu einer zweiten Reise auf, von der er angeblich nie zurückgekehrt ist.
            Jedenfalls nicht zurück in die Zeit des Erzählers.
            
         

         
         Eine verwandelte Fortsetzung

         
         Die gängige Idee, dass es sich bei Wells’ Schilderungen lediglich um einen Roman handelt, weist Egon Friedell in seinem satirischen
            Werk Die Rückkehr der Zeitmaschine vehement zurück. Es sei kein Roman, sondern ein Tatsachenbericht, daran besteht für den Ich-Erzähler aus Friedells Werk kein
            Zweifel.
            
         

         
         Durch einen Briefwechsel mit Wells’ Sekretärin stößt dieser Ich-Erzähler auf den einzigen von Wells’ nicht zitierten Zeugen,
            der der Schilderung des Zeitreisenden lauschte: den Journalisten Anthony Transic. Auf dessen Augen- und Ohrenzeugenbericht
            fußt Friedells Buch, in dem es dann um die fatalen Versuche des Original-Zeitreisenden geht, auch in die Vergangenheit zu
            gelangen; ursprünglich nur ins Jahr 1840, um Vorlesungen des schottischen Dichters und Historikers Thomas Carlyle zu hören.
            Doch beim ersten Versuch bewegt sich die Zeitmaschine nicht ein Sekündchen zurück. Die Ursache liegt darin, dass das Gefährt
            in die Vergangenheit nur mit Hilfe eines Anfangsimpulses starten kann. Der Zeitreisende muss also zunächst Schwung holen,
            ein wenig in die Zukunft reisen, um so «aufgeladen» in die Vergangenheit durchstarten zu können. Dabei entdeckt er quasi nebenbei
            ein 1995, das von depressiven Holografien bevölkert ist, sowie ein 22. Jahrhundert, in dem astralreisende ägyptische Historiker seine Existenz bezweifeln: «Entweder es gibt keine Weltgeschichte,
            oder es gibt keine Zeitmaschine.»6 Diese Seelenwanderer weisen ihn außerdem darauf hin, dass sämtliche Eloi-Morlock-Erlebnisse, wie sie Wells beschreibt, keineswegs auf der Erde stattgefunden
            haben können, da der Zeitreisende eine räumliche Verzerrung beim Durchqueren der Jahrhunderte mit hoher Geschwindigkeit übersehen
            hat.
            
         

         
         Verwirrt begibt sich der Zeitreisende auf den Rückweg; dieses Mal mit dem Wunsch, kurz in der Ära von Atlantis vorbeizuschauen
            und dann noch einen Zeitpunkt vor der Entstehung des Planeten anzusteuern. Angesichts vorheriger kleinkarierter Befürchtungen,
            zu einer Zeit vor der Erbauung seines Hauses zu landen und daher aus der Höhe des zweiten Stocks, in dem sich sein Labor befindet,
            auf die Erde zu stürzen, ein absurd gewagter Plan, ein vermessenes Forschungsprojekt: «Dann musste ich auf völlig freie Zeit
            stoßen, auf Zeit an sich, auf abstrakte Zeit sozusagen, auf den Begriff der Zeit.»
            
         

         
         Doch anstatt diese philosophische Frage zu klären, stürzt er in der Zeit kurz vor der Erfindung seiner Maschine ab – denn
            etwas, das noch nicht erschaffen wurde, könne ihn auch nicht in die Vergangenheit befördern. So verbringt er die Zeit, bis
            er seine Maschine im Labor wiederfindet, mit den sechzig Flaschen Burgunder und sechs Flaschen Canadian Club Whiskey, die
            er vor seiner Reise geleert hatte und die nun wieder völlig unversehrt vor ihm stehen – scheinbar der übliche Treibstoff für
            kühne Wissenschaftler zu jener Zeit.
            
         

         
         Was wäre, wenn  …?
            
         

         
         Auch der schrullige Roman Die ersten Zeitreisen von Reinhard Heinrich und Erik Simon7 bezieht sich auf das Urwerk von Wells. In der Geschichte, die noch vor dem Mauerfall im sozialistischen Teil Deutschlands erschienen ist, spekulieren die Autoren über einen ganzen Wissenschaftszweig sogenannter Temporalistik,
            der Lehre vom Zeitreisen.
            
         

         
         Auch sie konnten der Versuchung nicht widerstehen, ein Was-wäre-wenn-Szenario zu entwickeln. Zuerst behaupten Heinrich und
            Simon, dass Wells’ Zeitmaschine nicht komplett war, sondern ursprünglich aus zwei Bänden bestand. Die technischen Informationen über die Funktionsweise der
            Zeitmaschinen stammen aus H. G. Wells’ erstem Band. Der ungeschickte Romanheld sorgt jedoch während einer Zeitreise durch ein unglücklich verlaufendes Gespräch mit dem
            Meister selbst dafür, dass jener essenzielle erste Band niemals verfasst wird, sodass auch er ihn eigentlich nicht hätte lesen
            können. Und dennoch geschah es – oder wird es geschehen.
            
         

         
         Diese Episode verdeutlicht zwei Kernelemente des Zeitmaschinen-Problems: erstens, Zeit-Paradoxa beflügeln das Gehirn enorm.
            Und zweitens, die Bauanleitung für das erste Modell ist verlorengegangen. Wir müssen also ganz von vorn anfangen. Denn die
            in unserem Universum existierende Ausgabe der Zeitmaschine ist leider einbändig, und die technischen Details über das Wunderding sind auf wenige unbrauchbare Einzelheiten beschränkt:
            Schrauben, ein Quartzgestänge, das geölt werden muss, ein Start- und ein Stopphebel. Merkwürdig steril wirkt diese Maschine,
            da ist nichts zu ahnen von einem modrigen Ozongeruch, wie ihn etwa William S. Burroughs in Zusammenhang mit Zeitreisen erwähnt.8 So steril sogar, dass Skeptiker behaupten, Wells’ Zeitreisender sei nichts weiter als vom Fahrrad gefallen. Und um sein ramponiertes
            Äußeres vor seinen Freunden zu rechtfertigen, habe er die Story von der Zeitreise erfunden.
            
         

         
         Zwar gerieten schon vor dem Jahr 1895 manche Protagonisten von Legenden und Überlieferungen in Zeitschleifen, fielen Zeitsprüngen zum Opfer und gingen kläglich an der erlittenen Trennung
            von ihren ursprünglichen Zeitgenossen zugrunde. Der legendäre Mönch von Heisterbach stolperte beispielsweise durch göttliche
            Fügung beim Nachsinnen über die blasphemische Frage «Wie kann die Zeit vor Gott in nichts zergehen?» während eines Spaziergangs
            dreihundert Jahre in die Zukunft und musste dort sterbend erkennen: «Denn tausend Jahre sind dir wie ein Tag, der gestern
            vergangen ist, und wie eine Nachtwache.»
            
         

         
         Doch das Los des überlebenden Zeitreisenden von Wells ist um vieles dramatischer, da er völlig aus der Zeit verschwindet.
            Sein Wissen scheint eine Rückkehr unmöglich zu machen oder ihn zumindest ausgesprochen lange aufzuhalten. Vielleicht hat er
            aber auch gegen die Verordnungen der Zeitpolizei verstoßen und wurde aus diesem Universum entfernt. Denn manche fantasiebegabten
            Fans des Genres glauben, Wells selbst sei ein Zeitreisender gewesen – wie übrigens viele Visionäre und Avantgardisten: von
            Jules Verne bis zum Erfinder bewegter Bilder, Louis Le Prince, von Leonardo da Vinci bis zum Grafen St. Germain. Jenseits solcher Spekulationen ist klar: Die Zeitmaschine war ihrer Zeit weit voraus; H. G. Wells nimmt bereits 1895 die Relativität der Zeit und die Konstitution der Raumzeit vorweg.
            
         

         
         Kurz darauf beginnt das «unsichtbare Jahrhundert». (Richard Panek): das Jahrhundert, in dem scheinbar verborgene Bereiche des Daseins ausgeleuchtet werden. Sigmund Freuds Theorie
            des Unbewussten verändert dauerhaft das Menschenbild; 1905 erscheint Albert Einsteins legendäre Arbeit Zur Elektrodynamik bewegter Körper – seine erste Veröffentlichung zur sogenannten Speziellen Relativitätstheorie, die die Zeit als absolute physikalische Größe gar nicht erst in Frage stellt, sondern gleich abschafft. An Zeit und Raum als den unverrückbaren
            Säulen unseres Universums wird in der Folge überall mächtig gerüttelt. Picasso, der ebenfalls durch die Erkenntnisse der modernen
            Physik beeinflusst war, versucht, in kubistischen Gemälden verschiedene Perspektiven in einem einzigen Bild zu vereinen, und
            James Joyce dehnt die äußeren und inneren Erlebnisse von Leopold Bloom an einem einzigen Tag, dem 16. Juni 1904, auf mehr als 1000 Buchseiten. In etwa der Mitte dieser Schilderung heißt es über das Alter der Seele des Menschen: «Da sie die Kraft des Chamäleons
            besitzt, bei jeder neuen Annäherung ihre Färbung zu wechseln, heiter zu sein mit den Fröhlichen und traurig mit den Bedrückten,
            also ist auch ihr Alter veränderlich wie ihre Stimmung.»9 Diese erinnernde Empathie gegenüber dem eigenen in der Zeit verlorenen Selbst, gegenüber dem «Spiegel im Spiegel», wie es
            Joyce formulierte, erklärt auch die Faszination für alle nachfolgenden fiktionalen Zeitreisenden, deren Erlebnisse an Absurdität
            noch über das hinausgehen, was Wells’ Pionier einst erfuhr.
            
         

         
      

   
      
         
         

         
         
         
            
            2. Die ideale Zeitmaschine

            
            Einführung in die Philosophie der Zeitreise

            
         

         
         «Krieger sehen die kommende Zeit. Normalerweise sehen  wir die Zeit hinter uns zurückweichen. Nur Krieger können  dies ändern und sehen die Zeit auf sich zukommen.» 

         
         Carlos Castaneda, Die Kunst des Pirschens

         
          

         
         Die ganze Aufregung um Apparaturen, die uns durch die Zeit reisen lassen, begann mit einem Gedankenexperiment. Und die reine
            Idee von der Zeitmaschine ist vielleicht sogar bedeutender und auch viel wirksamer, als tatsächlich so ein Ding in der Garage
            zu parken. Denn das wäre ja vermutlich nur ein holpriger Prototyp, mit dem es Probleme in der einen oder anderen Raum-Zeit-Verwerfung
            geben könnte.
            
         

         
         Wer die Grundfeste des Universums erschüttern will und etwas dereinst so Absolutes wie die Zeit beherrschen möchte, muss seine
            Ansprüche höherschrauben. In den Phasen der Vorbereitung sollte man bedenken, dass die Reise durch die Zeit ein ungeheuerliches
            Projekt ist, das einen vielleicht Kopf und Kragen einschließlich des Verstandes kosten wird. Denn Zeitmaschinen rücken einem
            Phänomen zu Leibe, das oft selbst reine Idee zu sein scheint und an dessen Rändern sich so idealtypische Schwergewichte wie
            Jetzt und Ewigkeit befinden. Dem Anspruch, die Zeit zu beherrschen, kann daher letztlich nur das Ideal einer solchen Zeitmaschine genügen. Diesem fiktiven Gerät widmen wir einige Hypothesen, die den Rahmen der an es gestellten Erwartungen und den Umfang seiner Möglichkeiten abstecken.
            
         

         
         1. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine ist eine Fluchtkapsel aus der kollektiven Gegenwart

         
         Zeit ist subjektiv, mal läuft sie schneller, mal schleppt sie sich dahin. Das ist eine von Psychologen und anderen Gehirnverstehern
            gerne ins Verblüffende aufgemotzte Binsenweisheit, die aber mit physikalischen Absonderlichkeiten der Zeit nicht das Geringste
            zu tun hat. Es ist ein wenig vermessen, einen angeborenen intuitiven Zugang zur physikalischen und auf die Wirklichkeit wirkenden
            Relativität der Zeit anzunehmen. Aber man kann ihn sich vielleicht hart erarbeiten, wie wir später noch sehen werden. Zunächst
            einmal führt kein Weg an der Erfahrung des kollektiven Zwangscharakters der lebendigen Gegenwart vorbei. In der Lebenswelt
            ist Zeit eben nicht relativ. In einer bestimmten Hinsicht nämlich: Wie zäh auch die subjektiv verlangsamte Zeit vergehen mag,
            in der Alltagserfahrung bringt sie uns kein Stück weit von der gemeinsamen Gegenwart weg, die wir mit unseren Mitmenschen
            teilen. In dieser Realität sind wir Sklaven des Newton’schen Weltbilds. Denn auch wenn dem Berauschten Minuten wie Jahrzehnte
            erscheinen, entkommt er seinen Zeitgenossen dennoch nicht in eine entrückte Zukunft. Er kann auch nicht dem Verrinnen der
            Zeit Einhalt gebieten, sozusagen am Wegesrand träge pausieren, um erleichtert hinter den Menschen zurückzubleiben, die hilflos
            ihrem Tod oder dem nächsten Arbeitstag entgegentreiben.
            
         

         
         Die Zeit, wie wir sie kennen, ist ein gnadenloser Einpeitscher, und dass sie vorwärts und nicht rückwärts läuft und uns dadurch mit den Zwängen der Kausalität nervt, scheint eine willkürliche
            Festlegung ohne tieferen Sinn. Oder wie es Arthur Schopenhauer, einer ihrer gekränktesten Beobachter, formulierte: «Folglich
            gleicht der Lauf der Welt dem einer Uhr, nachdem sie zusammengesetzt und aufgezogen worden: also ist sie, von diesem unabstreitbaren
            Gesichtspunkt aus, eine bloße Maschine, deren Zweck man nicht absieht.»10

         
         Die innere Zeitstruktur der Welt teilen wir ohne Ausweg mit unseren Mitmenschen – mit ein bisschen Pech bis zum Jüngsten Tag,
            wenn die Linearität der Zeit für alle endgültig kollabiert. Diese Zwangsgemeinschaft ist für viele der wirkliche Skandal,
            das echte Ärgernis. Dem gilt es zu entkommen. Deshalb träumen Physiker und Nachtportiers, Zocker und moderne Märchenerzähler,
            zu früh Ejakulierende und die Gegner von Stephen Hawking, also eigentlich alle Menschen bis auf den Papst, von der Zeitmaschine.
            
         

         
         2. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine befreit uns von der Rationalität der Zeit

         
         Die Sehnsucht, in die Zukunft zu enteilen oder der Vergangenheit einen Kurzbesuch abzustatten, steht in radikalem Widerspruch
            zu den Glücksvorstellungen alter und neuer Lebensphilosophen. Sollten wir denn nicht in der Gegenwart, im Hier und Jetzt mit
            allen Sinnen anwesend sein? Und gelingt uns das etwa, während wir mit dem Jahresplaner hantieren und uns gegenseitig Outlook-Termine
            per E-Mail zuschicken? Droht nicht schon dem in seinen Tagträumen Zeitreisenden das Schicksal, sich selbst dabei zu verfehlen? Denn
            – wie es Egon Friedell ausdrückt – «der Reisende sieht sich die Welt an: Aber das hat zur Folge, dass er sich die einzige Welt, die wirklich ist,
            nämlich seine eigene, niemals ansieht.»11 Auch die Projektion des Glücks auf eine ferne Zukunft oder wie im Falle des christlichen Ewigkeitsbegriffs sogar auf das
            Ende der Zeiten, wenn der Zeitpfeil sich in eine Brühe aus Allgegenwärtigem verwandelt, droht uns den aktuellen Jetzt-Momenten
            zu entreißen.
            
         

         
          Lauter Bedrohungen für das pure Vergnügen in der lebendigen Gegenwart? Ist die Lektüre alter Liebesbriefe oder das Studium der Wettervorhersage demnach bereits ein Fluchtversuch aus dem aktuellen
            Augenblick?
            
         

         
         Nicht unbedingt. Die Zeitmaschinen an unseren Handgelenken oder auf den Displays unserer Mobiltelefone haben mit der Stunde,
            der Hora, auch eine antike Kontrolleinheit, die ursprünglich nur den Tag in bestimmte Lebensabschnitte teilen sollte, über
            die Jahrhunderte hinweg erhalten. Die Hora ermöglicht uns, eben nicht zwanghaft dem präzisen Augenblick hinterherzujagen,
            sondern – wie es der Philosoph Wilhelm Schmid formuliert – «einer individuellen Zeiteinteilung Raum zu geben … Die Stunde ist die asketische Praxis, die das ekstatische Leben nicht in einem langen Bedauern über die flüchtige Zeit enden
            lässt.»12 Durch diese Einteilung kann man regelmäßig kontrollieren, wie man seine Zeit genutzt hat, und blickt nicht irgendwann auf eine kleine Unendlichkeit an Vergeudung zurück. In den kleinen Abschnitten ist Vergeudung
            auch gefahrlos möglich. Die Hora erlaubt uns also eine essayistische Existenz und «den widersprüchlichen Gebrauch der Zeit
            vorsätzlich und bewusst zu leben»13, sodass auch die Sinnlosigkeit ihre Chance erhält. Kein Grund also, vor der Gegenwart zu flüchten, aber auch kein Zwang,
            ihr in jeder Minute des Daseins das Händchen zu halten.
            
         

         
         3. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine vervielfacht die Möglichkeiten der Existenz

         
         Während Mystiker und andere sich außerhalb des rational-naturwissenschaftlichen Weltbildes tummelnde Experimentalnaturen bereits
            behaupten, Zeitreisen zu unternehmen, oder sogar Patentanmeldungen auf noch zu erbauende Geräte eingereicht haben, ist für
            den harten Kern der naturwissenschaftlichen Elite der Zeittourismus vorrangig von abstraktem Interesse. Zeitreisen sind ein
            Gedankenexperiment der theoretischen Physik, das sollte man bei aller Faszination für Superstrings, Weltformelambitionen in
            Einsteins Kielwasser oder die Science-Fiction-Visionen von konkreten Reisen durch Wurmlöcher oder den Subraum vielleicht im
            Auge behalten.
            
         

         
         Schon bei der grundsätzlichen Frage nach den Möglichkeiten, durch die Zeit zu reisen, ist die Spaltung der Zeitenthusiasten
            in zwei völlig unterschiedliche Lager offensichtlich. Zeitreisen sind nur die logische Konsequenz aus den neueren Erkenntnissen
            der theoretischen Physik, sagen die einen. Zeitreisen sind ausgeschlossen, ja geradezu verboten, postulieren die anderen und
            scheinen zu bereuen, dass man den Verstoß gegen aktuelle Naturgesetze derzeit vor keinem bekannten Gericht zur Anklage bringen kann.
            
         

         
         Das Nachsinnen über Zeitparadoxa und ihre möglichen Bedeutungen gehört folglich zu den verbreitetsten Folgen der Arbeiten
            Einsteins und seiner Nachfolger in der theoretischen Physik. Zumindest ist es auch unter Laien weiter verbreitet als die Suche
            nach neuen Lösungen für Schrödingers Gleichung1* oder das Hantieren mit komplizierten Pfadintegralen. Die theoretische Physik ist im Detail zwar nicht besonders populär, aber beim Thema Zeitreisen klatschen sogar schon Grundschüler
            begeistert in die Hände.
            
         

         
         Wenn Zeitreisen möglich sein sollen, dann müssen wir in vielerlei Hinsicht absonderliche Situationen akzeptieren, denn unsere
            Konsensrealität lebt zu einem nicht unerheblichen Anteil davon, dass Zeitreisen gemeinhin nicht zur Alltagserfahrung gehören.
            Sich die eigentlich unmöglichen oder verwirrenden Situationen vorzustellen, die einem die Existenz von Zeitmaschinen bescheren
            können, hat ein ganzes Genre aufblühen lassen, wobei die damit Hantierenden zwei prinzipiell völlig unterschiedliche Absichten
            verfolgen. Während die einen sich damit an die Verrücktheiten, Abgründe und Mirakel des Universums herantasten, missbrauchen
            andere jedes Paradox lediglich dafür, triumphierend auszurufen, dass Zeitreisen eben doch nicht möglich sind, da sie gegen
            physikalische oder philosophische Prinzipien verstoßen – oder entlarvender formuliert: Weil einfach nicht sein kann, was nicht
            sein darf. Dass sie damit vielleicht sogar recht haben könnten, verdirbt den Spaß an der ganzen Sache aber ungemein.
            
         

         
         Unmöglichkeit und Paradoxon

         
         Wir lassen uns das Vergnügen von diesen in den unumkehrbaren Zeitpfeil verliebten Spielverderbern nicht rauben: Eines der
            beliebtesten und ältesten Gedankenexperimente der Zeittheoretiker ist das Großvater-Paradoxon. In unserer Fassung klingt es
            so: Erwin verfügt seit kurzem über eine Zeitmaschine. Er will unbedingt den legendären letzten Abend miterleben, an dem sein
            Großvater noch einmal das Hamburger Nachtleben unsicher machte, bevor er mit einem Dampfer in die USA übersetzte. Dieser oft
            geschilderte letzte Abend, der der Schiffspassage vorausging, auf der er Erwins Großmutter kennenlernt, sie davor bewahrt,
            über Bord zu fallen, und beide sich verlieben. Also ist Erwin gestern ins Jahr 1930 gereist, um mit seinem eigenen Opa Abschied
            zu feiern. Und mit seinem Großvater als jungem Mann verstand sich Erwin sogar noch besser als mit dem lustigen Rentner der
            Gegenwart, sodass die beiden bis morgens um neun Jamaika-Rum tranken – also auch noch eine Stunde nachdem Großvaters Schiff
            bereits abgelegt hatte. Katastrophe. Es kommt überhaupt nicht zur Begegnung der beiden Vorfahren als Passagiere! Erwins potenzielle
            Großmutter ertrinkt im Atlantik, und seine Mutter wird nie geboren.
            
         

         
         Diese Variante des Großvater-Paradoxons ist zwar nicht so rabiat wie die im klassischen Beispiel geschilderte Ermordung des
            eigenen Großvaters durch den Zeitreisenden, aber es reicht, um Erwin zumindest in der Theorie ernste Existenzprobleme zu bereiten.
            Wie kommt er überhaupt auf die Welt, um diesen Schaden anzurichten, wenn er doch seine eigene Geburt verhindert hat? Oder
            ist der Erwin, der durch sein eigenes Zutun nicht geboren wird, ein ganz anderer, vielleicht sogar einer, mit dem ihn nicht einmal viel verbindet, den er nicht einmal
            ausstehen könnte?
            
         

         
         Zeitschleifen ohne Anfang und Ende

         
         Es muss bei dieser Fragestellung allerdings keinesfalls der Großvater sein, dem man die Biografie durcheinanderwirbelt. Natürlich
            kann man auch einen früheren Urahn mit dem Wiegemesser kastrieren, den Arzt, der die äußerst schwierige eigene Entbindung
            vornahm, vorher entlassen, oder sogar etwas Konstruktives tun: etwa die eigene Mutter schwängern.
            
         

         
         Wobei wir mit diesem Beispiel bereits eine andere Klasse von Paradoxa erreicht haben, jene der Zeitschleifen ohne Anfang und
            Ende. Wie konnte man selbst aus der Zukunft kommend zum eigenen Vater werden, wenn man doch noch nicht geboren wurde? Wenn
            man nicht zurückreist, wird dann ein anderer diesen Job übernehmen? Wenn – dann. Das Kausalitätsprinzip ist die Richtschnur,
            die sich hier verwickelt.
            
         

         
         Ein weniger digitales Beispiel für die unentscheidbare Frage in transtemporalen Zirkelschlüssen, welcher Tatbestand Ursache
            und welcher Wirkung ist, macht den Fall noch komplizierter: wenn ein zeitreisender Kunstkritiker einem in der Zukunft ziemlich
            angesagten Maler begegnet, der aber nach erster Einschätzung des in die Vergangenheit gereisten Kritikers dort talentlose
            Werke produziert. Um ihn zu inspirieren, zeigt der Kritiker dem Maler einen Bildband mit Reproduktionen seiner späteren Werke.
            Dieses Buch stiehlt der Künstler und lässt den Zeitreisenden ohne das Artefakt aus der Zukunft wieder abreisen. In der Folge
            pinselt der Maler seine eigenen Werke einfach haarklein aus dem erbeuteten Buch ab. Durch diese Episode entsteht zwar keine
            widersprüchliche Situation, in der sich ein Mensch etwa selbst aus der Geschichte herauskürzt, sondern etwas viel Unheimlicheres und Andeutungsreicheres: Ein konkretes
            Produkt schöpferischen Geistes wurde offensichtlich von niemandem geschaffen. Denn der Maler reproduzierte in der Vergangenheit
            ja nur die Reproduktionen seiner eigenen Werke. Und diese Werke stammen zwar aus der Perspektive der Zukunft von ihm selbst,
            aber er hat sich ja, bedingt durch die fatale Reise des Kunstkritikers in die Vergangenheit, nur selbst plagiiert. Eine endlose
            Schleife, der der Anfangsimpuls zu fehlen scheint. Woher stammen also die Werke des Malers wirklich? Was wäre geschehen, wenn
            er sich bewusst von seinen angeblichen «Machwerken» distanziert hätte? Hat er die Möglichkeit, die Bilder in dem Buch durch
            alternative Maltechniken oder Motive in der Zukunft und damit auch in seiner Gegenwart zu verändern?
            
         

         
         Wenn man sich von den Ketten der herkömmlichen Logik befreit, lassen sich dazu interessante Hypothesen ersinnen. Natürlich
            hat der Maler seine Kunstwerke erschaffen, denn die Vergangenheit ohne Zeitmaschine hat ja auch Realitätscharakter und wird
            nur von der Episode mit dem Selbstplagiat überlagert und ergänzt. Die Kunstwerke waren schon immer da, sie sind Teil der Welt,
            und es ist völlig egal, ob sie der Maler nach seinen im Gehirn festgelegten Kreativitätsmustern erschafft oder sie bereits
            irgendwie anders in die Welt gekommen sind und er den schöpferischen Malakt nur noch simuliert. Sie sind auf irgendeine Weise
            jedenfalls Teil seines Schicksals. Außerdem ist denkbar, dass sich auch die Reproduktionen in einem Prozess befinden, dass
            sie sich durch die Einflussnahme des Malers, der ja weiß, was er malen wird, selbst wieder verändern, indem er bewusst geringfügige
            Abweichungen zulässt oder auch radikal andere Bilder erschafft. Für Physiker sind das allerdings in der Regel keine tragfähigen Lösungen. Sie setzen auf das strikte Einhalten der ehernen Prinzipien des Universums.
            
         

         
         Die Grenzen der Logik

         
         Beispiele wie das vom toten Großvater oder vom sich selbst plagiierenden Maler haben die Physiker David Deutsch und Michael
            Lockwood auf ihre Vereinbarkeit mit den Naturgesetzen hin untersucht. Dabei kamen sie aber zu dem Ergebnis, dass schon die
            klassische Physik nichts dagegen haben dürfte, dass – wie in unserem Beispiel – Erwin seinen Großvater unter den Tisch trinkt; sofern er damit seine eigene Geburt nicht verhindert. Der Großvater müsste
            eben ein späteres Schiff nehmen und seine spätere Angetraute an einem anderen Ort treffen, vorausgesetzt, sie fällt nicht
            durch einen anderen Umstand ins Wasser, woraus sie dann auch nicht durch Großvaters Hilfe gerettet würde.
            
         

         
         Kern des Großvater-Paradoxons sei, so Deutsch und Lockwood, das Autonomieprinzip, nach dem «wir in unserer unmittelbaren Umgebung
            jede materielle Anordnung erzeugen [können], die nach den physikalischen Gesetzen örtlich erlaubt ist, ohne dass wir uns dabei
            um den Rest des Universums zu kümmern brauchten.»14 Probleme treten dann auf, wenn ein anderes bedeutsames Prinzip, das Konsistenzprinzip, verletzt wird, das verkürzt besagt,
            dass nur eintreten kann, was global selbstkonsistent, also in sich widerspruchsfrei ist. Dieses Prinzip kann unsere Handlungen
            sehr wohl einschränken, was allerdings selten vorkommt, da es kaum möglich ist, gegen dieses Konsistenzprinzip zu verstoßen.
            Es sei denn, man begibt sich auf eine abenteuerliche Expedition durch Zeitschleifen. Daher fordert die klassische deterministische
            Physik, dass Erwin die Vergangenheit nicht ändern kann. Vielleicht scheitert er daran, seinen Großvater lange genug abzulenken, vielleicht hat das Schiff auch Verspätung, und der Auswanderer erreicht es trotz
            exzessiver Nacht noch rechtzeitig. Oder Erwin wird, selbst wenn er sich absichtlich vornimmt, Opis Begegnung mit seiner potenziellen
            Großmutter unmöglich zu machen, daran durch bestimmte Ereignisse oder Umstände schlichtweg gehindert – was dann wiederum seine
            Autonomie verletzt.
            
         

         
         Im Falle des Malers, der seine eigenen Werke kopiert, liegt gemäß traditioneller Physik zwar kein Inkonsistenz-, aber ein
            Wissens-Paradoxon vor. Das beschert uns ebenfalls Widersprüchlichkeiten: zwischen der Autonomie und in diesem Fall dem Umstand,
            dass Wissen nicht aus dem Nichts, sondern nur als Ergebnis von Problemlösungen entstehen darf. Deutsch und Lockwood sind allerdings
            der Überzeugung, dass derartige Überlegungen ohnehin völlig überflüssig sind: «Denn letztlich ist die klassische Physik falsch.
            In vielen Fällen kommt sie zwar der Wahrheit äußerst nahe, doch bei geschlossenen zeitartigen Kurven versagt sie ganz und
            gar.»15

         
         Viele Welten – eine Zeit

         
         In seiner Erzählung Der Garten der Pfade, die sich verzweigen16 aus dem Jahr 1944 beschreibt der argentinische Schriftsteller Jorge Luis Borges das sonderbare Vermächtnis des einstigen
            Astronomen, Schauspielers und Kalligraphen Ts’ui Pên. «Ich hinterlasse den verschiedenen Zukünften (nicht allen) meinen Garten
            der Pfade, die sich verzweigen»17 – so lautet das Rätsel, dessen Lösung zu einem völlig wirren Roman und einem elfenbeinernen Miniaturlabyrinth aus Symbolen
            führt. Eine Parabel über das Wesen der Zeit, die sich entpuppt, als «wachsendes, schwindelerregendes Netz auseinander- und
            zueinanderstrebender und paralleler Zeiten. Dieses Webmuster aus Zeiten, die sich einander nähern, sich zweigen, sich verzweigen, sich scheiden oder einander jahrhundertelang ignorieren,
            umfasst alle Möglichkeiten.»18

         
         Diese literarische Vision findet ihre Entsprechung in der Viele-Welten-Theorie, die auf Hugh Everetts Relative-state-Formulierung,
            einer Interpretation der Quantenmechanik aus dem Jahr 1957, also 13 Jahre nach Borges’ Erzählung, zurückgeht. Nach dieser Theorie lösen sich alle denkbaren Zeitparadoxa dadurch auf, dass sich
            bei jeder Entscheidung zwischen verschiedenen Möglichkeiten im Ablauf der Ereignisse das Universum einfach aufteilt. Die Pfade
            verzweigen sich. Jede Möglichkeit hat ihre Existenzberechtigung und existiert daher auch tatsächlich. Ergebnis ist ein sich
            ständig verästelndes Gewirr aus parallelen Welten. In einer Theorie, die dieser Gesetzmäßigkeit folgt, erschafft unser Zeitreisender
            Erwin durch die Sauftour mit seinem Großvater ein paralleles Universum, in dem ein Enkel Erwin niemals existiert. Sein ursprüngliches
            Universum bleibt davon allerdings völlig unberührt, denn dort ist ja nie ein zeitreisender Enkel in der Vergangenheit aufgetaucht.
            Das Autonomieprinzip wird nicht verletzt. «Gemäß der Viele-Welten-Interpretation der Quantenmechanik sind die Universen so
            miteinander verknüpft, dass kein Widerspruch entstehen kann»19, beruhigen uns Deutsch und Lockwood.
            
         

         
         Auch das Maler-Paradoxon ist in dieser Theorie keines mehr. Denn nur in einem der verschiedenen Universen, nämlich dem mit
            einem zeitreisenden Kunstkritiker in der Vergangenheit, kopiert der Künstler sich selbst. Und zwar kreative Originale seines
            anderen Ichs aus dem Paralleluniversum und keine aus dem Nichts stammenden Artefakte. Die klassischen Argumente gegen die
            theoretische Möglichkeit von Zeitreisen scheinen also mit der Viele-Welten-Theorie allesamt hinfällig.
            
         

         
         Die denkbaren Schlussfolgerungen aus Zeitparadoxa lassen sich aber auch über jene klassischen oder quantenmechanischen Interpretationen
            hinaus erweitern – und zwar mit ein wenig mehr Bescheidenheit, was die destruktiven Potenziale des freien Willens betrifft.
            Eine schöne Metapher für das Verhältnis zwischen menschlichem Tun und dem Dahinschlingern des Universums liefert in diesem
            Zusammenhang Douglas Adams. Der britische SF-Autor, der auch als Entdecker des Restaurants am Ende des Universums20 bekannt ist, lässt seine Romanfigur Professor Urban Chronotis postulieren:
            
         

         
         «Wenn das Universum jedes Mal enden würde, wenn es irgendwelche Unklarheiten darüber gäbe, was sich darin zugetragen hat,
            wäre es nie über die erste Pikosekunde hinausgelangt. […] Es ist wie beim menschlichen Körper, verstehen Sie? Ein paar Schnitte
            und Quetschungen hier und da tun ihm nicht weh. Nicht mal größere Operationen, wenn sie richtig gemacht werden. Paradoxe sind
            bloß das Narbengewebe. Zeit und Raum heilen um sie herum zusammen, und die Leute erinnern sich einfach nur noch an die Version
            der Ereignisse, die so plausibel ist, wie sie es von ihr verlangen.»21

         
         So paradox, dass das Universum sich daran verschluckt, kann also eine harmlose kleine Zeitreise gar nicht sein. Und auch für
            die Existenz des Menschen sollten die Tücken der Zeitstruktur und das potenzielle Herumfummeln daran keine elementare Bedrohung
            darstellen.
            
         

         
         Erwin Schrödinger zieht eine verblüffende Schlussfolgerung aus den Erkenntnissen der theoretischen Physik. Er hält dabei eine
            auf Ludwig Boltzmann zurückgehende Theorie der Zeit für noch bedeutender als die Relativitätstheorie. Danach ist die gebräuchliche
            Richtung des Zeitpfeils von Vergangenheit gen Zukunft nicht grundsätzlich gegeben, sondern eher ein statistisches Phänomen von an und für sich umkehrbaren Mechanismen von Ursache und Wirkung. Denn Schrödingers Meinung nach gründet Boltzmanns
            «statistische Theorie … sie [die einseitige Richtung des zeitlichen Ablaufs] auf die Reihenfolge der Ereignisse. […] Das bedeutet eine Befreiung
            von der Tyrannei von Vater Chronos. Was wir selbst in unserem Geist konstruieren, kann nach meinem Empfinden unmöglich diktatorische
            Macht über unsern Geist haben.»22 Schrödingers Schlussfolgerung: Boltzmanns Vorstellungen von Thermodynamik legen nahe, «dass der Geist nicht durch die Zeit
            vernichtet werden kann.»23

         
         4. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine schafft Reservate des Absurden

         
         Sowohl Schrödinger als auch Douglas Adams’ Romanfigur Professor Chronotis nehmen uns die Angst vor der Zeitmaschine. Die Furcht,
            dem armen Universum beim Zeitreisen einen logischen Schaden zuzufügen, ist unbegründet. Denn vielleicht ist es gar nicht nötig,
            nach logisch-rationalen Auswegen aus dem Dilemma des Paradoxen zu suchen. Vielleicht bedeutet dieses verzweifelte Abwägen
            des bislang Undenkbaren mit den Mitteln der Physik oder des gesunden Menschenverstands sogar, die Botschaft, den inneren Wesenskern
            dieser Gedankenexperimente, absichtlich misszuverstehen. Man sollte lieber die «Logik» des Unlogischen einfach akzeptieren.
            
         

         
         Denn in anderen Geistesdisziplinen dient das Paradoxe und Absurde ja häufig sogar als Mittel, sich über die Grenzen des rationalen
            Denkens bewusst hinwegzusetzen und darüber hinauszugelangen. Zen-Mönche tragen beispielsweise seit Jahrtausenden scheinbar unlösbare sogenannte Koans mit sich herum: tendenziell paradoxe Denkaufgaben, die der mentalen Befreiung dienen
            können. Nach mehr oder weniger langem Grübeln gilt es, intuitiv zu erkennen, dass die Lösung des Rätsels in einer besonderen
            Art des Nicht-Denkens besteht, dass das Rätsel eben eine besondere Art von Nicht-Rätsel ist. So nutzen die Zen-Praktizierenden
            genau diese Aporie des Denkens, um im wahrsten Sinne des Wortes dahinterzukommen, um Satori zu erlangen. Das bedeutet, mit
            einem blitzartigen Erlebnis eine blitzartige Vorstellung von Erleuchtung zu gewinnen.2*

         
         Zu den gängigen Koans gehört die Frage «Wie klingt das Klatschen einer Hand?» oder die Antwort des Meister Tozan auf die Frage,
            was Buddha sei: nämlich ein vertrockneter Kot-Spatel.
            
         

         
         Zu den wenigen angemessenen Umgangsformen mit diesen paradoxen Fragestellungen zählt übrigens die intuitive körperliche Reaktion.
            Meister, die nach dem Wesen des Zen, nach Buddha oder der Erleuchtung gefragt wurden, verpassten dem wissbegierigen Nachwuchs
            gerne mal einen saftigen Stockhieb oder warfen ihn in den Fluss. Umgekehrt gehörte es zum guten Ton, dem Lehrer ebenfalls
            ordentlich einzuschenken:
            
         

         
         «Triffst du einen Zen-Meister auf der Straße,
            
         

         
         so grüße ihn weder mit Worten noch mit Schweigen.

         
         Versetz ihm einen Kinnhaken,

         
         so wirst du einer genannt werden, der Zen versteht.»24

         
         Leider ist dieser liebevolle Umgang mit dem Erkenntnisinteresse seiner Mitmenschen an westlichen Lehr- und Forschungsanstalten
            gänzlich aus der Mode gekommen. Wobei er manchen Debatten unter Koryphäen um abstrakte Detailprobleme der theoretischen Physik
            sicher zu handfesteren Aspekten und damit zu etwas mehr Popularität verhelfen könnte. Allerdings sollte man auch nicht glauben,
            dass es eben nichts zu erkennen gibt. Die Metaphysik eines Koans ist komplizierter.
            
         

         
         Die Bedeutung der Zeit-Paradoxa für den Geist katapultieren das Zeitmaschinen-Motiv gewissermaßen an die Schnittstelle zwischen
            Naturwissenschaft und Mystik. Und auch einige der theoretischen Physiker haben diese Botschaft scheinbar seit langem vernommen.
            Sir Arthur Eddington zum Beispiel. Er leitete die berühmte Sonnenfinsternis-Expedition auf die Vulkaninsel Principe im Jahr
            1919, mit deren Hilfe die These aus Einsteins Allgemeiner Relativitätstheorie belegt werden konnte, dass Licht durch massereiche
            Körper abgelenkt wird. Eddington behauptete schon 1931 in einem Aufsatz über Wissenschaft und Mystizismus: «Indem wir erkennen,
            dass die physikalische Welt vollkommen abstrakt ist und abgesehen von ihrer Verbindung zum Bewusstsein keinerlei ‹Tatsächlichkeit›
            besitzt, setzen wir das Bewusstsein wieder in eine fundamentale Stellung ein, anstatt es als unwesentliche Komplikation anzusehen.»25 Für Materialismus und strenge Kausalität ist seit der Quantentheorie sowieso die Allgemeingültigkeit verlorengegangen.
            
         

         
         In der Literatur findet sich ein Äquivalent zu diesen Erkenntnissen in der sogenannten Pataphysik des im Umfeld des Surrealismus angesiedelten französischen Schriftstellers Alfred Jarry. Dabei
            handelt es sich um eine «Wissenschaft von den imaginären Lösungen», die in etwa demselben Verhältnis zur Metaphysik steht
            wie die Metaphysik zur Physik. Auch Jarry hat ein Zeitmaschinen-Modell entwickelt. Da aber ein hinterlistiger Wesenszug der
            Pataphysik darin besteht, dass sie nur schwer erkennen lässt, welche ihrer Thesen ironisch oder surreal und welche ernst gemeint
            ist, stellt sich ein Nachbau dieser Zeitmaschine als noch schwieriger heraus als der Nachbau vieler durchweg ernstgemeinter
            Modelle, mit denen Ingenieure und Wissenschaftler aufwarten. Jarry betrachtete schon 1898 die Zeit als eine gekrümmte geschlossene
            Oberfläche und postulierte die Existenz einer imaginären Gegenwart. Eine erstaunliche Weltsicht wenige Jahre vor Einsteins
            annus mirabilis.
            
         

         
         Ab 1905 geraten Raum und Zeit derart aus den Fugen, dass sie auch radikale Auswirkungen auf die Erkenntnistheorie zeigen.
            Bis heute. So bekennt sich in unseren Tagen der französische Theoretiker Jean Baudrillard in seinem Spätwerk zu einem Denken
            im Delirium, das, obwohl es in einem gänzlich anderen Kontext entstanden ist, wie eine Antwort auf die Zerrüttung eines kohärenten
            Weltbildes der Raumzeit wirkt:
            
         

         
         «Die Welt ist uns als rätselhaft und unerkennbar gegeben; es ist Aufgabe des Denkens, sie, wenn möglich noch rätselhafter
            und unerkennbarer wiederzugeben. Da sich die Welt auf einen Zustand des Deliriums hin entwickelt, muss man ihr gegenüber einen
            delirierenden Standpunkt einnehmen.»26

         
         Sich so weit den Abgründen der Theorie auszuliefern, ist nicht unbedingt jedermanns Sache. Gerade die Physiker (von denen
            wir schon die Sicht des Mathematikers David Hilbert erfahren haben, nach der die Physik ihnen eigentlich zu schwierig sei) sind in den zeitmaschinellen Gedankenexperimenten mitunter verblüffend
            einfallslos. Stephen Hawkings Gegenargumente gegen Zeitreisen bestehen beispielsweise nicht nur in dem etwas vermessenen selbsterfundenen
            Naturgesetz des «chronology protection conjecture», wonach Zeitreisen in die Vergangenheit einfach verboten sind, sondern
            auch in der Behauptung, es müssten ja bereits etliche Zeitreisende bei uns vorbeigeschaut haben, wenn die Sache prinzipiell
            möglich wäre. Reichlich kurz gedacht. Wobei wir nicht einmal die billige Gegenhypothese anführen wollen, dass Zeitreisende
            wohl kaum so dämlich sein werden, sich von hysterischen Zeithäftlingen des 21. Jahrhunderts beim heimlichen Tempus-Hopping ertappen zu lassen. Logischer ist eine erweiterte Konsistenzhypothese, nach der
            Zeitreisende und Zeitmaschinen natürlich erst von dem Moment an auftauchen, ab dem es sie tatsächlich gibt. Exakt in dem Augenblick
            also, wenn der erste Zeitreisende in die Zukunft aufbricht. Schon für das künstlich aufzublähende Wurmloch nach Paul Davies
            gilt ja: Weiter zurück als bis zur Existenz der sie ermöglichenden Zeitmaschine kann eine Zeitreise nicht in die Vergangenheit
            führen.
            
         

         
         5. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine ist eine Fahrkarte zum Ende des Universums

         
         Nach Ansicht des Anthropologen Terence McKenna bleibt für die Zurückgebliebenen des ersten Zeitreisenden nicht mehr viel Zeit,
            um sich selbst auf den Weg zu machen oder die vielen Besucher aus allen möglichen künftigen Äonen zu empfangen. Stattdessen
            «stürzt schlagartig die ganze Zukunft zusammen, und alles geschieht im gleichen Augenblick».27 Grundlage für diese Hypothese ist die Annahme, dass sich Kulturen der am weitesten fortgeschrittenen Kulturstufe angleichen,
            mit der sie in Kontakt stehen. Und das geht dank der Existenz von Zeitmaschinen nun recht schnell, wahnsinnig schnell sogar.
            Die Folge für unsere Welt nach Überwindung der Zeitschwelle: «Die gesamte zukünftige Geschichte des Universums – bis zu ihrem
            Schlusspunkt – [wird] in die nächsten paar Millisekunden komprimiert. Dann steht man dem Endzweck der ganzen Evolution, allen
            Werdens und aller Formen von Energie, Raum, Zeit und Materie unmittelbar gegenüber.»28

         
         Wir sehen uns einer optimistischen Fassung der Apokalypse gegenüber, die uns mit der absoluten Gegenwart von allem beglückt
            – Auferstehung der Toten und Begegnung mit dem großen Finale des Universums inklusive. Doch die Reiselust beschränkt sich
            ja nicht auf die wissbegierigen Menschlein der scheinbaren Gegenwart. Wenn die Linearität der Zeit aufgehoben werden kann,
            erhalten auch die von den Ablagerungen vergangener Äonen verschütteten Abgründe der Zeit die Chance, ihren gespeicherten Wahnsinn
            in unsere Gegenwart zu entlassen. Dann stellt die Zeit keinerlei Barriere mehr dar, dann ist die Gegenwart kein Reservat mehr,
            das einen vor den Altlasten der Vergangenheit schützt und Aufschub vor den Unvermeidlichkeiten der Zukunft gewährt. Die Furcht
            vor viel älteren mächtigen Bewohnern und unvorstellbar schrecklichen gottartigen Herrschern der Erde, der «großen Rasse»,
            die nur zwischenzeitlich den Menschen das Feld überlassen haben, beschwören beispielsweise die albtraumhaften Geschichten
            des amerikanischen Schriftstellers Howard Phillips Lovecraft. Darin wird die Vergangenheit als permanente Bedrohung geschildert,
            die im Unterbewusstsein und in den Träumen der Menschen bereits in unsere Welt vorgedrungen ist. Die «große Rasse», so Lovecraft, dokumentiert das Bewusstsein aller Lebensformen
            des Universums. In seinem Werk Der Schatten aus der Zeit schildert Lovecraft die Geschichte eines Mannes, den Albträume plagen, in denen er selbst einer dieser Chronisten ist, die
            vor Jahrmillionen in einem unterirdischen Verlies Aufzeichnungen vornehmen mussten. Und in der Realität entdeckt er den Zugang
            zu diesen Labyrinthen: «Wenn dieser Abgrund real war, dann war auch die große Rasse real – und ihre blasphemischen Projektionen
            und Übergriffe in dem kosmosweiten Strudel der Zeit waren keine Mythen und Albträume, sondern furchtbare, seelenvernichtende
            Wirklichkeit.»29 Wer von der Zeitmaschine träumt, sollte darauf gefasst sein, sich auch mit solchen Bedrohungen auseinandersetzen zu müssen.
            
         

         
         6. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine bremst unsere Reise durch die Zeit

         
         Tatsächlich existierende Phänomene eines veränderten Zeitablaufs sind mitunter erschreckende und fatale Realität für die davon
            betroffenen Menschen. So leiden junge Patienten des Hutchinson-Gilford-Syndroms unter einem teilweise um das zehnfache beschleunigten
            Alterungsprozess. Den vergreisten Zehnjährigen wird dabei der größte Teil der Zeitspanne, die gesunden Menschen als Lebenszeit
            zur Verfügung steht, von der seltenen Erbkrankheit gestohlen. Ihr Leben ist radikal verkürzt.
            
         

         
         Die große Motivation der Zeitmaschinen-Fans besteht im Gegensatz zu diesem unfreiwilligen pathologischen Effekt eher darin,
            die Lebenszeit zu maximieren. Wer beispielsweise gewisse Zeitspannen außerhalb der normalen Zeit verbringen kann, wo vielleicht andere Gesetze der Alterung gelten – wer sozusagen
            eine Auszeit nimmt, während seine Mitmenschen weiter altern –, könnte Erfahrungsgewinn mit gleichzeitiger Lebensverlängerung kombinieren. So ließe sich auch das Heranpreschen der Zukunft
            ein wenig aufhalten. Man könnte innehalten, bevor man sich dem weiteren stoischen Aufeinanderfolgen der Ereignisse erneut
            stellen muss. Und dieses Innehalten lässt sich bis zum Äußersten denken: bis zum völligen Stillstand der Zeit oder bis zu
            einer derartig intensiven Anwesenheit in der Gegenwart, dass Vergangenheit und Zukunft völlig an Bedeutung verlieren.
            
         

         
         Verbirgt sich demnach im wahrhaftigen synchronen Dahintreiben im Strom der Zeit der Schlüssel, mit dessen Hilfe man ihm vielleicht
            nicht beliebig entsteigen, ihn aber so reiten kann, dass man geschmeidig durch die Wellen zischt, um ganz woanders zu landen?
            Ist also das absolute Jetzt die offensichtlich schönste Zeitmaschine? Immer da und doch in ihrer Magie den meisten Menschen
            verschlossen? Liegt in der spirituellen Vereinigung aus Augenblick und Ewigkeit, wie sie manche Mystiker anstreben, das Tor
            in andere Zeiten? Und auf welche wissenschaftlichen oder parawissenschaftlichen Grundlagen könnte so eine Hypothese gegründet
            sein?
            
         

         
         Wir betreten mit diesen Fragen die Grenzbereiche zwischen Psychologie, Philosophie, Physik und Magie. Die Übung, diese Disziplinen
            durcheinanderzuwirbeln, und damit auch Zeit und Raum, betreibt mit großer Begeisterung der aus der Gegenwart fortstrebende
            menschliche Geist.
            
         

         
         7. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine 
ist Bewusstseinstechnologie 
            
         

         
         Wenn wir uns bei der Suche nach Zeitmaschinen an die Erkenntnisse der Physik halten, gehen wir das Risiko ein, dass Wurmlöcher
            in unserem Universum eventuell gar nicht existieren, dass sich auf der ersehnten anderen Seite eines Schwarzen Loches kein
            Universum und nicht mal eine andere Gegend unseres Raum-Zeit-Kontinuums befindet und damit jedenfalls Zeitreisen in die Vergangenheit
            mit der Brechstangenmethode niemals möglich sein werden. Aber es gibt ja noch andere, weniger material- und energieintensive
            Strategien, das Universum, Raum und Zeit sowie das Gewusel der menschlichen Existenz darin zu erforschen.
            
         

         
         Viele magische und mystische Techniken versuchen beispielsweise, auch die subjektive Erfahrung von Zeit zu beeinflussen, beziehungsweise
            diese Zeitveränderung ist ein Nebeneffekt der spirituellen Aktivität. Das Repertoire reicht von Kurzbesuchen im Nirwana bis
            zu zügigen Astralreisen. Die Kontrolle der eigenen Träume oder das bewusste Herbeiführen von Visionen erschließt ebenfalls
            Dimensionen, in der die Zeitgesetze der Newton’schen Physik nicht die geringste Rolle zu spielen scheinen. Und wer sich jemals
            bei Evokationsexperimenten Dämonen gegenübersah, wundert sich nicht mehr, wie unendlich langsam die Zeit in so einem Bewusstseinszustand
            vergehen kann. Bei außersinnlichen Wahrnehmungen, mystischen Erlebnissen und Trancezuständen oder magischen Ritualen weicht
            das Zeitempfinden eben massiv vom alltäglichen Erlebnis der Zeit ab. Das kann sogar im äußeren Erscheinungsbild des intensiv
            praktizierenden Adepten deutliche Spuren hinterlassen. John Symonds, Biograf des legendären Magiers Aleister Crowley, zitiert einen Zeitungsartikel aus dem Jahr 1914, in dem der Meister als außergewöhnlich wandelbar beschrieben wird:
            Manchmal «sah er aus wie ein siebzigjähriger Greis, dann wieder schien er gerade wie fünfundzwanzig. Er scheint sein Aussehen
            willkürlich verändern zu können. Eben erscheint er einem als ein alter Priester und im nächsten Moment als offensichtlich
            leicht effeminierter junger Mann, mit weichen, plumpen Händen.»30 Mit welchen Methoden diese Effekte zu erzielen sind – Graf Dracula erzielte ähnliche Erfolge durch eine angemessene Blutzufuhr –, schildert Crowley selbst im Zusammenhang mit der wirksamsten und vormals mit ziemlich viel Geheimniskrämerei getarnten
            magischen Technik: der Sexualmagie. Dabei bemüht er einen außerordentlich erweiterten Liebesbegriff, für den der Magier die
            vieldeutigere griechische Vokabel Agape verwendet. Darin seien sowohl Anziehung und Abstoßung als auch Liebe und Hass enthalten.
            Um dauernde Ekstase und damit magische Erfolge zu garantieren, empfiehlt Crowley in seinem Liber Aleph, «Dinge [zu] suchen, welche für dich vergiftet sind – bis zum höchsten Ausmaß –, und sie durch Liebe zu deinen zu machen. Das, was dich anwidert, das, was dich anekelt, musst du in diesem Weg der Ganzheit
            assimilieren.»31 Menschen, die diesem Prinzip aus der Boom-Ära des europäischen Okkultismus im ersten Drittel des vorigen Jahrhunderts auch
            in unserer Zeit folgten, machten in der Presse mitunter als «böse Psychosekten» Schlagzeilen, die ihren Mitgliedern unappetitliche
            Ekeltrainings aufhalsen. Eine drastische Interpretation, finden die Crowley-Fans. Schließlich ginge es doch um Liebe, «Love
            under will», wie der Meister zu sagen pflegte, und letztlich um ein mächtiges Instrument, das Bewusstsein zu vervollkommnen
            – und eventuell auch durch die Zeit zu schicken.
            
         

         
         Wer sich jedenfalls den Exkrementen nur ausführlich genug widmet, der, so Crowley, «versteht, dass der Prozess des Alterns
            angehalten und umgekehrt werden kann durch den Gebrauch von Ekel und den Gebrauch von jungen Frauen …».32 Wer glaubt, Sexualmagie als Jungbrunnen sei etwas ausschließlich Angenehmes, unterliegt einem Irrtum. Im Übrigen wird auch
            eine der profaneren Disziplinen des Okkulten, nämlich die Kunst der Divination, des Orakelns und Wahrsagens, als der Transport
            von Wissen aus der Zukunft in die Gegenwart verstanden.
            
         

         
         Die Methoden der sogenannten okkulten oder esoterischen Weltsichten anzuwenden, macht nach Meinung ihrer durchaus selbstkritischen
            Verfechter spätestens dann Sinn, wenn die rationalistisch-materialistischen akademischen Wissenschaften an ihre Grenzen stoßen.
            Dann heiligt der erkenntnistheoretische Zweck auf jeden Fall die magischen Mittel. Die Schwierigkeiten, das Phänomen Zeit
            zu erfassen, bieten daher durchaus ein angemessenes Einsatzgebiet des experimentellen Okkultismus. Der englische Magier und
            Mitglied des Golden Dawn Ordens Israel Regardie, für den Magie letztlich ein System sehr komplizierter psychologischer Techniken
            darstellt, behauptet in diesem Zusammenhang: «Wenn die Magie über Waffen verfügt, die durchdringender und schärfer sind als
            die der Wissenschaft, sollen wir diese dann ablehnen, weil die Magie das verrufene Haus ist, in dem sie aufbewahrt werden? … Magie ist eine wissenschaftliche Methode und eine wohlfundierte Technik. Wenn sie uns hilft, vertrauter damit zu werden,
            was wir wirklich sind, so ist sie eine Wissenschaft – und eine sehr wichtige. Dem Wissenschaftler – sowohl dem Psychologen als auch dem Naturwissenschaftler
            – eröffnet sie ein völlig neues Universum von ungeheurer Weite und Tiefe.»33

         
         Aber auch unfreiwillige außergewöhnliche psychische Phänomene stehen oft in Zusammenhang mit Veränderungen der Zeit, jedenfalls
            der subjektiv wahrgenommenen. Von Déjà-vus heißt es im ersten Teil der Film-Trilogie Matrix von den Wachowski-Brüdern beispielsweise, sie seien Fehler in der Matrix. Eine Behauptung, die durchaus schwer zu widerlegen
            ist. Zur Erinnerung: Die Matrix ist eine von intelligenten Maschinen erstellte Computersimulation, die das darstellt, was
            wir Menschen jeden Tag erleben. Die ganze Welt ist nur eine Illusion. Eine Idee und Befürchtung, die sich durch die letzten
            zweitausend Jahre Geistesgeschichte zieht. In diesem Zusammenhang scheint uns neu und erwähnenswert, dass nach Ansicht namhafter
            Vertreter des wissenschaftlichen Establishments, wie etwa des britischen Mathematikers John Barrow, die Matrix-Hypothese über
            unsere gemeinsame Realität gar nicht so unwahrscheinlich ist, wie sie auf den ersten Blick scheint. Es ist im Gegenteil sogar
            sehr plausibel, dass sie zutrifft. Unsere eigenen Fortschritte im Computersimulationsbereich deuten beispielsweise darauf
            hin. Auch der bereits als Zeitmaschinen-Konstrukteur aufgetretene Physiker und Träger des angesehenen Faraday-Preises Paul
            Davies unterstützt diese These. Gegenüber Spiegel Online betonte er: «Wenn ein Universum erst einmal eine zu solchen Simulationen
            fähige Intelligenz beherbergt, wäre die Zahl der simulierten Wesen praktisch grenzenlos.» Es sei «sehr wahrscheinlich», dass
            auch wir nur simulierte Wesen sind.34

         
         Wissenslücken und Verbote

         
         Carl Gustav Jung, der Déjà-vus eher mit dem kollektiven Unbewussten in Verbindung brachte, war einer der Väter der modernen
            Psychologie und Zeitgenosse Sigmund Freuds. Er hat sich intensiv mit ungewöhnlichen Bewusstseinszuständen beziehungsweise realen Phänomenen beschäftigt, die den gewöhnlichen
            Zeitablauf beeinträchtigen. Von ihm stammen die Lehre der Archetypen und die Idee des kollektiven Unbewussten. Ein Phänomen
            der Zeit, das sowohl neuartige Verbindungen schafft, als auch das Grundprinzip der Kausalität radikal in Frage stellt, ist
            in seinem Werk die sogenannte Synchronizität. Darunter versteht Jung die Verknüpfung von zwei oder mehr Ereignissen in Natur
            und Psyche, die nicht kausal, aber dennoch durch einen gemeinsamen Sinn verbunden sind. Es handelt sich dabei um Koinzidenzen,
            die explizit keine Zufälle darstellen. Aber kann es sinnvolle Muster und Zusammenhänge zwischen Ereignissen oder Symbolen
            jenseits der Kausalität geben? Verstößt das nicht gegen grundlegende Naturgesetze? Mag sein, aber das Phänomen Synchronizität
            ist zu vielfältig und zu alltäglich, um es zu ignorieren. Ein klassisches, von Jung selbst erwähntes Beispiel ist der Fall
            einer seiner Patientinnen, die ihm während einer Sitzung berichtete, sie habe von einem goldenen Skarabäus geträumt. Von einem
            Klopfen am Fenster irritiert, öffnete der Psychiater das Fenster und fing einen Scarabaeiden, konkret ein Exemplar der Gattung
            Cetonia aurata, den gemeinen Rosenkäfer, «die nächste Analogie zu einem goldenen Skarabäus, welche unsere Breiten aufzubringen
            vermochten»35. Alltäglichere Synchronizitäten sind der Telefonanruf eines Menschen, an den man gerade denkt, oder die Verkettung der Umstände,
            dass man ein Buch eines Mannes namens Hasselblatt liest, am selben Tag einen anderen realen Hasselblatt kennenlernt, um abends
            von einer sich verwählenden Frau am Telefon für einen Menschen namens Hasselblatt gehalten zu werden. Omen und Menetekel sind
            aus diesem Stoff gemacht.
            
         

         
         Nahezu zeitgleich entdeckte Erfindungen können Synchronizitäten darstellen, aber auch die Analogien bestimmter Motive in den
            unterschiedlichsten Mythologien verschiedener Völker und Epochen.
            
         

         
         Synchronizitäten regen uns an, fantasievoll der Tatsache nachzusinnen, dass die lineare Struktur der Zeit zumindest gelegentlich
            durch singuläre Anomalien, an denen häufig menschliche Wesen beteiligt sind, aufgehoben ist. Der theoretische Physiker F. David Peat hat versucht, dieses akausale Ordnungsprinzip aus der Perspektive des Naturwissenschaftlers zu begreifen. Er geht
            in diesem Zusammenhang bei seiner Definition der Zeit weit über Newton und Einstein hinaus: «Die Zeit besteht … nicht aus einer einzelnen Ordnung der Abfolgen, sondern aus einem ganzen Spektrum von Ordnungen, von denen die Ewigkeit
            und die mathematische Ordnung der Reihenfolge (oder ein fließender Strom) nur zwei Aspekte sind. Das Bewusstsein selbst ist
            an keine einzelne dieser Ordnungen gebunden.»36

         
         Linearität und Kausalität sind nur zwei von vielen Möglichkeiten, die Zeit zu erleben. Ist der Geist also auch frei, willentlich
            durch die Zeit zu reisen? Zumindest gibt es sehr viele Menschen, die den dazu nötigen Techniken große Zeitspannen ihres Lebens
            widmen. Mit unterschiedlichen Erfolgen, wie wir noch sehen werden.
            
         

         
         Auch Psychiater Jung gelangte in seinen Arbeiten über den Tod zu radikalen Schlussfolgerungen zu den Komplexen Zeit und Bewusstsein:
            Er war nämlich überzeugt davon, dass telepathische Fähigkeiten der Psyche «unzweifelhafte Tatsachen» sind. Der Psyche würde
            die Raumzeitlichkeit daher nur als bedingte Eigenschaft anhaften. Denn das Wesen telepathischer Phänomene sei ja gerade ihre
            anscheinende Raumzeitlosigkeit, die nicht vorstellbar sei. Und das wiederum sei noch lange kein schlüssiges Gegenargument gegen diese Phänomene. Jung drückt
            sich diplomatisch, aber doch sehr tendenziös aus, wenn er angesichts der «Rätsel der Seele» im Jahr 1934 behauptet: «Sollte
            also jemand aus dem Bedürfnis seines innersten Gemütes oder aus Übereinstimmung mit uralten Weisheitslehren der Menschheit
            oder aus der psychologischen Tatsache des Vorkommens ‹telepathischer› Wahrnehmungen den Schluss ziehen, dass die Psyche zutiefst
            einer raumzeitlosen Seinsform teilhaftig sei und so mithin dem angehöre, was unzulänglich und symbolisch als ‹Ewigkeit› bezeichnet
            wird, so vermöchte ihm der kritische Verstand kein anderes Argument entgegenzusetzen als das wissenschaftliche ‹non liquet›.»37 Nur weil keine Klarheit besteht (non liquet), müssen wir keinesfalls auf diese hübsche Idee verzichten. Wie bei allen kontrovers
            diskutierten Raum-Zeit-Theorien, stoßen wir also auch hier auf das Prinzip: Solange das Gegenteil nicht bewiesen ist, besteht
            keine schlechte Chance, dass die Theorie stimmt.
            
         

         
         Unabhängig von wissenschaftlich haltbaren Begründungen für die Phänomene akausaler Natur oder gar der zeitlichen Diskontinuität,
            sind sie subjektiv auf jeden Fall Realität. Unsere Erfahrung ist eben in vielen Bereichen vielfältiger als das naturwissenschaftliche
            Begründungspotenzial dafür. Und wenn einmal Widersprüche auftreten, entscheiden sich selbst hard scientists gelegentlich für
            die Weltsicht der intuitiven menschlichen Wahrnehmung.
            
         

         
         Dem 1990 verstorbenen Physiker John Stewart Bell, einem der führenden Vertreter der Quantenfeldtheorie, wird beispielsweise
            folgende Anekdote zugeschrieben. Einer seiner erklärten Fans, der Physik-Professor Jim Al-Khalili, begegnete ihm am Rande
            eines Vortrags in London. Im Gespräch outete sich Bell als Anhänger von David Bohms Interpretation der Quantenmechanik, die davon ausgeht, dass alles im Universum auf
            Quantenebene miteinander in Verbindung steht. Ein Atom auf der Erde kann eine Wirkung auf ein Atom am anderen Ende der Milchstraße
            haben. Dieses Phänomen nennt man Nicht-Lokalität oder Fernwirkung. Die Information wird dabei theoretisch schneller als Lichtgeschwindigkeit
            übertragen.3* Jim Al-Khalili jedenfalls «fragte Bell, ob das nicht im Widerspruch stehe zu Einsteins Spezieller Relativitätstheorie. Er antwortete,
            dass er lieber die Spezielle Relativitätstheorie als die Realität selbst aufgebe.»38

         
         Muss die Realität also einfach origineller, magischer und vielfältiger sein, als es stoische Rechenoperationen nahelegen?
            Manche hadern mit den Interpretationen der Quantentheorie, andere scheitern eben daran, sich die Welt vorzustellen, die Alice
            hinter den Spiegeln erlebte. Wir sind der Meinung: Am lustvollsten fühlt es sich aber an, beides, Theorie und Poesie, in einen
            Zusammenhang zu setzen.
            
         

         
         Für den Umstand, dass es vielen Menschen schwerfällt, sich mit Wurmlöchern und Raum-Zeit-Anomalien anzufreunden oder eine
            Auffassung der Zeit zu akzeptieren, die den Rahmen der Alltagserfahrung sprengt, gibt es beispielsweise eine eindringliche
            literarische Parabel, die bereits mehr als hundert Jahre alt ist. In seinem Roman Flatland – A Romance of Many Dimensions von 1884 schildert Edwin Abbott die Geschichte eines alten Quadrats, das im Flächenland lebt. Diese Welt verfügt nur über
            zwei Dimensionen. Wesen aus einer dreidimensionalen Welt, die mal zu Besuch vorbeischauen, können nicht beweisen und den Flächenwesen
            auch nur schwer begreiflich machen, dass es ein Jenseits dieser Fläche gibt. Die Begegnung mit einer Kugel aus dem Raumland, die sich lotrecht durch die
            Fläche bewegt, muss dem beobachtenden Quadrat beispielsweise erscheinen, als tauche unvermittelt ein Punkt aus dem Nichts
            auf, der sich dann allmählich zum Kreis erweitert, wieder schrumpft und spurlos verschwindet. So wie sich eben eine die Fläche
            durchschneidende Kugel in der zweidimensionalen Projektion verhält. Die Analogie zum 3-D-Homo-sapiens ist frappierend. Unsere eigene kognitive Unfähigkeit, höherdimensionale Systeme als das zu erfassen, was sie wirklich
            sind oder wenigstens immanent zu sein scheinen, führt schließlich auch zu vielfältigen Hilfskonstruktionen und Interpretationen,
            die vielleicht mitunter nur so lächerlich klingen, weil sie eben hilflose Versuche sind, das Unvorstellbare begrifflich fassbar
            zu machen.
            
         

         
         Der 1824 geborene schottische Physiker William Thomson, der den absoluten Nullpunkt definierte, ist der Begründer einer exotischen
            Theorie der Materie. Deren Anhänger betrachten die Elementarteilchen als Wirbel aus Energie. Diese Wirbeltheorie soll auch
            übernatürliche Phänomene erklären, die mit den Naturgesetzen scheinbar im Widerspruch stehen. In Anspielung auf Einsteins
            Äquivalenz von Masse und Energie wird dabei behauptet, die Energie in der Materie wirbele mit Lichtgeschwindigkeit herum.
            Unter der Annahme, dass diese Bewegung der Energie auch schneller als das Licht werden kann, definieren David Ash und Peter
            Hewitt einen neuen Typ von Energie, sogenannte Super-Energie, die gleichsam eine super-physikalische Welt bildet: das Reich
            der Geister, Dematerialisationen und anderer Absonderlichkeiten. Wer oder was die Lichtgrenze überschreitet, gerät in die
            Sphäre der Super-Energie. Verkettet sind die verschiedenen Bereiche des Universums dabei durch eine fünfte Dimension, die Dimension der Geschwindigkeit der Energie. Hier, so Ash und Hewitt, regieren die Götter.
            Für das Verständnis der Zeit bedeutet diese Theorie eine erstaunliche Simplifikation: «Zeit resultiert aus der Bewegung im
            Wirbel, und Raum ist eine Ausdehnung der Wirbelform. Stellen Sie sich den Wirbel vor als einen Strudel in einem Fluss. Seine
            Form wird von herumwirbelndem Wasser gebildet. Die Form des Strudels würde Materie und Raum entsprechen, das Herumwirbeln
            des Wassers entspräche der Zeit.»39 Eine wesentlich poetischere Interpretation der Vorgänge, als sie Einstein in seiner Allgemeinen Relativitätstheorie formuliert.
            Dabei galt auch Einstein als kreativer Fantast. Aber weil er seine Ideen mathematisch unwiderlegbar untermauern konnte, musste
            man ihm auch die Meriten akademischer Genialität zuerkennen.
            
         

         
         Hypothesen wie Wirbelstromtheorie oder auch Stringtheorie entstehen in den Köpfen fantasiebegabter Theoretiker, nicht in den
            Köpfen derer, die den Horizont des akademischen Establishments zum Maß aller Dinge machen. Für den Geist ist eben mitunter
            sehr viel mehr denkbar und möglich, als man in der Sprache der Mathematik ausdrücken kann. Das menschliche Gehirn ist daher
            mit seiner Suggestionskraft und seinen schöpferischen Fähigkeiten vielleicht die am leichtesten zu bedienende und zudem äußerst
            funktionstüchtige Zeitmaschine. Einfach weil es schon mal da ist. Ob diese uns durch das Universum der eigenen Vergangenheit
            hetzt, die Zukunft in vielerlei Versionen entwirft oder gar durch Abstraktion und Technik der physikalischen Dimension der
            Zeit mit grobem Werkzeug zu Leibe rückt.
            
         

         
         Die Frage nach der Uhrzeit enthält schon den Keim einer Bastelei an den Grundfesten des Universums. Der menschliche Geist, der sich als Bewusstseinsstrom selbst erkennen, also die Vierdimensionalität des eigenen Daseins erfahren kann, ist
            scheinbar zum Aufbegehren dagegen geschaffen und beinahe sogar dazu gezwungen. So wie schon Einjährige die räumliche Beschränkung
            im dreidimensionalen Raum – etwa durch das illegale Erklimmen von herrenlosen Trittleitern – überwinden wollen, schweift das
            Bewusstsein, das sich seiner eigenen Vergangenheit und einer ungeschriebenen Zukunft gewiss ist, vom erzwungenen Fokus auf
            das sich beharrlich neu konstituierende Jetzt ab, um sein Heil sprunghaft, mal beschleunigt, mal im Moment verharrend, aber
            frei vom trödelnden Diktat der zeitlichen Kontinuität, in allen Richtungen des Zeitpfeils zu suchen, der sich dabei zu einem
            fantastischen Feld unbegrenzter Möglichkeiten auffächert. Die konkrete Vision einer durch Ingenieurskunst umsetzbaren Physik
            der Zeitreise ist da nicht einmal die spektakulärste, aber sicher die provokativste. Man kann ihre Verfechter als Häretiker
            der Wissenschaft verunglimpfen oder als Genies feiern. Die Erfinder konkreter Zeitmaschinen zum Anfassen, die dem Begriff
            Maschine auch gerecht werden – und sich eben nicht als Bewusstseinstechnologie begreifen –, setzen sich dem härtesten aller Gegner aus: der unerbittlichen Konsensrealität und dem Diktat der scheinbar unverrückbaren
            Naturgesetze. Um diesem standzuhalten, ist dann wieder eine andere Art der Bewusstseinstechnologie nötig: Selbstvertrauen
            und sehr viel Frechheit.
            
         

         
         Der Reiz der temponautischen Hardware ist für viele daher unwiderstehlich. Denn egal, ob man dem inneren Zeitempfinden mit
            Drogen, Meditation, magischen Ritualen oder einer Überdosis Fantasie zu Leibe rückt – keine dieser Techniken kommt in ihrer
            Kühnheit an die Option heran, physisch durch die Zeit zu reisen, so wie es uns Wells und seine Epigonen erläutern wollten. Wer schon einen gewöhnlichen transkontinentalen Jetlag mühselig findet, mag sich die Eindringlichkeit einer
            solchen Reise gar nicht erst vorstellen. Und schon ein einziger transtemporaler Ausflug dürfte auch unsere philosophische
            oder psychologische Auffassung von Zeit noch einmal völlig auf den Kopf stellen.
            
         

         
         8. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine revolutioniert unsere Vorstellung von Zeit

         
         Man kann sagen, Physik ist reiner Symbolismus. Denn die komplexe Realität entzieht sich dem Zugriff der Messgeräte und offenbart
            sich dem Physiker gerade an den interessantesten äußersten Rändern von Mikro- und Makrokosmos nur in vielfältig interpretierbaren
            Bruchstücken. So erschließt sich der Makrokosmos lediglich in Strahlungsmustern, der Mikrokosmos in ausufernden Wellengleichungen.
            Die Zeitmaschinen-Hardware kann uns durch die Banalzeit transportieren, vielleicht sogar in das Restaurant am Ende des Universums.
            Aber die wirklich spannenden, noch entlegeneren Bereiche der Zeit auszuloten, blieb und bleibt dem menschlichen Gehirn allein
            vorbehalten: Anfang und Ende, Ewigkeit und Augenblick, das Geheimnis des Daseins im Zeitstrom. Welches Gerät sollte der Zeit
            auch eindringlicher zu Leibe rücken als unser eigener Geist, der ja ein Kind der Zeitlichkeit ist. Und dessen Auffassung von
            Zeit sich zudem auch mit ihrem eigenen Verstreichen ändert.
            
         

         
         Schon lange bevor Einsteins Feldgleichungen begannen, den Zeitpfeil zu verbiegen, rückten Philosophen aller Epochen dem Phänomen
            Zeit mit unterschiedlichstem Handwerkszeug zu Leibe. Aus der Fülle an Hypothesen, Theoremen und Definitionen kondensieren sich zwei elementare Phänomene heraus. Erstens: Was man gemeinhin Zeit nennt, ist für die menschliche Existenz,
            für unser Denken und für die Stellung des Menschen in der Welt von immenser Bedeutung. Zweitens: Die Zeit entzieht sich sowohl
            in ihrer Grundsätzlichkeit als auch in ihrer Relativität einer schnellen und widerspruchsfreien Analyse. Auch die Vielfalt
            der Erfahrung von Zeit macht das Gebiet nicht überschaubarer. Aber nur weil die Zeit sich auch in der Philosophie gelegentlich
            als Mysterium gebärdet, ist es überhaupt möglich, der Zeitmaschine eine Chance zu geben.
            
         

         
         In der frühen Antike sind der Zeit zunächst nur die veränderlichen Gegenstände unterworfen. Zeit steht damit im Gegensatz
            zum unveränderlichen, also ewigen Sein (Parmenides) beziehungsweise zum Zeitlosen (Platon). Als dauerndes Werden regiert sie
            dagegen bei Heraklit gleich die gesamte Wirklichkeit. Die ersten Ansätze der klassischen physikalischen Zeitvorstellung entwirft
            Aristoteles. Seine Zeit verläuft linear und kontinuierlich und hat, indem sie als Maß, etwa für Bewegungen im Raum, dienen
            kann, objektiven Charakter – eine Idee, die später Isaac Newton weiterentwickelt. Augustinus schließt sich der aristotelischen
            Vorstellung von Zeit als Einheit aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ebenfalls an, stellt jedoch eine Verbindung zur
            menschlichen Seele her und leistet damit einen frühen Brückenschlag zu psychologischen Zeitvorstellungen: Lediglich die Gegenwart
            existiert außerhalb der Seele, Vergangenheit und Zukunft kommen dagegen nur als subjektive Zeiterfahrung vor. Immanuel Kants
            bereits erwähnte grundsätzliche Absage an einen objektiven Charakter von Zeit und Raum führt den idealistischen Zeitbegriff
            in die Philosophie ein.
            
         

         
         Zeit wird in der Folge immer mehr zur menschlichen Existenzgrundlage, aber auch zum Existenzproblem. In der Phänomenologie erlangt sie eine besondere Bedeutung. Für deren Begründer Edmund Husserl
            ist Zeit ein Bewusstseinsphänomen, das Erfahrungen erst möglich macht. Und Martin Heidegger betont, dass Zeit weder subjektiv
            noch objektiv ist, sondern als Zeitlichkeit schlicht den Grundmodus des menschlichen Daseins darstellt, in dessen Horizont
            sich der Mensch entwirft. Seine spätere Definition der Zeit als vierdimensionales Ereignis schließt sogar den Bogen zu den
            Zeitvorstellungen der theoretischen Physik.
            
         

         
         Der Einbruch der Zeit in das Bewusstsein

         
         Seit sich Physiker wie Einstein durch ihre Theorien zum für das menschliche Bewusstsein so wichtigen Phänomen der Zeit äußern,
            kommen auch die Humanwissenschaften nicht umhin, ihrerseits die Argumente der Physik zu berücksichtigen. Der Psychologe Jean
            Gebser beispielsweise bindet in seiner Theorie vom Ende der Neuzeit und einer notwendigen Abkehr von Fortschrittsdenken und
            Materialismus hin zu einer aperspektivischen Welt auch astronomische und physikalische Argumente ein. In erster Linie wendet
            er sich dabei gegen die Deklassierung der Zeit zur Rechengröße, wodurch Zeit als Qualität und Intensität unberücksichtigt
            bliebe. Mit Quantentheorie und Einstein, so Gebser, habe aber ein wahrer Einbruch der Zeit in unser Bewusstsein stattgefunden,
            der auch ein Zerbrechen der dreidimensionalen Welt bewirkt. Damit werde das Ende der Neuzeit und einer perspektivischen Weltsicht
            eingeleitet. In der Kunst zeigt sich dieses Zerbrechen beispielsweise in Surrealismus, Kubismus und Dadaismus, in der Tiefenpsychologie
            durch eine Inflation des Bewusstseins und in der Physik ganz handfest durch die Atombombe.
            
         

         
         Jenseits magischer und mythischer Geborgenheit ist der rationale Mensch der Erstarrung der Zeit hilflos ausgeliefert, was
            sich in der verbreiteten Behauptung, keine Zeit zu haben, andeutet: auch ein erstes Zeichen eines Bewusstseinswandels. Denn
            zerstörerisch muss dieses Einbrechen der Zeit gar nicht unbedingt sein, es kann uns auch eine Bewusstwerdung von Zeitfreiheit,
            vom Achronon ermöglichen. Es wirkt nur bedrohlich auf die dem Rationalen verhafteten und dadurch haltlos gewordenen Menschen.
            Nach Gebser waren nämlich nur die Menschen der magischen und mythischen Zeitalter geborgen. Der «mentale» und später rationale
            Mensch dagegen verfügt nur noch über eine fiktive Geborgenheit, was ihm zudem bewusst ist, sodass er am Abgrund zu stehen
            glaubt. «Der Einbruch der Zeit muss auf alle, die noch am Rationalen als einem ausschließlich gültigen Prinzip festhalten,
            wie eine letzte Zerstörung der Systeme und Vorstellungen wirken, welche sie als gesichert ansahen.»40

         
         Der Raum, so Gebser, absorbiert die Zeit, denn wer keine Zeit hat, hat auch keinen Raum. Das ist seine Schlussfolgerung aus
            der geschäftigen Floskel, «keine Zeit zu haben», die für ihn im obigen Sinn nämlich Erstarrung bedeutet – und eben nicht die
            gemeinhin damit assoziierte gehetzte Betriebsamkeit im Leerlauf.
            
         

         
         Andererseits löst die Zeit, die die Welt nur noch in Abschnitte unterteilt, ihrerseits den Raum auf. Für Gebser liegt die
            Perspektive des menschlichen Bewusstseins nun in der Befreiung, die dieser Zerstörungsprozess und die Erkenntnis dessen bedeutet:
            Der Mensch sei frei, «wenn er realisiert, dass ‹Zeit› alle bisherigen Zeitformen mitmeint. […] Der Mut, die prärationale magische
            Zeitlosigkeit und die irrationale mythische Zeithaftigkeit neben dem mentalen Zeitbegriff als wirkend anzuerkennen, ermöglicht den Sprung in die arationale Zeitfreiheit. Diese ist nicht etwa ein Freisein von früheren Zeitformen, die ja jeden Menschen mitkonstituieren. Sie ist zuerst einmal ein Freisein zu ihnen.»41

         
         In diesen Überlegungen findet sich ein völlig neuer Aspekt des Zeitmaschinen-Motivs. Der Komplex aus Zeit und Bewusstsein
            ist selbst diese Maschine, die einem Transformationsprozess unterliegt. Ein Prozess, an dessen Ende die Entfesselung des Bewusstseins
            liegen kann, das sich von den Ketten der eigenen Vorstellung von Zeit löst.
            
         

         
         Sehr weit entfernt von den antiken Ursprüngen einer Philosophie der Zeit haben sich auch zwei französische Denker. Sie zeigen,
            dass auch die vorderste Front der Geisteswissenschaften mit dem Zeitbegriff ähnlich respektlos umgeht wie die Avantgarde der
            Physik. Es handelt sich dabei um den bis 1990 in Chicago lehrenden Geschichtsphilosophen Paul Ricœur sowie den am Ostersonntag
            1955 verstorbenen Jesuitengelehrten Pierre Teilhard de Chardin. Dieser im Grenzgebiet zwischen Theologie und Philosophie angesiedelte
            Anthropologe, der unter anderem an der Entdeckung des archäologisch bedeutsamen Pekingmenschen im Jahr 1927 beteiligt war,
            schaffte eine ungewöhnliche Verbindung aus Spiritualität und Wissenschaft, die er – lange vor New Age und holistischen Trends
            in der Wissenschaft – Hyperphysik nannte. Für eine Philosophie der Zeit ist dabei interessant, dass er nicht-materialistisches Denken und Evolutionstheorie
            unter einen Hut bringt. Künftig werde sich die unumkehrbare Evolution nur noch in der Noosphäre, dem Bereich des Geistes,
            abspielen. Und dort durch die schöpferische Kraft der Liebe auf den sogenannten Omega-Punkt zusteuern. Ziel und Antriebskraft
            dieser Bewegung zugleich, so Teilhard de Chardin, sei Christus als geistiges Zentrum.
            
         

         
         Eine interessante Analogie findet sich dabei zum Denken des Physikers Frank Tipler. Der Punkt Omega ist für ihn das Ergebnis
            nahezu unendlich schneller Informationsverarbeitung in der Endphase des Universums. Dieses Universum, quasi als Supercomputer
            begriffen, simuliert alle denkbaren Wirklichkeiten und erzeugt im Gegensatz zu seiner bisweilen angenommenen zeitlichen Begrenzung
            subjektiv Ewigkeit. Die dort und dann herrschende Unendlichkeit an Information setzt Tipler mit Gott gleich.42

         
         Damit wird die Theologie zu einer Unterdisziplin der Physik. Die Zeitschrift «Nature», Nadelöhr wissenschaftlicher Großtaten,
            nannte Tiplers Buch allerdings ein «Meisterwerk der Pseudowissenschaft»43. Das bedeutet aber nicht, dass er mit seiner Theorie in der akademischen Welt unten durch ist. Tipler selbst zitiert auf
            seiner Website zur Rechtfertigung seinerseits den ebenfalls bereits erwähnten Quantentheoretiker David Deutsch, der sich enthusiastisch
            über Tiplers Hypothesen äußert.44

         
         Tiplers kühner Entwurf ähnelt dabei der Eschatologie des Kieler Philosophen Hermann Schmitz, der als Schöpfer einer «neuen
            Phänomenologie» gilt. Nach dessen Ansicht endet die Zeit damit, dass keine Zukunft mehr hereinbricht, also in dem Moment,
            wenn der bekannte Ablauf aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft an ein Ende gelangt ist und zu einer Omnipräsenz von allem
            je Dagewesenen kulminiert. Das ist die moderne Sicht auf die Mythen von der Auferstehung der Toten.
            
         

         
         Die etablierte Naturwissenschaft unterstellt wissenschaftlich verpackten, eher philosophischen und esoterischen Theorien wie
            jener vom Omega-Punkt oft ein großes Maß an Fiktionalität – Pseudowissenschaftlichkeit eben. Aber diese scheinbare Fiktionalisierung ist vielleicht sogar die beste Methode, sich der Zeit zu nähern. Der oben erwähnte französische Geschichtsphilosoph
            Paul Ricœur analysiert in seinem Buch Temps et récit beispielsweise die Diskrepanz zwischen erlebter und kosmologischer Zeit, woran seiner Meinung nach jede Phänomenologie der
            Zeit, also jedes unmittelbare Erfassen, scheitert. Seine Alternative: ein narrativer, also erzählender Ansatz, aus dem sich
            auch die Identität des Menschen erklärt.
            
         

         
         Die meisten Denker verzichten angesichts der Vielfalt der Ansätze und Hypothesen, sich dem Wesen der Zeit zu nähern, auf eine
            Hilfskonstruktion, die auch nur annähernd der Metapher der Zeitmaschine entspricht. Denn experimentelle Zeitphilosophie ist
            nicht auf die konkrete Möglichkeit physikalisch-realer Zeitreisen angewiesen, sondern kann sich den Fragen widmen, die sich
            zwangsläufig stellen, wenn die Zeitmaschine mehr als ein Fantasma zu sein beginnt. Sobald wir uns auf den Trip mit der konkreten
            Maschine einlassen können, weil alle technischen und philosophischen Bedenken ausgeräumt sind, fangen die eigentlichen Probleme
            erst an. Wenn man sich nämlich überlegt, was genau diese Maschinen mit der uns bekannten Zeit anstellen können oder sollten
            und wie konkret sie sich eigentlich in ihr bewegen.
            
         

         
         9. Hypothese: Die ideale Zeitmaschine ist 
komplizierter, als es auf den ersten Blick scheint

         
         Mit den bisherigen philosophischen oder physikalischen Überlegungen, wie ein Universum beschaffen sein muss, in dem Zeitreisen
            möglich sind, und der Frage, ob wir zufällig in so einem leben, ist es nicht getan. Sobald die Frage nach der Zeitmaschine
            positiv beantwortet ist, woran einen niemand hindern kann, stellt sich das Problem, was wir nun hypothetisch damit anfangen
            wollen – und dann wird es wirklich ernst.
            
         

         
         Zum Beispiel wird von Zeitmaschinen-Fans gerne vernachlässigt, dass eine Zeitreise immer auch eine Reise durch den Raum ist.
            Das heißt, die Gegend, von der aus man aufgebrochen ist, wird zu einem anderen Zeitpunkt an einer völlig anderen Stelle des
            Universums eingetroffen sein. Wo sich die Erde heute im Sonnensystem befindet, ist morgen nur ein unwirtliches Fleckchen kalten
            Weltalls. Die Bewegung der Planeten, des Sonnensystems, ja der ganzen Galaxis macht es ziemlich schwierig, auch dort wieder
            anzukommen, wo man gestartet ist.
            
         

         
         Selbst der genaue Modus der Zeitreise ist noch lange nicht geklärt. Sehen wir die Zukunft wie in einem Zeitrafferfilm auf
            uns zu- und an uns vorbeirauschen oder verschwinden wir einfach aus der Gegenwart, um schlagartig in einer anderen Zeit wiederaufzutauchen?
            Und wie lange dauert die Reise, etwa ein Trip ins Mittelalter? Kommen wir subjektiv im gleichen Augenblick an, in dem wir
            gestartet sind, oder hängen wir eine erfahrbare Zeitspanne lang gewissermaßen zwischen den Zeiten? Dauert eine Reise ins antike
            Sparta genauso lange wie ein Ausflug ins Kambrium – also eine gute halbe Milliarde Jahre tiefer in die Vergangenheit?
            
         

         
         Die Antwort mag von der Vorstellung von der Reiseroute abhängen. Nutzen wir hyperdimensionale Verbindungen, wie etwa Wurmlöcher,
            oder bewegen wir uns auf der Zeitlinie, jedoch um einen bestimmten Faktor beschleunigt? In letzterem Fall könnten die ersten
            Zeitmaschinen noch sehr langsame Gefährte sein, und eine Reise ins Jahr 1950 würde dann vielleicht immer noch fünf Jahre dauern.
            Das wäre aus heutiger Perspektive zwar eine wissenschaftliche Sensation, aber bei weitem keine Leistung, die eine florierende
            Zeit-Touristik-Branche begründen würde.
            
         

         
         Eine weitere wichtige Frage ist die nach dem Verhältnis zwischen subjektiver Zeit und Außenzeit. Das heißt, wenn wir eine
            Zeitmaschine besteigen, um ein halbes Jahr Urlaub am Hofe Ludwigs des Vierzehnten zu verbringen, kehren wir dann um ein halbes
            Jahr gealtert eine Millisekunde, nachdem wir aufgebrochen sind, wieder zurück? Oder drastischer formuliert: Kann uns ein Leben
            voller ausschweifender Zeitreisen aus Sicht eines Beobachters in unserer ursprünglichen Zeit binnen einer Sekunde in einen
            Greis verwandeln, weil wir an einem bestimmten Tag aufbrachen, um dann für die Dauer von 80 Jahren unserer Lebenszeit zwischen Holozän und 25. Jahrhundert hin- und herzugondeln? Sollte man also bei einer Zeitreise lieber um genau die Zeitspanne in die Zukunft verschoben
            wieder zurückkehren, die man subjektiv in einer anderen Zeit verbracht hat, weil man sonst im Vergleich mit den eigenen Freunden
            einfach immer älter wird? Oder verfügt eine Zeitmaschine eher über Nebenwirkungen im Sinne eines Jungbrunnens? Erhält man
            also die Zeit, die man außerhalb der eigenen ursprünglichen Gegenwart verbringt, quasi geschenkt, weil man ja nicht älter
            sein kann, als man laut Kalender tatsächlich ist?
            
         

         
         Vielleicht verändern wir uns durch die Zeitreise sogar auf sehr unerwünschte Weise: So könnte eine Umkehrung des Zeitpfeils
            bei einer Reise in die Vergangenheit auch eine Reise in die Vergangenheit unseres eigenen Ichs bedeuten, und zwar eine Reise,
            die wir am eigenen Leibe verspüren. Das heißt, wir erreichen die originalen Olympischen Spiele vielleicht als Embryo oder
            benehmen uns als Dreijährige bei der Krönung von Karl dem Großen daneben.
            
         

         
         Ein Problem, das aus der Struktur unseres Gedächtnisses und dessen Zusammenhang mit den Kausalgesetzen entstehen kann, hängt
            mit dem Erinnerungswert von Zeitreisen zusammen. Eine kosmologische Hypothese verdeutlicht, welche Verwirrung uns blühen kann,
            wenn wir die Gegenwart verlassen – und auch dorthin wieder zurückkehren wollen.
            
         

         
         Das Universum expandiert. Und zwar seit dem Urknall. Gemäß dem zweiten Hauptsatz der Thermodynamik nimmt dabei die Entropie,
            also die Unordnung, permanent zu. Nun gibt es aber die Hypothese, dass das Universum sich an seinem Ende auch wieder in sich
            zusammenzieht, zusammenstürzt. Dadurch würde die Ordnung allerdings wieder zunehmen. Damit diese Hypothese dennoch ihre Berechtigung
            hat, muss man nur postulieren, dass im Moment maximaler Expansion, wenn das Universum wieder zu schrumpfen beginnt, sich der
            Zeitpfeil umkehrt. Die Zeit läuft rückwärts. So jedenfalls eine Hypothese von Stephen Hawking aus den achtziger Jahren.
            
         

         
         Für einen Besucher dieses entscheidenden Wendepunktes in der Zeit entsteht ein sonderbarer Effekt. Denn eine Stunde vor der
            Umkehr des Zeitpfeils erwartet er diesen Moment noch. Eine Stunde danach wartet er immer noch oder schon wieder, denn obwohl
            der Moment der Zeitumkehr bereits stattgefunden hat, liegt er aus Sicht des Besuchers ja nun immer noch in der Zukunft, da sich mit der Zeitumkehr Vergangenheit und Zukunft vertauscht haben. Kann er sich also an diesen Moment erinnern?
            Oder müssten die den Gesetzen der Kausalität unterworfenen neurochemischen Prozesse der Erinnerung auf die Zeitumkehr reagieren,
            indem sie eben nicht wissen, was die Zukunft bringt?
            
         

         
         Ähnliche Effekte könnten konkret physisch vorwärts und rückwärts durch die Zeit reisenden Menschen blühen. Also nicht nur
            heillose Verwirrung, sondern massive Amnesie und ernsthafte Probleme, sich seiner eigenen Identität zu versichern. Für reine
            Bewusstseinsreisen gelten jedoch mit ziemlicher Sicherheit eigene Gesetze – fragen Sie einfach den nächsten Astralreisenden,
            dem Sie begegnen.
            
         

         
         Das Gedankenexperiment vom expandierenden Universum und dem umgedrehten Zeitpfeil ist aufschlussreich, aber leider physikalisch
            nicht ganz korrekt gedacht. Hawking selbst hat es revidiert. Weder muss die Entropie des Universums zu seinem Ende hin abnehmen,
            noch muss sich der Zeitpfeil umkehren. Das ist nämlich nur denkbar, wenn man einen übergeordneten Zeitpfeil als Bezugssystem
            voraussetzt, so jedenfalls der Physiker Jim Al-Khalili.45 Dieser Meta-Zeitpfeil wird aber von Hawking verschwiegen. Macht nichts; die Idee und ihre denkbaren Folgen inspirieren, auf
            beliebige Zeitreisen übertragen, ja wieder zu interessanten Problemstellungen.
            
         

         
         Mit erheblich pragmatischeren, aber ebenso überlebenswichtigen Fragen beschäftigt sich der im Grenzbereich zwischen populärwissenschaftlicher
            Ernsthaftigkeit, Satire und Science-Fiction angesiedelte Führer für Zeitreisende46 Welche rechtlichen Probleme ergeben sich beispielsweise aus Zeitreisen? Sozialversicherungsbetrug durch beschleunigten Renteneintritt
            von Leuten, die ihr Lebensalter in der Antike sammelten, nicht aber hinter dem Schreibtisch verbrachten, gehört ebenso dazu wie das illegale Mitnehmen von Souvenirs aus
            der Vergangenheit. Das Buch, das als Reiseführer konzipiert ist, verknüpft pragmatische Tipps zur Kleiderordnung vergangener
            Jahrhunderte mit einer Fülle von Zeitmaschinen-Modellen, die so fiktiv wie visionär sind. Handliche Zeitgürtel, die Gefahren
            (Durchfall, Prügel von Einheimischen, schlechtes Wetter) einer tatsächlichen Reise vermeidende Chronovisionsgeräte, aber auch
            an Straßenkreuzer angelehnte Luxusschlitten der Temponautik stehen in diesem Buch zum Einsatz bereit. In dem Werk aus dem
            Jahr 1994 wird bereits eine Omnipräsenz von Wurmlöchern vorausgesetzt, und abgesehen von reichlich viel kreativem Unsinn deutet
            der Zeitreiseführer mit einem fiktiven Vorwort von H. G. Wells eine subtil bedrohliche Komponente des Zeitreisens an. Die Begegnung mit sich selbst als Quelle unvermeidlicher Ungewissheit:
            «Obwohl es sehr viel Spaß macht, kann es auch beunruhigende Folgen haben, sich selbst in der Kindheit zu besuchen. Viele Zeitreisende
            werden seither das schleichende Gefühl nicht mehr los, beobachtet zu werden.»47 Die Paranoia der Gegenwart als Folge der eigenen zukünftigen Neugier.
            
         

         
         Ist die ideale Zeitmaschine wirklich eine Maschine?
            
         

         
         Nun zur vielleicht prinzipiellsten Frage der selbstinduzierten Zeitreise. Bei einem Blick auf die Vielfalt der Konstruktionen,
            physikalischen Ideen und technologischen Extravaganzen wundert man sich, warum es eigentlich in den Augen vieler Menschen
            ausgerechnet Maschinen sein müssen, die uns durch die Zeit transportieren sollen? Zeitreisen durch Bewusstseinstechnologie
            haben den Zeitmaschinenbegriff nicht verdrängen können. Fordert das scheinbar organische Verstreichen der Zeit einen massiven
            Kontrast, den nur die Maschine als Inbegriff des Artifiziellen bieten kann? Kreiert die von intelligenten Wesen geschaffene
            Technik ein Reservat der Zeitlosigkeit im Strom der Zeit, einen Hauch von Ewigkeit des intelligenten Lebens, wie die Science-Fiction-Visionen
            von jahrmillionenalten Artefakten suggerieren, zum Beispiel in Stanley Kubricks Film 2001 – Odyssee im Weltraum?
            
         

         
         Die Vorstellungen, dass der Geist eine Maschine sein könnte, dass die Mensch-Maschine den Gesetzen der Logik oder gar der
            empirischen Wissenschaften folgt, wie es psychologische Hilfskonstruktionen und die Bastler der Künstlichen Intelligenz gern
            annehmen, wird nach und nach ergänzt oder sogar abgelöst durch den Glauben an den Geist der Maschinen4*, an sich selbst reproduzierende virtuelle Welten, an die bereits erwähnte Befürchtung, in der Matrix zu leben.
            
         

         
         Die Frage nach diesem Geist in der Maschine, genauer in der Zeitmaschine, stellt man jedoch am besten jenen Leuten, die sie
            relativ unbeschwert beantworten können, da sie ihre Konstruktionen nicht der Konsensrealität zur Überprüfung vorlegen müssen. Die «wissenschaftliche Phantastik», um den alten
            DDR-Begriff für Science-Fiction-Literatur zu bemühen, arbeitet sich seit mehr als 100 Jahren daran ab. Aber kann die ideale Zeitmaschine nur eine Fiktion sein?
            
         

         
      

   
      
   





















































OEBPS/logo.png
f&wonhlt

digitalbuch






OEBPS/cover.jpg
DIEEERFULLUNG EINES

MENSCHHEITSTRAUMS

Y |









OEBPS/images/css/smiley.png






