
Leseprobe zu:
Christian Schüle
Was ist Gerechtigkeit heute?
Eine Abrechnung
Knaur e-books

		
		
		Über dieses Buch

		
		
		Gerechtigkeit ist zum Schlagwort verkommen. Fast jeder fühlt sich ungerecht behandelt, und jeder klagt Gerechtigkeit ein. Die aktuelle Politik liefert die Stichworte: Mindestlohn und Bankerboni, Rente mit 63 oder Generationengerechtigkeit, Betreuungsgeld oder KiTa-Plätze … Christian Schüle fragt provozierend, ob Gerechtigkeit wirklich mehr ist als nur eine Fiktion. Er misst die gegenwärtigen Debatten an moralischen Prinzipien, philosophischen Konzepten und politischen Positionen und versucht, eine zeitgemäße Idee von Gerechtigkeit zu entwickeln. Denn wie sollten wir ohne Gerechtigkeit auskommen? Sie ist der Kitt, der eine zunehmend fragmentierte Gesellschaft zusammenhält.


		
	Inhaltsübersicht
	Motto
	I. Annäherungen	1. Immer geht es zugleich um alles	Einführendes Bekenntnis


	2. Gerechtigkeit zielt immer auf Steigerung
	3. Die Kraft der Gerechtigkeit
	4. Eine quantitative Angelegenheit	Bekenntnis zur Selbsterkenntnis


	5. Der Maßstab für Gerechtigkeit
	6. Gerechtigkeit ist ein Gefühl
	7. Die verführerische Unschärfe des Begriffs	Bekenntnis zur Ratlosigkeit




	II. Im Reich der Lüfte	Das Beispiel vom Kuchen
	1. Das Verhältnis von Gerechtigkeit und Gleichheit	Bekenntnis zu einem Phantom


	2. Die Herkunft der Normen	Von der Aufteilung des Kuchens


	3. Was ist gerecht, was ungerecht?	Bekenntnis zum Wesentlichen


	4. Der gerechte Gott
	5. Das höchste Prinzip
	6. Gerechtigkeit und Moral	Von der verteilenden Gerechtigkeit


	7. Gleich ist nicht gleich	Bekenntnis zum Gerechtigkeitshandwerk
	Das Beispiel von der Fischtheke


	8. Ist Gerechtigkeit eine Tugend?	Platon
	Aristoteles
	Jeremy Bentham
	John Rawls


	9. Gerechtigkeit als Ideologie	Bekenntnis zur Differenzierung


	10. Der Wert des Relativen
	11. Gerechtigkeit und Gleichheit	Bekenntnis zur Freiheit


	12. Glück durch Gerechtigkeit
	13. Der Wert der Differenz
	14. Marx und der Kapitalismus	Von der Ungleichverteilung durch Einsicht


	15. Das Recht auf ein gutes Leben	Bekenntnis zur eigenen Sozialisation


	16. Gerechtigkeit und Ehrgeiz
	17. Die Crux der Wahrnehmung
	18. Sehnsucht nach Entlastung	Bekenntnis zur Redlichkeit


	19. Die Mechanismen der Gerechtigkeit
	20. Die ewig bessere Welt	Bekenntnis zur Debatte


	21. Kleiner Exkurs über Geld und Zeit
	22. Geld und Macht	Bekenntnis zur Demut




	III. Auf dem Boden der Tatsachen	Von der Wertsteigerung des Kuchens
	1. Diskurs über Gerechtigkeit von unten	Bekenntnis zur Gleichberechtigung
	Die Umgehungsstraße


	2. Deutung der Wirklichkeit
	3. Klassen und Klassenlose
	4. Der Hass auf die Reichen	Bekenntnis zum Relativen


	5. Wohl und Wehe der Kapitalismen
	6. Der entscheidende Denkfehler
	7. Die Angemessenheit der Ansprüche	Bekenntnis zur Freiheit der Lebensführung


	8. Der planende und der hedonistische Mensch	Von der Komplexität des Lebensglücks


	9. Das Verhältnis von Geben und Nehmen
	10. Kann Mindestlohn gerecht sein?	Bekenntnis zu Mindeststandards


	11. Bevorzugung impliziert Benachteiligung
	12. Immer geht der Blick nach oben
	13. Der Konflikt der Werte	Bekenntnis zur Abrüstung


	14. Der Kapitalismus auf der Anklagebank
	15. Das Problem mit dem Profit	Vom Kauf des Kuchens


	16. Das Problem des Kapitalismus sind seine Anforderungen	Bekenntnis des postmodernen Zöglings


	17. Ideale im Wettstreit
	18. Thomas Pikettys Attacke auf das Eigentum
	19. Kritik am Kritiker	Von der Ersetzung des Kuchens durch Geld


	20. Die Unlogik des Zukurzkommens
	21. Verdienen und verdienen	Bekenntnis zur Gleichgültigkeit


	22. Kleiner Exkurs über die Gier
	23. Was ist angemessen?
	24. Das Kriterium für Marktwert
	25. Die Ökonomisierung des Geistes
	26. Kleiner Exkurs über den Neoliberalismus	Bekenntnis zur wachsenden Unsicherheit


	27. Ideologische Strömungen im Meinungsklima	Von der Steigerung des Anteils


	28. Die Heroisierung des Individuums
	29. Schattenwurf der Siegerkultur
	30. Das doppelte Gesicht der Gerechtigkeit
	31. Kleiner Exkurs über die Geburtenrate
	32. Gerechtigkeit führt zu Ungerechtigkeit
	33. Kleiner Exkurs über das Glück
	34. Grenzen der Gerechtigkeit
	35. Das Modell vom Menschen	Vom Nachbarssohn im Jobcenter


	36. Das kulturelle Erbe
	37. Vom Ende des sozialdemokratischen Zeitalters	Bekenntnis zur Sakralität der Person


	38. Die Essenz einer zeitgemäßen Gerechtigkeit


	IV. Im Angesicht der Morgenröte	1. Wie die Ordnung verfasst sein soll
	2. Die entzauberte Welt
	3. Die Herrschaft der Angst
	4. Wir leben pluralistisch, personalistisch und im Patchwork	Bekenntnis zur Wertschöpfungsgerechtigkeit


	5. Teilhabe setzt Teilnahme voraus	Von der Verantwortung gegenüber dem Staat


	6. Ein neues Narrativ
	7. Das Ideal des aktiven Staatsbürgers
	8. Bildungsexpansion oder Bildungsinflation	Von der Wirkung eigener Erwartungen


	9. Die Kompetenz der Verantwortung
	10. Wertverlagerung ist wichtiger als Herkunft
	11. Der Wert des Vertrauens
	12. Die Aufgabe des Einzelnen	Bekenntnis zum Fördern durch Fordern


	13. Verantwortung ist Selbstverantwortung
	14. Die Gleichheit der Chancen
	15. Die Entwicklung von Verantwortungsfähigkeit
	16. Das deutsche Schülerstipendium
	17. Umstrittenes Betreuungsgeld
	18. Die Verkopfung des Lebens
	19. Die Tatsache kognitiver Unterschiede
	20. Der Segen des Ehrenamts
	21. Plädoyer für einen humanistischen Liberalismus
	22. Die drei Grundsätze eines Gesellschaftsvertrags	Erster Grundsatz: Leidfreiheit
	Zweiter Grundsatz: Angemessenheit
	Dritter Grundsatz: Reziprozität







            [home]

            
               »Suum cuique«

               
                  Cicero, De Natura Deorum
                  
               

            

         
            [home]

            
               I.

               Annäherungen

            

            
               
                  1. Immer geht es zugleich um alles

               

               Gerechtigkeit ist die Nullstelle der Gesellschaft. Niemand weiß, was Gerechtigkeit ist, aber jeder spricht darüber. Niemand
                  kann Gerechtigkeit allgemeingültig bestimmen, aber jeder klagt sie ein. Niemand kann exakt erklären, was gerecht sein soll,
                  aber fast jeder fühlt sich ungerecht behandelt. Eine belastbare Definition dessen, was Gerechtigkeit sei, gibt es so wenig,
                  wie es gültige Prinzipien oder einen gesellschaftlichen Konsens darüber gibt, was gerecht ist (klammern wir die verordnete
                  Gerechtigkeit diktatorischer Despotien aus).
               

               Kein anderer Begriff muss dieser Tage größere weltanschauliche Pfunde schultern. Er trägt zeitweise die gesamte Last gesellschaftspolitischer
                  Diskussionen, weil Interessenvertreter, Lobbyisten und Parteipolitiker das Wort »Gerechtigkeit« mit allzu leichter Hand in
                  den Circus Maximus der Erregungsgesellschaft schleudern, Demoskopen diesen Wurf mit guten Noten honorieren und manche Massenmedien
                  die Raffinesse beherrschen, in gemachte Nester zu springen und sich wahlweise in deren behaglicher Wärme einzurichten oder
                  dieselben zu beschmutzen (was man gleichermaßen »Chronistenpflicht« nennt).
               

               Gerechtigkeit wird permanent thematisiert, in Stellung gebracht, benutzt, ausgenutzt, instrumentalisiert, ideologisiert, zerrüttet,
                  gedehnt, verzerrt. Der Begriff ist das philosophisch aufgegossene Fundament einer ratlosen Gegenwartsgesellschaft und eine
                  der zentralen Ideen einer gewünschten Ordnung.
               

               Immer geht es zugleich um alles: soziales Verhalten, praktizierte Ethik, gesetzliches Recht, gesellschaftliche Selbstorganisation;
                  um das Verhältnis von Freiheit und Gleichheit und das Spannungsfeld zwischen individueller Tugend und staatlicher Institution.
                  Der Begriff, so leer wie deshalb verlockend, ist ein modisch gewordenes Füllhorn für diverse Erwartungen, diffuse Wünsche
                  und widersprüchliche Ansprüche. Größere Hoffnungen gibt es womöglich nur noch auf die Liebe, die bekanntlich so herrlich wie
                  ungerecht sein kann.
               

               Wer das G-Wort zur rechten Zeit ausspricht, erregt in jedem Fall Aufsehen und schlägt daraus politisch Kapital. Er ist immer
                  auf der sicheren Seite. Er ist der Held einer gewissen Masse, der Volkstribun in der politischen Arena. Oder nicht?
               

               Nein, er ist ein feiger Hund, denn Gerechtigkeit zu fordern ist die wohlfeilste Angelegenheit, die in unseren denkfaulen Tagen
                  denkbar ist.
               

               
                  
                     Einführendes Bekenntnis

                  

                  
                     Ich behaupte, dass es Gerechtigkeit nicht gibt. Gerechtigkeit ist ein Mythos. Eine Hoffnung. Ein Ideal. Ein schöner, edler,
                        vielleicht der schönste, vielleicht der edelste Traum der Menschheit. Das himmlisch-güldne, gelobte Jerusalem. Die unfehlbare
                        Vision angesichts des fehlbaren Menschen. Die romantischste Idee neben der Liebe, hoffnungstrunken, poetisch, unerfüllbar.
                        Aus logischen, psychologischen und intellektuellen Gründen aber ist eine gerechte Gesellschaft nicht möglich.
                     

                     Die Wirklichkeit ist so wenig gerecht, wie die Natur es ist, weil weder Wirklichkeit noch Natur an sich gerecht oder ungerecht sein können. Gerechtigkeit an sich gibt es so wenig, wie der Mensch an sich gerecht ist, weil der Mensch an sich gar nicht gerecht sein kann, wohingegen es gerecht handelnde Menschen durchaus gibt,
                        aber nur dort, wo ihr Verhalten einer Ordnung entspricht, die als gerecht gilt. Und nun? Nicht gleich zuklappen, liebe Leser, denn mit der Gerechtigkeit verhält es sich wie mit einem irgendwie sympathischen,
                        undurchschaubaren Bekannten, dessen Schatten man nicht loswird. Er ist immer anwesend und entfleucht einem dennoch. Er ist
                        uns vertraut und bleibt uns doch merkwürdig fremd.
                     

                  

               

            

         
            
               2. Gerechtigkeit zielt immer auf Steigerung

            

            Die grundsätzliche Frage heißt folglich: Ist Gerechtigkeit eine Norm, eine Moral, ein Verfahren oder ein Sachverhalt? Oder
               ist sie nichts von alledem und vielmehr eine Fiktion? Und gesetzt, sie wäre doch eine Tatsache: Könnte man Gerechtigkeit verwalten?
               Und gesetzt, sie wäre eine Moral: Könnte man sie normieren? Und gesetzt, sie wäre ein Ideal: Könnte man es umsetzen?
            

            Als zentrales Anliegen der Menschheit ist Gerechtigkeit so alt, wie der Mensch selbst es ist – wo zwei Individuen aufeinandertreffen,
               etabliert sich ein Wertverhältnis, das ein Konkurrenz-, womöglich ein Kompetitiv-, zuletzt immer ein Gerechtigkeitsverhältnis
               ist: Wer darf wie viel wovon in Anspruch nehmen und nimmt dadurch wem durch wie viel was weg? Die Frage nach den Bedingungen
               eines gerechten Lebens stellt implizit die weitere, wann denn das Leben gerecht sei. Aber ist das überhaupt beantwortbar? Das Leben ist ja immer ungerecht, weil das Leben als solches nicht gerecht sein kann. Wenn aber schon nicht das Leben als solches gerecht ist, ist es dann nicht vielleicht die Welt?
               Denn wenn auch die Welt es nicht ist, müsste es ja Gott sein, und wenn selbst dem nicht so wäre, wäre dies eine schlechte
               Nachricht, zumindest für alle Gläubigen.
            

            Jede Frage nach Voraussetzungen des gerechten Lebens ist letztlich eine nach den Voraussetzungen eines besseren Lebens (abermals vorausgesetzt, man wüsste bereits, was das gute sei). Das heißt also: Gerechtigkeit ist notwendig vergleichend.
               Sie zielt auf Steigerung und ist komparativ ausgelegt. Nie wird Gerechtigkeit sich mit einem Zustand zufriedengeben. Nie wird
               es dauerhaften Frieden der Hütten mit den Palästen geben.
            

         
            
               3. Die Kraft der Gerechtigkeit

            

            Im Gegensatz zu seiner Unbestimmbarkeit führt das G-Wort zu ganz bestimmten Erregungen. Es vermag Gesellschaften zu spalten
               und Lager zu teilen. Es vermag Gräben aufzureißen, Fraktionen zu bilden, Parteien zu entzweien. Je nach Sichtweise ist die
               Rede im Namen der Gerechtigkeit gefährlich, fahrlässig, banal oder billig, auf jeden Fall so verführerisch wie allzeit nervös.
               Jeder wird sofort sagen können, was er als ungerecht empfindet. Sollte dieser Jeder aber eine allgemeine Formel des Gerechten geben, so herrschte – vermutlich – Schweigen.
            

            Die erlauchtesten Geister aller Epochen haben über Gerechtigkeit gegrübelt, sie haben abgeleitet, Antworten konstruiert, Kategorien
               entworfen und bis heute – über das pauschale Maß der Mitte hinausgehend – Annäherungen, Umkreisungen, Ungefähres und Unverbindliches
               formuliert. Was lehrt uns die Geistesgeschichte? In erster Linie, dass die Frage nach Gerechtigkeit bis heute anhängig ist.
               Womöglich ist sie dieser Tage so brisant wie selten zuvor, weil Gerechtigkeit das letzte große Epos ist, das es nach dem Tod
               Gottes noch mit dem ganzen Dasein aufnehmen kann.
            

         
            
               4. Eine quantitative Angelegenheit

            

            Gerechtigkeit begegnet jedem jederorts jederzeit, Ihnen, mir, uns, weil das ganze Leben, ja, der ganze Sinn des Daseins als
               Aufwurf der Frage nach Gerechtigkeit aufgefasst werden kann. Vom globalen Universal bis hinunter in die provinzielle Nische
               vermag alles und jedes im Lichte der Gerechtigkeit betrachtet und nach entsprechender Betrachtung als ungerecht bewertet zu
               werden. Immer wird es dabei um das Cui bono gehen: Wer profitiert, wer verliert? Wer gibt, wer nimmt? Mehr noch: Wer nimmt wie viel und wer gibt wie wenig?
            

            Jede Begegnung auf dem Trottoir, wenn es um die Verteilung des verfügbaren Platzes geht, stellt unausgesprochen und sofort
               spürbar ein Gerechtigkeitsverhältnis her: Wem steht wie viel Raum zu? Wer geht wann zur Seite? Wer hat warum Anspruch auf
               welche Anteile? Vor jeder qualitativen Bestimmbarkeit, scheint es, ist Gerechtigkeit immer zuerst eine quantitative Angelegenheit.
               Jedes Teil- und Subsystem der Gesellschaft hat seine Gerechtigkeitsvorstellung und argumentiert im Namen der Gerechtigkeit
               an sich. Jedes Gerechtigkeitsverhältnis aber trägt mindestens ein Ungerechtigkeitsverhältnis in sich. Manchmal widersprechen
               sich Gerechtigkeiten. Die juristische etwa domestiziert die biblische, weil Rache, Zorn, Errettung oder Erlösung zwar das
               Gefühl einer Rechtfertigung herzustellen vermag, nach rechtsstaatlichem Verständnis hingegen nicht gerecht sein kann. Globale
               Gerechtigkeit hebelt lokale aus und die soziale gelegentlich die ökonomische. Jede Behebung einer Ungerechtigkeit führt so
               gut wie immer zu einer neuen.
            

            Zwar ist Ungerechtigkeit keine der sieben Todsünden, und auch in den zehn Geboten finden wir sie nicht wieder – dennoch könnte
               man, mit entsprechender Fantasie, mindestens vier der sieben Todsünden auf sie vereinen: Hochmut (Todsünde 1), Habgier (Todsünde 2), Wollust (Todsünde 3) und Völlerei (wahlweise Selbstsucht, Todsünde 5). Wenn Ungerechtigkeit im klassischen Katechismus der Katholischen Kirche nun aber gerade nicht explizit als schlechte Charaktereigenschaft
               gebrandmarkt wird – was lehrt uns das? Erstens: dass es sie nicht gibt. Zweitens: dass sie weder teuflisch noch göttlich ist.
               Und drittens: dass, wer Gerechtigkeit im Besonderen herstellen will, sich postwendend an derselben als Allgemeinheit versündigt.
            

            
               
                  
                        Bekenntnis zur Selbsterkenntnis
                        

               

               
                  Ich bin weder Sohn eines Professors noch einer Ärztin, stamme aus der bürgerlichen Mittelschicht, habe Abitur und Studienabschluss
                     und nehme unverdrossen mein Wahlrecht wahr. Weder habe ich in die Oberschicht hinauf- noch ins Prekariat hinabgeheiratet,
                     und mein Jahreseinkommen ist überschaubar. Mitglied einer politischen Partei bin ich so wenig wie einer Gewerkschaft, ich
                     gehöre weder einer Amtskirche noch einer anderen Institution an. Ideologien, gleich welcher Art, halte ich für schädlicher
                     als ihre Abwesenheit, Gott, Götter und Gottheiten stellen für mich Erfindungen raffinierter Menschen zum Zweck politischer
                     Propaganda dar.
                  

                  Weder bin ich Rebell noch Revoltierer, Revolutionsprosa finde ich wahlweise kitschig, kindlich oder gefährlich. An eine Wahrheit
                     im übergeordneten Sinne glaube ich nicht, die Verachtung der Gegenwart finde ich dumm. Weder bin ich libertär noch anarchistisch
                     veranlagt, und wenn ich etwas bin, dann womöglich liberal, aber nicht im Sinne der weiland FDP oder einer sonstigen Partei,
                     die als Partei immer nur partiell zu denken in der Lage ist, und gerade das Partielle, Parteiische führt im Fall der Gerechtigkeit
                     niemals weiter.
                  

                  Den sozialen Frieden in der Bundesrepublik erachte ich als größte Errungenschaft seit Kriegsende, Kritik für das erste Gebot
                     einer Demokratie und konstruktive Kritik für die Pflicht intellektueller Redlichkeit. Ich schätze das Land, in dem ich lebe, für vieles; stolz darauf bin ich
                     nicht. Nationalstolz ist mir so fremd wie Chauvinismus, positive Gefühle für Hymne und Flagge hingegen finde ich so gesund
                     wie die Loyalität zu jenem Gemeinwesen unabdingbar, in das ich eingewoben bin. Würde man mich einen Patrioten nennen, wäre
                     ich nicht verletzt, ebenso wenig aber geschmeichelt. Ich bin dankbar, hier und jetzt, in dieser Republik, zu dieser Zeit,
                     unter dieser Verfassung leben zu können, möchte hingegen nicht sagen: leben zu dürfen, denn das setzte den gnädigen Akt eines Geschenks voraus, von dem mir bis zum heutigen Tage niemand hätte sagen können, wer
                     da was schenkte (das Leben ist für mich kein Geschenk im göttlichen Sinne, es ist das biologische Ergebnis der Zeugung eines
                     Kindes durch zwei Menschen, die sich hoffentlich im Vollbesitz ihrer geistigen Kräfte der gemeinsamen Verantwortung bewusst
                     gewesen sind).
                  

                  Mit Gewissheit bin ich, wie jeder es ist, vielfach vorgeprägt, versuche aber, meine Prägungen zu reflektieren. Seit geraumer
                     Zeit befinde ich mich auf Wanderschaft und suche nach Entstehung, Wohl und Wehe meiner Wertvorstellungen. Ab und an gehen
                     Neigungen mit mir durch, aber ich mache sie kenntlich. Bis zum jetzigen Zeitpunkt habe ich keine Antworten, bin aber leidenschaftlich
                     um Selbsterkenntnis bemüht. Aus all diesen Gründen halte ich mich für befugt, über den größten Traum der Menschen nachzudenken.
                     Die Hitze seiner Strahlkraft lässt einen ja kein bisschen kalt, oder?
                  

               

            

         
            
               5. Der Maßstab für Gerechtigkeit

            

            Man kann Gerechtigkeit nicht messen, be- oder vermessen, und noch weniger lassen sich Quotienten, Wurzeln oder Koeffizienten
               bestimmen, dafür ist die Angelegenheit zu simpel und komplex zugleich. Man hat bis auf weiteres also davon auszugehen, dass
               es eine absolute, eine unumstößliche, unerschütterliche, allgemeingültige Gerechtigkeit nicht gibt. Je zersplitterter und
               fragmentierter die Gesamtgesellschaft ist, je mehr Subsysteme und Subsysteme von Subsystemen es gibt, je ausdifferenzierter
               der Pluralismus unserer Lebenswelten ist (welch ein Segen!), desto mehr Gerechtigkeitsvorstellungen flirren durch den Äther.
               Ist heutzutage die Rede von Gerechtigkeit, so ist immer relative Gerechtigkeit gemeint. Relative Gerechtigkeit ist deshalb
               relativ, weil sie sich über Verhältnisse, über Relationen, konstruiert. Daraus folgt: Eine Ordnung ist gerecht, wenn die in
               ihr existenten Verhältnisse als gerecht empfunden werden. Wie viele Einzelne aber müssen ein Verhältnis als gerecht empfinden,
               damit dieses eo ipso nicht nur als gerecht gilt, sondern auch eine gerechte Ordnung begründet?
               
            

            Der Maßstab für alles Gerechte oder Nichtgerechte erhebt sich höchstrichterlich in der Frage: Quis iudicabit – wer entscheidet über die Antwort? Und, mit ihr verbunden, in der Folgefrage: Quis interpretabitur – wer hat die Deutungshoheit?
               Beide Fragen gehören zur geistigen Inventur des frühen Christentums, unterliegen aber den Traditionen der europäischen Geistesgeschichte
               und bilden – reduziert man alle Menschlichkeit auf ihren Kern – die Pole unseres Zusammenlebens: der bürgerlichen Gemeinschaft,
               der zivilisierten Gesellschaft, der politischen Organisation. In ihnen sind soziale Normen und diskursive Prozesse vereint.
               Sie stellen die beiden Seiten derselbe Münze dar, die Währung einer Wahrheit, und wenn nicht der Wahrheit, so der Wahrhaftigkeit. Trotz ihrer Unbestimmbarkeit liegt Gerechtigkeit dem gesellschaftlichen Selbstverständnis
               als Matrix mit Codes und Chiffren zugrunde.
            

         
            
               6. Gerechtigkeit ist ein Gefühl

            

            Gerechtigkeit ist das selbstverständliche Paradoxon einer pluralistischen Demokratie: Allgemeingültige, also überindividuelle
               Maßstäbe sollen dem Anspruch jedes Individuums gerecht werden. Rasch wird man erkennen, dass es sich hier um ein unlösbares
               Problem handelt, weil Gerechtigkeit ein Gefühl ist, und damit beginnen schon die Schwierigkeiten. Gefühle sind subjektiv.
               Individuelle Gerechtigkeitsgefühle lassen sich nicht verallgemeinern zu einem, sagen wir, gesamtgesellschaftlichen Grundgefühl.
               Können wir ernsthaft von einem Gerechtigkeitssinn ausgehen? Und wenn ja: Ist er angeboren, hat ihn jeder? Und ist er kollektiv
               verlässlich? Und wenn es ihn denn gäbe – ist er in den USA anders verfasst als in Frankreich, Dänemark, der Türkei und Deutschland?
               Und wenn auch dies zuträfe: Liegen ihm soziokulturelle, mythologische und religiöse Traditionen zugrunde – oder gerade nicht?
            

            Wenn Gerechtigkeit eine als gerecht empfundene Ordnung begründet, gilt das nur dann, wenn Menschen sich so verhalten, wie
               es dieser Ordnung gemäß ist. Das heißt: Der Mensch stellt durch sein Verhalten eine Ordnung her, die als gerecht empfunden
               wird; zugleich prägt die Ordnung das Verhalten des Menschen. Es geht, so viel steht jetzt schon fest, immer um das wechselseitige
               Verhältnis von individuellem Verhalten und überindividueller Ordnung.
            

         
            
               7. Die verführerische Unschärfe des Begriffs

            

            So gut wie immer ist die Diskussion um Gerechtigkeit von Interessen geleitet: politischen, ideologischen, finanziellen. Interessen
               geben Antworten auf ungestellte Fragen, das ist das Wesen des Lobbyismus. Der Gerechtigkeitsdiskurs ist ein hermeneutischer
               Zirkel: Zu Anfang steht fest, was am Ende herausgefunden werden soll – nämlich, dass das System, das Leben, die Gesellschaft,
               die Verhältnisse, dass dieses oder jenes Verhalten, diese oder jene Verteilung, diese oder jene Entscheidung nicht gerecht
               sind, weswegen das große Ganze (das Land, die Nation, das System) als solches ungerecht ist (obwohl ein Land als solches natürlich
               niemals ungerecht sein kann, weil ein Land kein handelndes Subjekt ist und als Person keine Entscheidung trifft; ein Land
               ist ein in gegebenen Grenzen vollzogenes Faktum).
            

            Folglich, und auf eine Kritik dieser Plumpheit wollen diese streitbaren Einkreisungen hinaus, lässt sich alles und jedes zu
               einer Sache der Gerechtigkeit erklären. Der unschätzbare Vorteil des Begriffs »Gerechtigkeit« liegt in seiner herrlichen Unschärferelation.
            

            
               
                  
                        Bekenntnis zur Ratlosigkeit
                        

               

               
                  Ich muss an dieser Stelle gestehen, dass ich ratlos bin. Dennoch erhebe ich das Wort, weil ich glaube, dass jede Generation
                     im Kontext ihrer Werte und Normen den ihr eigenen und gemäßen Begriff der Gerechtigkeit zu untersuchen hat. Jede Generation
                     ist angehalten, sich den großen Fragen aufs Neue zu stellen. Sie ist angehalten, eine Revision der Tugenden vorzunehmen und
                     das Gespräch der Gesellschaft mit sich selbst zu moderieren, sonst wird es nie zu einer schillernden, epischen, mitreißenden
                     Vision kommen.
                  

                  Wie jeder andere Zeitgenosse finde auch ich dies oder jenes ungerecht. Frage ich mich dann, warum ich es ungerecht finde, erreiche ich so gut wie nie das Niveau einer befriedigenden Antwort – was einerseits an mir, andererseits
                     an der Gerechtigkeit liegen könnte; sie ist ja eine Diva, und Diven sind gern unergründbar melancholisch. Ich finde, zum Beispiel,
                     ungerecht, dass Frauen seltener erwerbstätig als Männer sind und, wenn sie es sind, im Durchschnitt schlechter bezahlt werden.
                     Vielleicht gibt es dafür Gründe, vielleicht sind Frauen – nicht in ihrer Mehr-, aber doch in beträchtlicher Anzahl – keineswegs
                     unglücklich darüber, seltener erwerbstätig als Männer zu sein, weil erwerbstätig zu sein ja nicht notwendigerweise den Sinn
                     eines guten Lebens ausmachen muss und Frauen erfahrungsgemäß oft das klügere Geschlecht sind (vielleicht drückt sich hier
                     aber auch ein rückständiges Frauenbild aus, das ich allerdings keinesfalls zu haben glaube). Ich finde es ungerecht, dass jemand ohne selbst erbrachte Leistung annähernd so viel Geld erhält wie jemand, der tagaus,
                     tagein für dieses Geld arbeitet. Aber läge Gerechtigkeit allein schon darin begründet, dass der eine weniger erhielte als
                     der andere? Wie viel weniger müsste der eine erhalten, damit die Ordnung vom anderen als gerecht empfunden würde? Oder wäre
                     es gerecht (um nicht zu sagen gerechter), erhielte der Nichtarbeitende gar kein Geld, womit das Verhältnis Arbeit/Nichtarbeit und Geld/kein Geld gewahrt wäre? Was
                     aber, wenn der Nichtarbeitende arbeiten will und keine Arbeit findet? Hat er dann Pech oder selbst Schuld? Und was wäre, wenn der Nichtarbeitende eben auch nicht arbeiten
                     will und dennoch Geld erhält: Lässt sich nur durch prinzipielle Solidarität eine solche Gesellschaft organisieren, die wir als gerecht empfinden? Und was, zu guter Letzt, wenn der Arbeitende
                     gar nicht so viel arbeiten möchte und dem Nichtarbeitenden Geld egal ist?
                  

                  Ach.

                  Ich finde es ungerecht, dass ich ohne jedes persönliche Verdienst, ohne individuelle Leistung ein Leben in relativem, aber
                     großem Wohlstand führen darf, in Deutschland, in Europa, in Hamburg und München, dass ich jene Schul- und Universitätsbildung
                     haben konnte, die ich hatte, dass ich in sozialem Frieden lebe und ein relatives Höchstmaß an Freiheit besitze, dass ich weder
                     unter Ressourcenarmut noch Bürgerkriegen zu leiden habe, dass alle deutschen Regierungen zu meinen Lebzeiten weder korrupte
                     noch autoritäre Regime waren und sind, dass ich die garantierte Lizenz zur Entfaltung meiner religiösen und sexuellen Persönlichkeit
                     genießen darf, dass ich aus unerhört vielen Optionen die mir gemäße zu wählen aufgerufen bin, dass ich öffentlich Minister
                     kritisieren und in der Fußgängerzone sogar gegen das Recht auf Versammlungs- und Meinungsfreiheit demonstrieren kann, sollte
                     ich der Meinung sein, das sei sinnvoll. Und dann spreche ich mit Menschen aus Äthiopien, Somalia oder Burkina Faso und fühle
                     angesichts ihres Elends, ihres Leids, ihrer Entbehrungen und Traumata zwar weder Überlegenheit noch Mitleid, aber den üblen
                     Geschmack einer mich hinterrücks attackierenden Gewissensverbitterung, obwohl ich nichts für meine Geburt unter deutschen
                     Nachkriegsumständen kann und der Äthiopier nichts für seine unter äthiopischen.
                  

                  Aufrechnerei führt nie zur Erkenntnis. Es führte höchstens dann weiter, wenn aus der Erkenntnis jener globalen Ungerechtigkeit
                     meiner deutschen Geburt der Funke einer praktischen Verantwortung zu schlagen wäre, Ideen zu entwickeln, angewandte Nächstenhilfe
                     zu leisten oder sich in einer NGO zu engagieren, welche die Lebensverhältnisse in Somalia oder Burkina Faso oder Äthiopien
                     zu verbessern sich zum Ziel setzt – und das selbstzweckhaft und nicht etwa im Geiste eines missionarischen Christentums, das
                     Brot und Brunnen gegen Glaube und Gott verhandelt.
                  

                  Ist das nun eine reichlich eitle Selbstanklage? Ja, ist es. Nein, ist es nicht. Zwischen Ja und Nein changiert das so diverse
                     wie diffuse Gerechtigkeitsempfinden. Also frage ich mich: Gibt es einen unhintergehbaren letzten Grund von Gerechtigkeit,
                     ein – um mit Descartes zu sprechen – fundamentum inconcussum?
                  

                  In den folgenden Betrachtungen verschmelzen auf recht hemmungslose Weise objektive Ideengeschichte, philosophische Hybris,
                     soziologische Analyse, erlebte Alltags-Empirie, erinnerte Gespräche, recherchierte Ereignisse, persönliche Beobachtung, subjektives
                     Werturteil, aufmerksame Zeitungslektüre, selektive Quellenarbeit und die generationelle Befindlichkeit des Autors zu einem
                     Versuch über die Gegenwart im Lichte der Gerechtigkeit. Fragen überwiegen Antworten, Zweifel durchziehen das Gewebe, Aperçus
                     illuminieren unvollendete Gedanken, und das Wörtchen »womöglich« fungiert als berechenbare Geisteshaltung des hochgeschätzten
                     Konjunktivs. Der Ausgang der Erörterung ist offen, ihr Leitmotiv die Suche nach eigenen Gewissheiten. Die Geisteshaltung scheint
                     provokativ, der Ton ist mancherorts pamphletistisch.
                  

                  Deklinieren wir also im Folgenden die Verhältnisse zwischen Individuum, Gemeinschaft und Welt durch. Setzen wir den Zeitgenossen
                     ins Verhältnis zu Kasus, Numerus, Genus und versuchen eine Grammatik der Gerechtigkeit in Zeiten ihrer unerhörten Ausgesprochenheit.
                     Und nähern wir uns als Erstes von oben, aus der Höhe, aus dem übersinnlichen Reich der Lüfte, des Geistes und seiner Gedanken
                     an und sinken aus der atmosphärischen Kühle langsam hinab in die Erregungshitze irdischer Wirklichkeit mit all den wilden
                     Protonen, feuernden Elektronen und freien Radikalen, wo es die Neutronen einer wertfrei sezierenden Rationalität denkbar schwer
                     haben. Genau das soll jetzt geschehen, damit am Ende des Unterfangens jener Satz zum Tragen kommt, dass ohne Gerechtigkeit
                     alles nichts ist.
                  

               

               [...]

            

         [home]
Über Christian Schüle
Christian Schüle, Jahrgang 1970, hat in München und Wien Philosophie und Politische Wissenschaft studiert und ist freier Autor und Publizist. Seine Essays, Feuilletons und Reportagen wurden mehrfach ausgezeichnet, u.a. mit dem Hansel-Mieth-Preis für Reportage und dem Erich-Klabunde-Preis des Deutschen Journalisten Verbandes Hamburg. Darüber hinaus war er dreimal für den Egon-Erwin-Kisch- bzw. den Henri-Nannen-Preis nominiert. Christian Schüle hat bislang sechs Bücher veröffentlicht, u.a. »Deutschlandvermessung. Abrechnungen eines Mittdreißigers«. 2012 ist bei Pattloch »Das Ende der Welt. Von Ängsten und Hoffnungen in unsicheren Zeiten«, 2013 »Wie wir sterben lernen. Ein Essay« erschienen.
[home]
Impressum
Copyright © 2015 der eBook Ausgabe by Pattloch eBook.
Alle Rechte vorbehalten. Das Werk darf – auch teilweise – nur mit 
Genehmigung des Verlags wiedergegeben werden.
Covergestaltung: ZERO Werbeagentur, München
ISBN 978-3-629-32070-4

	
		[image: LovelyBooks]
	

	
	
		Wie hat Ihnen das Buch 'Was ist Gerechtigkeit heute?' gefallen?
	

	
		Schreiben Sie hier Ihre Meinung zum Buch
	

	
		Stöbern Sie in Beiträgen von anderen Lesern
	

	[image: Der Social Reading Stream - ein Service von LOVELYBOOKS]

	
	
		© aboutbooks GmbH

		Die im Social Reading Stream dargestellten Inhalte stammen von Nutzern der Social Reading Funktion (User Generated Content).

		Für die Nutzung des Social Reading Streams ist ein onlinefähiges Lesegerät mit Webbrowser und eine bestehende Internetverbindung notwendig.
	


Hinweise des Verlags
 

Noch mehr eBook-Programmhighlights & Aktionen finden Sie auf 
www.droemer-knaur.de/ebooks. 

 


			Sie wollen über spannende Neuerscheinungen aus Ihrem Lieblingsgenre auf dem Laufenden gehalten werden? Abonnieren Sie hier unseren Newsletter.


 


			Sie wollen selbst Autor werden? Publizieren Sie Ihre eBooks auf unserer Akquise-Plattform www.neobooks.com und werden Sie von Droemer Knaur oder Rowohlt als Verlagsautor entdeckt. Auf eBook-Leser warten viele neue Autorentalente.


 


Wir freuen uns auf Sie!
OEBPS/images/logo_lovelybooks_plain.gif





OEBPS/images/footer.png
Der Social Reading Stream
Ein Service von LOVELYBOOKS
Rezensionen - Leserunden - Neuigheiten





OEBPS/images/EB_U1_978-3-426-42798-9.jpg













Bitstream Vera Fonts Copyright
------------------------------

Copyright (c) 2003 by Bitstream, Inc. All Rights Reserved. Bitstream Vera is
a trademark of Bitstream, Inc.



OEBPS/images/EB_U1_978-3-629-32070-4.jpg
CHRISTIAN SCHULE

WAS IST
GERECH:
TIGKEIT
HEUTE"

EEEEEEEEEEEEE








