[image: Cover-Abbildung]

		

				
			
		Uwe-Christian Arnold • Michael Schmidt-Salomon

		 	
		

			 
		
			
				Letzte Hilfe
			
			
		
			Ein Plädoyer für das selbstbestimmte Sterben

			

		
		
			 
			 

			
			 
			 

			
			 
			 

			
			 
			

		

		
		 
		
		 
		 
		 
		

		
		
	
		
			
				
					Über dieses Buch
				

			
			 
			
            Darf der mündige Mensch, der sein Leben selbst in die Hand nimmt, nicht auch sein Sterben selbst in die Hand nehmen, wenn das Leben unerträglich geworden ist? Und soll ihn ein Arzt auf dem letzten Weg begleiten dürfen? Darf ein Arzt Beihilfe leisten zum Suizid? Uwe-Christian Arnold ist davon überzeugt: «So wie es ein Recht auf Erste Hilfe gibt, das garantiert, dass unser Leben im Notfall gerettet wird, muss es auch ein Recht auf Letzte Hilfe geben, das dafür sorgt, dass wir unser Leben in Würde beschließen können.» 

             

            Kein anderer Mediziner hat sich in den letzten Jahren so offen zu seiner Tätigkeit als Sterbehelfer bekannt. Die Begleitung von schwer leidenden Menschen hat ihn zu der Gewissheit geführt, dass Sterbehilfe vor allem eines ist: Lebenshilfe. Hier berichtet er zum ersten Mal über seine Tätigkeit, über die Menschen, die seine Hilfe in Anspruch nahmen, und über die gesellschaftlichen Kräfte, die dem selbstbestimmten Sterben entgegenstehen. 

             

            Unterstützt von dem Philosophen Michael Schmidt-Salomon stellt Arnold in diesem Buch sein Konzept von Letzter Hilfe vor, wobei er sich ausführlich mit den Einwänden auseinandersetzt, die von religiöser, medizinischer, ethischer und politischer Seite gegen die Sterbehilfe erhoben werden. Ein Aufklärungs- und Debattenbuch über ein Thema, dessen gesellschaftliche Bedeutung immer weiter zunimmt.

            

         

		
	
		
			
			 
			
				
					Impressum
				

			 
			 
			
            Veröffentlicht im Rowohlt Verlag, Reinbek bei Hamburg, September 2014

            Copyright © 2014 by Rowohlt Verlag GmbH, Reinbek bei Hamburg

            
            Copyright © 2014 by Uwe-Christian Arnold unter 

            Mitarbeit von Michael Schmidt-Salomon

            Lektorat Frank Strickstrock

            Der Text «Endlich hast du es geschafft!» von 

            Hannelore Lwowsky-Lüpges in Kapitel 7 wird abgedruckt 

            mit freundlicher Genehmigung des Alibri Verlags 

            Umschlaggestaltung ANZINGER WÜSCHNER RASP, München

            
            
            
            ISBN 978-3-644-04421-0

            
             

            

         

			 

			Schrift Droid Serif Copyright © 2007 by Google Corporation

			Schrift Open Sans Copyright © by Steve Matteson, Ascender Corp

			 

			Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt, jede Verwertung bedarf der Genehmigung des Verlages.

			 

			Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.


			
			
		
	
		
			
			 
			
				
					Hinweise des Verlags
				

			 
			Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

			 

			Alle angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die Printausgabe.

			 

			Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

			 

			 

			www.rowohlt.de


		
		
	Inhaltsübersicht
	Wenn der eine ...
	Einleitung
	Teil 1 Aus der Praxis eines Sterbehelfers	Kapitel 1 Der Ruf nach Letzter Hilfe Warum Menschen sterben wollen
	Kapitel 2 Das Ende der Verdrängung Wie ich zu «Dr. Tod» wurde
	Kapitel 3 Das Urteil der Richter Mein Verfahren gegen die Ärztekammer


	Teil 2 Das selbstbestimmte Sterben und seine Gegner	Kapitel 4 Der Eid des Hippokrates Warum Mediziner vor der Suizidassistenz warnen
	Kapitel 5 Der Ruf der Kassandra Steht uns der Untergang des Abendlandes bevor?
	Kapitel 6 Das Kreuz mit der Kirche Eine kurze Kulturgeschichte des Suizids


	Teil 3 Plädoyer für eine Sterben in Würde	Kapitel 7 Der Stein der Weisen Warum Sterbehilfe Lebenshilfe ist
	Kapitel 8 Selbstbestimmung am Lebensende Grundlagen zu einer neuen Kultur des Sterbens
	Kapitel 9 Das Recht auf Letzte Hilfe: ein Aufruf zum Handeln


	Dank


               Wenn der eine Tod unter Qualen, der andere aber einfach und leicht sich vollzieht, warum sollte diesem nicht die Hand nachhelfen dürfen?

                

               Seneca

            

               Einleitung

            Dieses Buch wendet sich an Leser, die sich nicht länger vorschreiben lassen wollen, wie sie zu sterben haben. Es richtet sich an Menschen, die der ständigen Ermahnungen moralisierender Bedenkenträger überdrüssig sind, an Männer und Frauen, die, nachdem sie ihr Leben selbst in die Hand genommen haben, auch ihr Sterben selbst in die Hand nehmen wollen.
Ginge es nach dem Willen der Bevölkerung, wäre Sterbehilfe längst kein Tabuthema mehr: 87 Prozent der Deutschen meinen, dass der einzelne Mensch selbst bestimmen darf, wann und wie er sterben möchte. Immerhin 77 Prozent können sich vorstellen, persönlich Sterbehilfe in Anspruch zu nehmen, wenn sie unter einer unheilbaren Krankheit, schwerer Invalidität oder nicht beherrschbaren Schmerzen leiden.[1]
In der Politik ist dieses klare Votum bislang nicht angekommen. Im Gegenteil: Führende Politiker planen, die Möglichkeiten der Sterbehilfe weiter einzuschränken, indem sie den ärztlich assistierten Suizid entweder ganz verbieten oder den Zugang zu dieser Hilfeleistung so erschweren, dass kaum ein Sterbewilliger noch einen Arzt finden wird, der ihm bei der Verwirklichung seines letzten Wunsches zur Seite steht.
Ich halte dies für zutiefst inhuman – und im Unterschied zu all den Politikern, die heute mit sorgenvoller Miene vor der vermeintlichen «Bagatellisierung des Suizids» warnen, weiß ich, wovon ich spreche: Denn ich habe in den letzten 20 Jahren als Arzt Hunderte von unheilbar kranken und schwer leidenden Patienten in ihrer letzten Stunde begleitet, habe den Medikamentenmix für sie zubereitet, war anwesend, als sie ihn zu sich nahmen und wenig später sanft entschliefen. Mit vielen dieser Patienten war ich zuvor über Monate, mitunter sogar über Jahre in Kontakt. Und so kann ich aus eigener Erfahrung bestätigen, was uns aus der Schweiz, aus den USA und den Benelux-Staaten immer wieder berichtet wird, nämlich dass Sterbehilfe vor allem Lebenshilfe ist!
Hunderte von Krebs gezeichnete oder unter schweren neurologischen Störungen leidende Menschen haben die letzten Monate oder Jahre ihres Lebens besser ertragen können, weil sie wussten, dass ich ihnen beim Sterben zur Seite stehen werde. Allein die Gewissheit, dass es jemanden gibt, der bereit ist, ihnen zu helfen, wenn ihr Leiden vollkommen unerträglich wird, hat sie gelassener und zuversichtlicher in die Zukunft schauen und noch einige wertvolle Monate oder Jahre leben lassen.
Dieses Buch ist ein Plädoyer dafür, dass Menschen nicht nur menschenwürdig leben, sondern auch menschenwürdig sterben können. Ich bin überzeugt: So wie es ein Recht auf Erste Hilfe gibt, das garantiert, dass unser Leben im Notfall gerettet wird, muss es auch ein Recht auf Letzte Hilfe geben, das dafür sorgt, dass wir unser Leben in Würde beschließen können. Die Umsetzung dieses Rechts auf Letzte Hilfe verlangt, wie ich zeigen werde, nicht nur eine hervorragende palliativmedizinische Versorgung, sondern auch die Option, mit Unterstützung eines Arztes eigenverantwortlich aus dem Leben zu scheiden, wenn das Leiden unerträglich wird.
Ich werde mich in diesem Buch vornehmlich auf den zweiten Aspekt der Letzten Hilfe, den ärztlich assistierten Suizid, konzentrieren. Dies hat nicht zuletzt auch politische Gründe, schließlich geht es in der gegenwärtigen Sterbehilfe-Debatte vorrangig um die Suizidbegleitung – nicht um die Palliativmedizin, die allmählich, wenn auch viel zu langsam, die gesellschaftliche Bedeutung zu erhalten scheint, die sie verdient.
Wie Sie sich sicher denken können, stehen dem Konzept der Letzten Hilfe, das ich in den nachfolgenden Kapiteln skizzieren werde, mächtige Interessengruppen entgegen: Vor allem konservative Politiker scheinen partout nicht hinnehmen zu wollen, dass schwerstkranke Menschen von ihrem Selbstbestimmungsrecht Gebrauch machen und ihr Leiden mit ärztlicher Hilfe verkürzen. Besonders hartnäckig ist dabei der Widerstand jener, die das Recht auf Leben mit einer Pflicht zum Leben verwechseln.
Hinter dieser Verwechslung steht meist ein religiöses Weltbild, das besagt, «Gott» habe dem Menschen «das Leben gegeben» und nur er allein sei befugt, es wieder zu nehmen. Natürlich haben Politikerinnen und Politiker (wie alle anderen Menschen) das unbestreitbare Recht, für sich selbst auf der Basis solcher Glaubenssätze jede lebensverkürzende, ja sogar jede leidensvermeidende Maßnahme abzulehnen. Allerdings: Sie haben nicht das geringste Recht, ihre religiösen Privatüberzeugungen anderen Staatsbürgern aufzuzwingen! Immerhin leben wir in einem Land, in dem Staat und Kirche getrennt sind und der Gesetzgeber zu weltanschaulicher Neutralität verpflichtet ist.
In einem weltanschaulich neutralen Staat gibt es keine «Pflicht zum Leben». Das Recht auf Leben, das in unserem Grundgesetz verankert ist, ist ein Abwehrrecht, das Sie als Person vor Übergriffen des Staates wie auch Ihrer Mitmenschen schützt. Das Recht auf Leben meint also nichts anderes, als dass niemand Ihr Leben antasten darf – außer Sie tun es selbst. Denn Sie – und nur Sie – sind der absolute Souverän Ihres Lebens! Das bedeutet auch: Wenn Ihnen Ihr Leben (beispielsweise aufgrund einer unheilbaren Erkrankung) nicht mehr lebenswert erscheint, dann ist es Ihr Recht, dieses Leben zu beenden – und absolut niemand, kein Arzt, kein Jurist, kein Pflegedienst, kein Pharmakonzern, ist dazu befugt, sich Ihrem Sterbewunsch in den Weg zu stellen, sofern Sie Ihren Willen unmissverständlich, freiwillig und bei klarem Verstand äußern!
Das Selbstbestimmungsrecht am Lebensende wurde in den letzten Jahren durch eine Reihe von Gerichtsverfahren deutlich gestärkt, doch davon haben viele Ärzte leider kaum etwas mitbekommen. Viele von ihnen wissen nicht einmal, dass die Beihilfe zur Selbsttötung in Deutschland (im Gegensatz zur «Tötung auf Verlangen» – die Unterschiede werde ich noch erläutern) legal ist. Dieses Unwissen ist zweifellos einer der Gründe dafür, warum Suizidbeihilfe hierzulande zwar häufig gesucht, aber nur selten praktiziert wird.
Hierzu hat auch die langjährige «Patientenwillen-Missachtungspolitik» der Bundesärztekammer beigetragen, die sich zur Untermauerung ihrer rückwärtsgewandten Positionen auf historische Relikte wie den sogenannten «Hippokratischen Eid» beruft (was es damit auf sich hat, werden wir noch sehen): In den 2011 veröffentlichten «Grundsätzen der Bundesärztekammer zur ärztlichen Sterbebegleitung» heißt es ausdrücklich, dass «die Mitwirkung des Arztes bei der Selbsttötung keine ärztliche Aufgabe ist».[2] Ärzte, die ihren unheilbar kranken Patienten auf deren Bitte hin ein todbringendes Medikament zur Verfügung stellen, müssen daher standesrechtliche Sanktionen befürchten. Tatsächlich können die zuständigen Landesärztekammern einem widerständigen Mediziner mit einer beträchtlichen Geldstrafe (in meinem Fall waren es 50000 Euro!)[3] drohen, ja, sogar mit dem Entzug seiner Zulassung. Kein Wunder also, dass kaum ein Arzt es wagt, seinen todkranken Patienten Medikamente zu geben, mit denen sie ihrem Leiden ein Ende setzen können.
Die Folgen dieser standesrechtlich verordneten Missachtung des Patientenwillens sind verheerend: Viele Patienten plagen sich mit panischen Ängsten, weil sie befürchten, über Wochen, Monate oder gar Jahre hinweg unter menschenunwürdigen Umständen dahinvegetieren zu müssen, bis der Tod sie von ihrem Leiden erlöst. Dies ist nicht nur für die Betroffenen enorm belastend, sondern auch für ihre Angehörigen, die unter dem Druck der Situation Gefahr laufen, zusammenzubrechen.
Einige Sterbewillige, die es sich leisten können, finden einen Ausweg aus dieser Not, indem sie den Weg in die Schweiz auf sich nehmen, um dort mit Hilfe der Sterbehilfeorganisationen Dignitas oder lifecircle (EXIT bietet Sterbehilfe nur für Schweizer Bürger an) aus dem Leben zu scheiden. Andere finden tragischerweise keinen sanften Weg, ihrem Leid zu entrinnen: Aus Panik vor dem, was da noch auf sie zukommen mag, schneiden sie sich die Pulsadern auf, erhängen sich, erschießen sich, stürzen sich vom Dach eines Hochhauses oder werfen sich vor einen herannahenden Zug. Solche Formen des «lauten Suizids» sind in der Regel Ausdruck tiefster Verzweiflung, traumatisch für die Angehörigen wie auch für Fremde, die unerwartet mit entstellten Leichen konfrontiert werden und dieses Bild ein Leben lang mit sich herumtragen müssen.
Dabei hätte es zu diesen Verzweiflungstaten überhaupt nicht kommen müssen! Tatsächlich hätten viele dieser in ihrer Not schrecklich alleingelassenen Menschen nach der in Deutschland geltenden Gesetzeslage in ihrer Wohnung friedlich Abschied von ihren Liebsten nehmen können, wenn – ja wenn! – es genügend Ärzte gäbe, die den Mut aufbrächten, dem Patientenwillen zu folgen statt jahrhundertealten Vorurteilen gegen den Suizid.
Ich klage die verfasste deutsche Ärzteschaft in diesem Zusammenhang der fortgesetzten unterlassenen Hilfeleistung an. Es ist, wie ich finde, eine durch nichts zu rechtfertigende Schande, dass Ärzte ihre Patienten gerade dann im Stich lassen, wenn sie Hilfe am dringendsten benötigen! Ich sehe hierin eine Feigheit vor dem Patienten, die, wie ich in diesem Buch darlegen werde, mit dem ärztlichen Berufsethos nicht in Einklang zu bringen ist.
Für diesen Skandal sind die Ärzte natürlich nicht allein verantwortlich. Schließlich sind sie eingebunden in ein gesellschaftliches Umfeld, das den Suizid und damit auch die ärztliche Freitodbegleitung seit langem tabuisiert. Als treibende Kräfte sind hier in erster Linie die christlichen Kirchen zu nennen, die, obgleich manche Theologen inzwischen deutlich andere Positionen beziehen, als Institutionen noch immer alles daransetzen, der Verbreitung der Sterbehilfe entgegenzuwirken. Neben den Kirchen gibt es jedoch eine Vielzahl anderer, oftmals nichtreligiöser Bedenkenträger, die – vielleicht aus ehrenwerten Motiven, jedoch unberührt von jeglicher Sachkenntnis – mit höchster moralischer Empörung gegen die Suizidbeihilfe zu Felde ziehen.
Wie ich im Kapitel «Der Ruf der Kassandra» aufzeigen werde, beschwören solche «Suizid-Experten» nach dem Motto «Wehret den Anfängen!» gerne die fürchterlichsten Schreckensszenarien herauf und verkünden als vermeintliche «Prediger in der Wüste» bisweilen sogar den «Untergang des Abendlandes». Statt die Praxis in den Ländern, die diese Form der Sterbehilfe vor Jahrzehnten schon eingeführt haben, nüchtern und unvoreingenommen zur Kenntnis zu nehmen, schüren sie irrationale Ängste in der Öffentlichkeit und leisten dadurch ihrem Anliegen, der «Bewahrung der Menschenwürde», einen Bärendienst.
Ich hoffe trotz alledem, dass sich in der hitzigen Debatte um die Sterbehilfe letztlich die besseren Argumente durchsetzen werden. Das vorliegende Buch wird einige dieser Argumente aufzeigen, sich dabei aber keineswegs in abstrakten Überlegungen ergehen. Zum ersten Mal werde ich hier ausführlich über meine langjährigen Erfahrungen als Sterbehelfer berichten. Ich möchte Sie in den folgenden Kapiteln mit einigen typischen Fällen aus meiner Praxis vertraut machen, Ihnen (selbstverständlich unter Wahrung der Persönlichkeitsrechte der Betroffenen) die oftmals verzweifelten Rufe meiner Patienten nach Letzter Hilfe schildern.
Ich habe lange überlegt, ob es sinnvoll ist, über das heikle Thema «Suizidbeihilfe» so offen zu berichten, wie ich es auf den nachfolgenden Seiten tun werde. Letztlich habe ich mich dazu entschieden, weil ich hoffe, dass diese Herangehensweise einige von Ihnen, meine verehrten Leserinnen und Leser, dazu ermuntern wird, sich aktiver für das Recht auf Selbstbestimmung am Lebensende einzusetzen. Schließlich wird der Tod uns alle ereilen! Deshalb liegt es in Ihrem ureigenen Interesse, Politiker, Ärzte, Kirchenvertreter zum Einlenken zu bewegen und die Weichen für einen offeneren Umgang mit der Sterbehilfe zu stellen. Andernfalls nämlich ist die Gefahr groß, dass Sie auf den letzten Metern Ihrer persönlichen Wegstrecke in Bedrängnisse geraten, die Sie sich kaum wünschen können.
Die Erfahrungen der letzten beiden Jahrzehnte haben mich überzeugt, dass es auch in Deutschland (wie seit langem schon in der Schweiz) möglich sein sollte, dass Ärzte ihre Patienten bei dem Wunsch unterstützen, friedlich und selbstbestimmt aus dem Leben zu scheiden, ohne dafür standesrechtliche Strafen in Kauf nehmen zu müssen. Sollten sich bei der anstehenden Debatte um die Sterbehilfe wirklich diejenigen durchsetzen, die «im Namen der Menschenwürde» ein Verbot der Freitodbegleitung anstreben, so wäre dies nicht nur eine tragische Fehlentscheidung zu Lasten schwerstkranker Menschen, es wäre auch ein Verrat an den Prinzipien des Rechtsstaats, der aus guten Gründen darauf verzichtet, den Begriff der Menschenwürde einseitig in einer für alle verbindlichen Weise zu definieren.
Denn: Was wir unter einer «menschenwürdigen Existenz» verstehen und unter welchen Umständen wir den Tod dem Leben vorziehen, kann nur jeder Einzelne für sich selbst bestimmen. Lassen Sie es nicht zu, dass Ihnen diese Definitionsmacht aus der Hand genommen wird – weder von Ärzten noch von Politikern, weder von kirchlichen Würdenträgern noch von Lobbyisten der Pharmaindustrie! Bestehen Sie darauf, dass Sie das verfassungsmäßig garantierte Recht auf ein würdevolles Leben und einen würdevollen Tod haben! Zwar sind wir von der Verwirklichung dieser Forderung noch immer weit entfernt, aber wer nicht kämpft, hat schon verloren …

               Teil 1 Aus der Praxis eines Sterbehelfers

            
               Wenn mir die Last der Schmerzen, des Elends und der Verachtung unerträglich wird, warum will man mich hindern, meinem Leiden ein Ende zu machen, und mich grausam eines Heilmittels berauben, das ich in den Händen habe?

                

               Montesquieu

               
            

               
                  Kapitel 1  Der Ruf nach Letzter Hilfe

							Warum Menschen sterben wollen

               
               Helene C. wollte nicht mehr.[1] Die Metastasen hatten sich in ihrem gesamten Körper ausgebreitet. Das Atmen fiel ihr schwer. Größere Strecken konnte sie seit Wochen nicht mehr zurücklegen. Inzwischen war sie so geschwächt, dass bereits die wenigen Meter von ihrem Bett zur Toilette eine schier übermenschliche Anstrengung bedeuteten. Schon bald, so fürchtete sie, würde sie gar nicht mehr aufstehen können.

               Mit dem Tod hatte sich die vornehme, aber resolute ältere Dame längst abgefunden, doch ans Bett gefesselt zu sein und von anderen gewindelt zu werden, das war für Frau C., die stets Wert auf ein adrettes Äußeres gelegt hatte, der Albtraum schlechthin. «Das kommt gar nicht in Frage! Ich will doch meinem Schöpfer nicht in Windeln gegenübertreten!», sagte sie mir am Telefon in ihrer unnachahmlichen Art kurz vor unserem letzten Treffen.

               Frau C. hatte bereits ein Jahr zuvor Kontakt mit mir aufgenommen. Schon damals wollte sie sterben – «lieber heute als morgen». Die Schmerzen, berichtete sie, seien unerträglich geworden. Sie habe nun mehr als zehn Jahre gegen den Krebs in ihrem Körper gekämpft, mehrere Operationen, Bestrahlungen und Chemotherapien überstanden, jetzt aber sei es endgültig genug! Keinem Haustier würde man zumuten, in einem solch erbärmlichen Zustand weiterleben zu müssen.

               Ich konnte die Argumente von Frau C. gut nachvollziehen, doch der Hinweis auf die Schmerzen machte mich damals skeptisch. Bei richtiger medikamentöser Einstellung nämlich können Schmerzen in den allermeisten Fällen vermieden werden. Als Frau C. dies hörte, war sie verwundert, denn bis dahin war sie ganz selbstverständlich davon ausgegangen, dass Krebs im Endstadium mit unerträglichen Schmerzen verbunden sei.

               Ich schlug Frau C. vor, Kontakt zu ihrem Hausarzt aufzunehmen, der die Behandlung übernommen hatte, nachdem die Patientin aus Sicht der Onkologen als «austherapiert» galt. Bei dem anschließenden Telefonat stellte sich heraus, dass der Hausarzt von Frau C., ein freundlicher älterer Herr, eine viel zu geringe Dosis Morphin verschrieben hatte – ein Fehler, der tragischerweise häufig vorkommt, da bislang nur die wenigsten Ärzte hinreichendes Wissen im Bereich der Palliativmedizin erworben haben.

               Glücklicherweise zeigte sich der Arzt von Frau C. gegenüber neuen Argumenten aufgeschlossen (was leider nicht immer der Fall ist). Wenige Wochen später erhielt ich einen Anruf von Frau C., in dem sie mir berichtete, dass sie sich momentan ganz hervorragend fühle, das Leben genieße wie selten zuvor und zurzeit sogar einen Urlaub an der Ostsee mit ihrer Tochter und ihren beiden Enkeln verbringe. Sie dankte mir überschwänglich für die Intervention bei ihrem Hausarzt, sicherte sich aber zugleich meine Zusage, dass ich ihr helfen würde, wenn sich ihr Zustand dramatisch verschlechtern sollte.

               Nach diesem Telefonat hörte ich mehrere Monate nichts von ihr. Das ist nicht ungewöhnlich, denn viele Sterbewillige melden sich nach dem ersten oder zweiten Gespräch dieser Art nicht mehr. Es genügt ihnen, zu wissen, dass es jemanden gibt, der ihnen zur Seite stehen würde, falls ihre Lage unerträglich wird. Allein dies bedeutet für viele Patienten eine enorme Erleichterung.

               Frau C. allerdings nahm wieder Kontakt auf. Wie allen meinen Sterbehilfe-Patienten hatte ich ihr meine Handynummer gegeben, damit sie mich im Notfall sofort erreichen konnte. Am Klang ihrer Stimme erkannte ich bereits, dass sie sich in einem schlechten gesundheitlichen Zustand befand. Frau C. erklärte, dass der Punkt gekommen sei, an dem ein Weiterleben für sie keinen Sinn mehr mache. Ihre Krebserkrankung habe sich in den letzten Wochen so verschlimmert, dass sie in absehbarer Zeit ohnehin sterben werde, aber sie wolle es in würdevoller Weise tun.

               Fünf Tage später stand ich vor ihrer Wohnung. Die Tür wurde von ihrer Tochter geöffnet. Ich schätzte sie auf Mitte vierzig, Anfang fünfzig. Ihre geröteten Augen verrieten, dass sie kurz zuvor geweint hatte, insgesamt aber wirkte sie gefasst. Frau C. saß in ihrem komfortablen Ohrensessel im Wohnzimmer. Sie lächelte, als sie mich sah: «Herr Arnold, wie schön, Sie zu sehen! Seit Jahren habe ich mich nicht so sehr über Herrenbesuch gefreut!»

               Ich lachte kurz auf und gab ihr die Hand. Patientinnen und Patienten wie Frau C. erstaunen mich immer wieder. Könnte ich selbst so gelassen, so heiter meinem eigenen Ende entgegengehen? Wäre ich angesichts des sicheren Todes noch zu Scherzen aufgelegt? Wahrscheinlich muss man durchgemacht haben, was Frau C. durchgemacht hat, um den Tod nicht mehr als Bedrohung, sondern als Erlösung zu empfinden.

               Seit unserem letzten Treffen war Frau C. deutlich abgemagert. Sie hatte keinen Appetit mehr, was für Krebspatienten im Endstadium typisch ist. Glücklicherweise litt sie jedoch nicht unter Schluckbeschwerden, was ihren sehnlichen Wunsch, an diesem Tag sterben zu dürfen, vereitelt hätte. Während Frau C. die Tropfen zu sich nahm, die ein mögliches Erbrechen der tödlichen Medikamente verhindern, studierte ich ihre Krankenakte. Angesichts des medizinischen Befunds, den die Onkologen vor mehr als einem Jahr ausgestellt hatten, war es beinahe ein Wunder, dass Frau C. so lange durchgehalten hatte und in den letzten Monaten, wie sie sagte, sogar noch einige der «glücklichsten Momente» ihres Lebens erfahren durfte.

               Ich fragte sie, ob sie sich noch immer sicher sei, ihr Leben heute durch die Einnahme der Medikamente beenden zu wollen. «Wollen Sie mich auf den Arm nehmen, Herr Doktor?», antwortete sie. «Ich habe diesen Moment herbeigesehnt, wie ich wohl noch nie irgendetwas herbeigesehnt habe!» Mit Hilfe ihrer Tochter richtete sie sich auf, um die Erklärung zur sogenannten «modifizierten Garantenpflicht» zu unterschreiben.

               Dieses Dokument ist unerlässlich für einen Arzt, der seinen Patienten durch den gesamten Sterbeprozess begleiten will. Denn mit dieser Erklärung entlässt der Patient den Arzt aus der Stellung eines «Garanten für das Leben» (die den Arzt dazu verpflichten würde, im Falle der Bewusstlosigkeit des Patienten Wiederbelebungsmaßnahmen durchzuführen) und macht ihn stattdessen zu einem «Garanten für den Sterbewunsch» (was bedeutet, dass der Arzt den Sterbeprozess zwar begleiten, aber nicht verhindern darf).

               Während ich die mitgebrachten Medikamente zerkleinerte, erzählte mir Frau C. von ihrem Mann Paul, der vor 13 Jahren an Krebs gestorben war – drei Jahre, bevor bei ihr die gleiche Krankheit diagnostiziert wurde. Frau C. hatte ihn liebevoll zu Hause gepflegt, insgesamt waren es drei Monate gewesen, die Frau C., wie sie sagte, niemals missen wolle. Doch für ihren Paul seien die letzten Wochen, die er nur noch im Bett verbringen konnte, die reinste Folter gewesen. Ihr Mann habe zwar versucht, sich nichts anmerken zu lassen, aber sie habe damals deutlich gespürt, wie erniedrigend das Ganze für ihn war. «Ich bin mir sicher, dass Paul sich in dieser Situation am liebsten das Leben genommen hätte, aber wir hatten leider nicht den Mut, darüber zu sprechen.»

               Ihr Mann habe sterben wollen, aber nicht sterben können. Tagelang habe er mit dem Tod gerungen. Als alles vorbei war, sei ihr klar gewesen, dass sie auf keinen Fall so enden wolle wie ihr Paul, fuhr Frau C. fort. Einige Jahre später sei sie in die Deutsche Gesellschaft für Humanes Sterben (DGHS) eingetreten, wodurch sie von meinen Aktivitäten als Sterbehelfer erfahren habe. Mich zu kontaktieren, sagte sie lächelnd, sei eine der klügsten Entscheidungen ihres Lebens gewesen.

               Das Kompliment machte mich etwas verlegen. Ich versuchte abzuwiegeln und warf einen Blick auf die Tochter, die dem Gespräch bis dahin weitgehend wortlos zugehört hatte. Auf meine Frage, wie sie zu der Entscheidung ihrer Mutter stehe, antwortete sie, dass es ein großer Schock gewesen sei, als sie davon erfahren habe. Anfangs sei sie strikt dagegen gewesen. Allerdings wisse sie nur zu gut, dass man ihre Mutter kaum umstimmen könne, wenn sie einmal einen Entschluss gefasst habe. Da auch sie wisse, wie elendig ihr Vater gestorben sei, könne sie gut nachvollziehen, dass ihre Mutter einen anderen Weg gehen wolle. Sie selbst würde in ihrer Lage vielleicht dieselbe Entscheidung treffen. Doch diese Einsicht würde leider überhaupt nichts daran ändern, dass es ihr jetzt, in diesem Moment, unglaublich schwerfalle, ihre Mutter gehen zu lassen.

               Weiter kam sie nicht. Sie begann, fürchterlich zu schluchzen. Trotz allem, was ich in den letzten Jahren schon erlebt habe, hat mich diese Szene tief berührt. Es ist schwer, die Angehörigen zu trösten. Zum Glück reagierte Frau C. goldrichtig. Sie streckte ihre Arme nach ihrer Tochter aus: «Mein Schatz, komm her, alles ist gut!»

               Während sich Mutter und Tochter umarmten, konzentrierte ich mich darauf, die Medikamente in das Schälchen Apfelmus unterzurühren, das vor mir auf dem Wohnzimmertisch stand. Für Patienten, die noch selbst feste Nahrung zu sich nehmen können, ist dies die beste Variante, die uns hierzulande zur Verfügung steht. Zwar kann man den Medikamentenmix auch in Saft auflösen, aber sein bitterer Geschmack wird von Apfelmus besser überdeckt.

               Ich wartete, bis sich Mutter und Tochter voneinander gelöst hatten. Frau C. schaute erwartungsvoll auf das Schälchen, das ich der Tochter nun in die Hand gab. «Endlich!», sagte die alte Dame. Sie schien sich auf ihren bevorstehenden Tod regelrecht zu freuen. Ich fragte sie abermals, ob ihr bewusst sei, dass sie unweigerlich sterben werde, wenn sie dieses Apfelkompott zu sich nehme. «Aber natürlich weiß ich das!», war ihre Antwort. «Ich werde sterben und so soll es auch sein!»

               Angesichts der Tatsache, dass sie eigentlich keinen Appetit verspürte, löffelte Frau C. das Schälchen Apfelmus bemerkenswert schnell aus. Als sie fertig war, war sie sichtlich erleichtert. Doch plötzlich fiel ihr etwas ein: «Beinahe hätte ich ja das Wichtigste vergessen!» Sie wandte sich an ihre Tochter: «Drückst du bitte auf die Start-Taste des CD-Players?» Sie schaute mich an: «Kennen Sie Schuberts ‹Unvollendete›?» Ich nickte: «Ja, natürlich! Eine hervorragende Wahl!»

               Als die ersten Töne des berühmten Hauptmotivs von Schuberts 8. Sinfonie erklangen, lehnte sich Frau C. entspannt zurück. Sie bewegte ihre Hände leicht zum Takt der Musik. Ihre Tochter, die ihr die Wangen streichelte, wollte noch etwas sagen, doch Frau C. legte nur den rechten Zeigefinger auf ihren Mund: «Hör doch, wie schön die Musik ist!» Frau C. schaute ihre Tochter ein letztes Mal an, dann schloss sie die Augen. Wenig später schlief sie ein.

               * * *

               Ich habe den Fall von Frau C. aus mehreren Gründen so ausführlich geschildert: Erstens ist er symptomatisch für eine bestimmte Gruppe meiner Sterbehilfepatienten, nämlich für Krebskranke im finalen Stadium, die mit ihrem Suizid dem ohnehin herannahenden und meist nicht besonders angenehmen «natürlichen Sterben» um wenige Tage oder Wochen zuvorkommen. Zweitens demonstriert die Geschichte von Frau C. gewissermaßen den Idealfall eines assistierten Suizids, bei dem nicht nur der Arzt, sondern – sofern gewünscht – auch die nächsten Bezugspersonen des Patienten (bei Frau C. war es die einzige Tochter) während des gesamten Geschehens anwesend sind.

               Drittens zeigt der Fall sehr gut, wie sich Palliativmedizin und Suizidbegleitung gegenseitig ergänzen können: Wäre ich bereits im Jahr zuvor auf den akuten Sterbewunsch von Frau C. eingegangen, ohne die Weichen für eine bessere palliativmedizinische Versorgung ihrer Schmerzen zu stellen, hätte sie einige der «glücklichsten Momente» ihres Lebens gar nicht mehr erfahren können. Unter dieser Voraussetzung wäre sie nicht zur «rechten Zeit» gestorben, was, wie wir noch sehen werden (Kapitel 6 und 7), das beste Kriterium ist, um einen Suizid als «Freitod» bezeichnen zu können, sondern mehrere Monate zu früh.

               Dieser dritte Punkt scheint mir in der gegenwärtigen Debatte von besonderer Bedeutung zu sein, versuchen doch zahlreiche Politiker und Mediziner, den Eindruck zu erwecken, als könne man Palliativmedizin und Suizidbegleitung gegeneinander ausspielen. Dies jedoch ist ein fataler Irrtum! Denn ebenso wenig wie die Suizidbegleitung die Palliativmedizin ersetzen kann, kann die Palliativmedizin die Suizidbegleitung ersetzen! Wer genauer hinsieht, begreift schnell, dass man beides berücksichtigen muss, wenn «Selbstbestimmung am Lebensende» mehr sein soll als eine hohle politische Floskel.

               Am Ende ihres Lebens war Frau C. palliativmedizinisch bestens versorgt. Sie hatte keine Angst vor unerträglichen Schmerzen, ihr Problem lag auf einer völlig anderen Ebene: Frau C. konnte es schlichtweg nicht mit ihrer Vorstellung von einer menschenwürdigen Existenz vereinbaren, als Sterbende von anderen gewendet, gewindelt, gewaschen zu werden, dazu verurteilt zu sein, über Tage oder gar Wochen zu siechen, in der Hoffnung auf einen schnellen Tod, ohne darauf selbst noch einen Einfluss zu haben.

               Ich frage Sie: Kann man es einer gestandenen, lebenserfahrenen Person wie Frau C. verdenken, dass sie es vorzog, sich stattdessen in ihrem Wohnzimmer bei klarem Verstand und mit der Musik ihres Lieblingskomponisten zu verabschieden? Müssen wir nicht eingestehen, dass ihre Entscheidung angesichts der sich ihr bietenden Alternativen im höchsten Maße rational war? Würden Sie in einer vergleichbaren Lage nicht vielleicht dieselbe Entscheidung treffen wollen? Und vor allem: Kann es wirklich im Sinne der Bewahrung der Menschenwürde sein, schwerstleidenden Menschen das Recht zu nehmen, den Tod zu finden, den sie sich wünschen? Wäre es nicht sogar eine schreckliche Verletzung ihrer Menschenwürde, wenn man ihnen diesen Notausgang verwehren würde mit dem Argument «Wir haben doch so wunderbare palliativmedizinische Möglichkeiten geschaffen – also stirb auch in der Weise, die wir für dich vorgesehen haben»?

               Die meisten Menschen, denen ich von Fällen wie dem von Frau C. berichte, verstehen auf Anhieb, dass Palliativmedizin – so wichtig ihr Ausbau auch ist – die ärztlich assistierte Suizidbegleitung in vielen Fällen nicht ersetzen kann. Besonders deutlich wird dieser Sachverhalt bei einer zweiten Gruppe von Patienten, die sich bei mir ebenso häufig melden wie Krebspatienten, nämlich Menschen mit schwerwiegenden neurologischen Erkrankungen wie Multipler Sklerose (MS), Amyotropher Lateralsklerose (ALS) oder hochgradigen unfallbedingten Querschnittlähmungen. Auch hier möchte ich zur Illustration zunächst einen meiner Fälle schildern.

               * * *

               Mein Kollege Dr. S., ein angesehener Fachmediziner, leitete eine erfolgreiche Privatklinik in Süddeutschland. Er freute sich bereits auf seinen Ruhestand, in dem er vieles nachholen wollte, was im hektischen Berufsalltag untergegangen war, als er im Alter von 61 Jahren, nachdem er einige Male unvermittelt gestolpert war, die Diagnose «ALS» erhielt.

               Amyotrophe Lateralsklerose ist eine Nervenkrankheit, deren Ursache bislang unbekannt ist. Sie tritt gehäuft bei Sportlern oder körperlich sehr aktiven Menschen auf. In den USA wird sie auch als «Lou Gehrig Disease» bezeichnet – benannt nach dem Mann, dem als erstem Spieler in der Geschichte der «American League» vier Home Runs in einem Spiel gelangen. Lou Gehrig, der als einer der erfolgreichsten Baseballspieler aller Zeiten gilt, erkrankte 1938/1939 auf dem Höhepunkt seines Ruhms an ALS. 1941 starb er unter großer Anteilnahme der amerikanischen Bevölkerung im Alter von nur 37 Jahren.

               Erste Anzeichen von ALS sind Muskelkoordinationsstörungen und Gangunsicherheiten, später kommt es zu völliger Steife, Muskelschwund, Sprachverlust, Schluckunfähigkeit und totaler Pflegeabhängigkeit bei voll erhaltenen geistigen Fähigkeiten. (Einer meiner ALS-Patienten, ein katholischer Theologe, bezeichnete diese Gleichzeitigkeit von wachem Verstand und totalem Ausgeliefertsein – so liebevoll die Pflege auch immer sein mag – als den «Inbegriff der Hölle». Allein die Tatsache, dass es eine solche «Seelenfolter» wie ALS gebe, war für ihn «der klare Beweis gegen die Existenz eines allwissenden, allgütigen, allmächtigen Gottes» – zweifellos ein hartes Wort aus dem Munde eines Menschen, der sein halbes Leben lang im Dienste der Kirche gestanden hatte, aber mir fiel beim besten Willen kein vernünftiges Argument ein, mit dem ich ihm hätte widersprechen können.)

               Die Verschlimmerung der Symptomatik kann bei ALS sehr unterschiedlich verlaufen, wie der Fall des berühmtesten ALS-Patienten der Gegenwart, Stephen Hawking, zeigt. Bei dem 1942 geborenen Physiker wurde bereits 1963 ALS diagnostiziert, seine Ärzte rechneten damals mit einer verbleibenden Lebenszeit von nur wenigen Jahren. Zu ihrem Erstaunen jedoch war Hawking erst fünf Jahre später (1968) auf einen Rollstuhl angewiesen, erst 1985 verlor er die Fähigkeit, zu sprechen (ohne Hilfe eines Sprachcomputers), erst 2009 gab er seinen Lehrstuhl für Mathematik in Cambridge auf, vor zwei Jahren konnte er seinen 70. Geburtstag feiern.

               Die Geschichte des Stephen Hawking klingt fast wie ein Wunder (auch wenn dies bei einem Atheisten und Naturalisten wie Hawking sonderbar klingt): Aus dem todgeweihten Physikstudenten, dessen Namen zum Zeitpunkt der niederschmetternden Diagnose niemand kannte, wurde einer der größten Physiker des 20. und 21. Jahrhunderts, ein erfolgreicher Sachbuchautor, dessen Veröffentlichungen die internationalen Bestsellerlisten stürmten, ja: eine globale Pop-Ikone, die weltweit verehrt und immer wieder gern zitiert wird, etwa in beliebten Fernseh-Serien wie «Star Trek», «The Big Bang Theory» oder «Die Simpsons».

               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
               
            






























































OEBPS/toc.xhtml
Letzte Hilfe

Inhaltsübersicht

		[Cover]

		[Haupttitel]

		[Über dieses Buch]

		[Impressum]

		[Hinweise des Verlags]

		[Inhaltsübersicht]

		Wenn der eine ...

		Einleitung

		Teil 1 Aus der Praxis eines Sterbehelfers		Kapitel 1 Der Ruf nach Letzter Hilfe Warum Menschen sterben wollen

		Kapitel 2 Das Ende der Verdrängung Wie ich zu «Dr. Tod» wurde

		Kapitel 3 Das Urteil der Richter Mein Verfahren gegen die Ärztekammer





		Teil 2 Das selbstbestimmte Sterben und seine Gegner		Kapitel 4 Der Eid des Hippokrates Warum Mediziner vor der Suizidassistenz warnen

		Kapitel 5 Der Ruf der Kassandra Steht uns der Untergang des Abendlandes bevor?

		Kapitel 6 Das Kreuz mit der Kirche Eine kurze Kulturgeschichte des Suizids





		Teil 3 Plädoyer für eine Sterben in Würde		Kapitel 7 Der Stein der Weisen Warum Sterbehilfe Lebenshilfe ist

		Kapitel 8 Selbstbestimmung am Lebensende Grundlagen zu einer neuen Kultur des Sterbens

		Kapitel 9 Das Recht auf Letzte Hilfe: ein Aufruf zum Handeln





		Dank

		Anmerkungen

		[Rowohlt]



PageList

		5

		9

		10

		11

		12

		13

		14

		15

		16

		17

		19

		20

		21

		22

		23

		24

		25

		26

		27

		28

		29

		30

		31

		32

		33

		34

		35

		36

		37

		38

		39

		40

		41

		42

		43

		44

		45

		46

		47

		48

		49

		50

		51

		52

		53

		54

		55

		56

		57

		58

		59

		60

		61

		62

		63

		64

		65

		66

		67

		68

		69

		70

		71

		72

		73

		74

		75

		76

		77

		78

		79

		80

		81

		82

		83

		84

		85

		86

		87

		88

		89

		91

		92

		93

		94

		95

		96

		97

		98

		99

		100

		101

		102

		103

		104

		105

		106

		107

		108

		109

		110

		111

		112

		113

		114

		115

		116

		117

		118

		119

		120

		121

		122

		123

		124

		125

		126

		127

		128

		129

		130

		131

		132

		133

		134

		135

		136

		137

		138

		139

		140

		141

		142

		143

		144

		145

		146

		147

		148

		149

		150

		151

		152

		153

		154

		155

		156

		157

		158

		159

		161

		163

		164

		165

		166

		167

		168

		169

		170

		171

		172

		173

		174

		175

		176

		177

		178

		179

		180

		181

		182

		183

		184

		185

		186

		187

		188

		189

		190

		191

		192

		193

		194

		195

		196

		197

		198

		199

		200

		201

		202

		203

		204

		205

		206

		207

		208

		209

		210

		211

		212

		213

		214

		215

		216

		217

		218



Buchnavigation

		Inhaltsübersicht

		Cover

		Textanfang

		Impressum







OEBPS/images/U1_978-3-644-04421-0.jpg
UWE-CHRISTIAN
ARNOLD

LETZTE
HILFE

EIN

PLADOYER

FUR DAS
SELBSTBESTIMMTE
STERBEN














OEBPS/images/titelei-standard.png





