[image: Cover-Abbildung]

		

				
			
		Robert Bly

		 	
		

			 
		
			
				Eisenhans
			
			
		
			Ein Buch über Männer

			

		
		
			 
			 

			
			 
			 

			
			Übersetzt von Ulrike Wasel und Klaus Timmermann

			 

			
			 
			

		

		
		 
		
		 
		 
		 
		

		
		
	
		
			
				
					Über dieses Buch
				

			
			 
			
					Robert Blys Eisenhans ist keine Hilfspredigt, keine allein selig machende Doktorin – im Gegenteil, das Buch ist ein Angebot an den Leser, sich mit dem Problem der Männlichkeit auseinander zu setzen, zu erkennen, dass es keine Automatik gibt, die aus Jungen Männer macht, sondern dass dies durch einen Prozess erreicht wird, der nicht immer auf jeder Stufe glückt. Eisenhans zeigt einen Weg auf, den Männer nehmen und den Frauen verstehen können.

				

		
	
		
			
				
					Vita
				

			
			
					Robert Bly, Jahrgang 1926, ist ein amerikanischer Schriftsteller und Protagonist der US-amerikanischen Männerbewegung.

				
		
	
		
			
			 
			
				
					Impressum
				

			 
			 
			
					Die englische Originalausgabe erschien 1990 unter dem Titel «Iron John. A Book About Men» bei Addison-Wesley, Boston

					 

					Veröffentlicht im Rowohlt Verlag, Hamburg, Februar 2024

					Copyright für die deutschsprachige Ausgabe © 1991, 1997 by Kindler Verlag GmbH, München

					«Iron John. A Book About Men» Copyright © 1990 by Robert Bly

					Umschlag-Konzept: any.way, Hamburg

					Barbara Hanke/Heidi Sorg/Cordula Schmidt

					Coverabbildung altmodern/iStock/Getty Images Plus

					ISBN 978-3-644-00977-6

				

			 

			Schrift Droid Serif Copyright © 2007 by Google Corporation

			Schrift Open Sans Copyright © by Steve Matteson, Ascender Corp

			 

			Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt, jede Verwertung bedarf der Genehmigung des Verlages.

			 

			Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.


			
			
		
	
		
			
			 
			
				
					Hinweise des Verlags
				

			 
			Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

			 

			Alle angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die Printausgabe.

			 

			Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

			 

			 

			www.rowohlt.de


		
		
	Inhaltsübersicht
	Vorwort
	Kapitel eins Das Kissen und der Schlüssel
	Kapitel zwei Wenn sich ein Haar in Gold verwandelt
	Kapitel drei Der Weg der Asche – Abstieg und Trauer
	Kapitel vier Der Hunger nach dem König in einer Zeit ohne Vater
	Kapitel fünf Die Begegnung mit der Gott-Frau im Garten
	Kapitel sechs Die Rückkehr der inneren Krieger
	Kapitel sieben Der Ritt auf dem Fuchs, dem Schimmel und dem Rappen
	Kapitel acht Die Verletzung durch die Männer des Königs
	Epilog Der Wilde Mann in alten Religionen, in der Literatur und im Volksleben
	Der Eisenhans Originaltext des Grimm’schen Märchens
	Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln


               Vorwort

            Wir leben in einer wichtigen und produktiven Phase, denn den Männern ist klar geworden, dass das gesellschaftlich vermittelte Bild dessen, was und wie ein erwachsener Mann zu sein hat, überholt ist; man kann nicht länger darauf bauen. Wenn ein Mann fünfunddreißig ist, hat er längst erkannt, dass das Image des richtigen Mannes, des harten Mannes, des wahren Mannes, das ihm in der Jugend eingeimpft wurde, im wirklichen Leben nicht taugt. Ein solcher Mann ist offen und bereit für neue Vorstellungen: für das, was ein Mann ist oder was er sein könnte.
Die alten Haus- und Wundermärchen haben – wie Wasser, das durch meterdickes Erdreich dringt – über Generationen von Männern und Frauen ihren Weg zu uns gefunden, und wir können ihren Bildern eher Glauben schenken als beispielsweise denen, die sich Hans Christian Andersen ausgedacht hat. Die Bilder, die in den alten Märchen aufscheinen – jemand stiehlt den Schlüssel, den die Mutter unter dem Kopfkissen versteckt hat, findet eine goldene Feder, die aus dem brennenden Brustgefieder des Feuervogels gefallen ist, entdeckt den Wilden Mann auf dem Grunde des Sees, folgt der Blutspur der eigenen Wunde durch den Wald und erkennt, dass sie der Spur eines Gottes gleicht– , sie alle sind dazu bestimmt, allmählich vom Körper aufgenommen zu werden; und einmal aufgenommen, entfalten sie sich umso machtvoller.
In den alten Mythen erfahren wir zum Beispiel etwas von der Energie des Zeus, der positiven Führungsenergie in Männern, die, wie uns die heutige Massenkultur immer wieder weismachen will, gar nicht existiert. Von König Artus können wir einiges über den Wert eines männlichen Mentors – eines Beraters und Beschützers – im Leben junger Männer lernen. Die Geschichte vom Eisenhans lehrt uns, wie wesentlich es ist, aus dem Reich der Mutter in das Reich des Vaters zu gelangen. Und aus allen Initiationsgeschichten lernen wir, wie wichtig es ist, dass wir uns von den Erwartungen unserer Eltern gänzlich lösen und uns einen zweiten Vater oder «zweiten König» suchen.
Es gibt eine männliche Initiation, eine weibliche Initiation und eine menschliche Initiation. In diesem Buch spreche ich nur von der männlichen Initiation. Ich möchte betonen, dass dieses Buch nicht darauf angelegt ist, Männer gegen Frauen auszuspielen, und ebensowenig ist es meine Absicht, Männer wieder zu den herrischen Verhaltensweisen anzuhalten, die zu einer jahrhundertelangen Unterdrückung der Frauen und ihrer weiblichen Werte geführt haben. Die Gedanken dieses Buches sind nicht dazu angetan, die Frauenbewegung herauszufordern. Beide Befreiungsbewegungen sind miteinander verknüpft, aber jede bewegt sich nach einem anderen zeitlichen Rhythmus. Das, was an den Männern nagt, ist seit dem Beginn der industriellen Revolution unaufhörlich gewachsen, und inzwischen hat dieses Leiden eine Dimension erreicht, die man nicht länger ignorieren darf.
Die dunkle Seite der Männer ist offensichtlich. Ihre irrwitzige Ausbeutung der Bodenschätze unseres Planeten, ihre Geringschätzung und Erniedrigung der Frauen und ihre zwanghafte Leidenschaft für atavistische Kriegsspiele sind nicht zu leugnen. Ihr genetisches Erbe ist diesen Obsessionen ebenso förderlich wie das kulturelle und gesellschaftliche Umfeld. Unsere Mythologien haben den Nachteil, dass sie Männern keine tiefen Gefühle zusprechen, ihnen einen Platz im Himmel statt auf Erden zuweisen, Gehorsam gegen falsche Mächte lehren, darauf hinwirken, dass Männer Jungen bleiben, und dass sie Männer ebenso wie Frauen in Systeme industrieller Herrschaft verstricken, die ein Matriarchat wie auch ein Patriarchat ausschließen.
Die Sprache dieses Buches ist überwiegend auf heterosexuelle Männer ausgerichtet, sie grenzt jedoch homosexuelle Männer nicht aus. Erst im achtzehnten Jahrhundert fand der Begriff «homosexuell» Eingang in den allgemeinen Sprachgebrauch; bis zu diesem Zeitpunkt betrachtete man schwule Männer einfach als Teil der großen männlichen Gemeinschaft. Die Mythologie, so wie ich sie begreife, macht keinen großen Unterschied zwischen homosexuellen und heterosexuellen Männern.
Ich spreche in diesem Buch von dem Wilden Mann, und zwischen dem Barbaren und dem Wilden Mann besteht ein ganz entscheidender Unterschied. Die Lebensweise des «Barbaren» fügt der Seele, der Erde und der Menschheit großen Schaden zu; man kann sagen, dass der «Barbar», obwohl er verwundet ist, seine Wunde nicht untersucht. Der Wilde Mann ist einer, der seine Wunde untersucht hat; er erinnert eher an einen Zen-Priester, einen Schamanen oder einen Waldbewohner als an einen Barbaren.
Das Wissen darum, wie man in einem kahlen Baum ein Nest baut, die Überwinterungsplätze findet, einen Paarungstanz aufführt – all diese Informationen sind in dem instinktgeprägten Hirn eines Vogels gespeichert. Da die Menschen dagegen ahnten, wie viel Flexibilität sie aufbringen müssten, um mit neuen Situationen fertig zu werden, beschlossen sie, diese Art von Wissen außerhalb des instinktgebundenen Systems zu speichern: Sie legten es in Geschichten nieder. Somit bilden Geschichten – Märchen, Legenden, Mythen, Heim- und Herdgeschichten – ein umfangreiches Reservoir, in dem wir neue Reaktionsmöglichkeiten aufbewahren, auf die wir zurückgreifen können, wenn die herkömmlichen, geläufigen Methoden nicht mehr greifen.
Zu den großen Erforschern dieses Reservoirs zählen im zwanzigsten Jahrhundert George Groddeck, Gurdjieff, C.G. Jung, Heinrich Zimmer, Joseph Campbell und Georges Dumezil. Die erste, die mich lehrte, den tieferen Sinn von Märchen zu begreifen, war Marie-Louise von Franz, und ich habe versucht, den männlichen Geschichten ebenso geradlinig zu begegnen, wie sie in ihren vielen Büchern den weiblichen begegnet ist.
Das vorliegende Buch ist einer ganzen Gemeinschaft von Männern verpflichtet, von denen viele lange vor mir auf diesem Gebiet gearbeitet haben. An erster Stelle sei der 1981 verstorbene Psychoanalytiker und Therapeut Alexander Mitscherlich genannt und dann auch ganz vorzügliche angelsächsische Denker. Großen Dank schulde ich den Männern, mit denen ich in den letzten acht Jahren auf so angenehme Weise in einer Gemeinschaft von Lehrenden arbeiten konnte – zu ihnen zählen Michael Meade, James Hillman, Terry Dobson, Robert Moore, John Stokes und manch anderer. Ich danke Keith Thompson für sein Interesse an den Männerstoffen; das erste Kapitel ist die Überarbeitung eines Interviews, das er mit mir geführt hat. Und ich danke meinem Lektor William Patrick für seine Begeisterung und sein Verständnis.
Auch bin ich den vielen Männern verbunden, die mir vertrauten, mir zuhörten und mich damit ehrten, dass sie mir ihre eigenen Geschichten erzählten oder einfach sangen, tanzten oder weinten. Obwohl ich in den acht Kapiteln dieses Buches einen achtstufigen Initiationsprozess vorstelle, ist es durchaus möglich, dass andere Männer eine andere Stufenfolge oder völlig andere Stufen sehen. Der Weg entsteht beim Gehen. Antonio Machado fand dafür die Worte:

               Du Gehender, es gibt keine Wege,

               nur die Fährten des Windes auf dem Meer.

            
Robert Bly

               Kapitel eins Das Kissen und der Schlüssel

            Wir befassen uns ständig mit «dem amerikanischen Mann», als ob es eine unveränderliche Qualität gäbe, die über Jahrzehnte oder auch nur über ein einziges Jahrzehnt hinweg gleich bliebe.
Die hier und jetzt lebenden Männer haben sich sehr weit von dem saturnischen, traditionsbewussten, stolz-verschlossenen Farmer entfernt, der 1630 den Boden von Neuengland betrat, stets bereit, drei Gottesdienste hintereinander in einer ungeheizten Kirche über sich ergehen zu lassen. Im Süden entwickelte sich der aufgeschlossene, auf die Mutter hin orientierte Typ des Südstaatenkavaliers, und keiner dieser beiden «amerikanischen Männer» ähnelte dem machtversessenen Eisenbahnunternehmer, der sich später im Nordosten herausbildete, oder den verwegenen Ich-schaff’s-auch-ohne-Kultur-Siedlern im Wilden Westen.
Selbst in unserer Epoche hat sich das allgemein akzeptierte Modell drastisch verändert. So trat im Laufe der fünfziger Jahre ein amerikanischer Typus in Erscheinung, der zu einem Modell der Männlichkeit wurde, das viele Männer übernahmen: der klassische Mann der fünfziger Jahre.
Er ging früh zur Arbeit, rackerte sich pflichtbewusst ab, versorgte Frau und Kinder, und Disziplin ging ihm über alles. Reagan ist eine Art mumifizierte Ausgabe dieses zähen Typs. Diese Sorte Mann nahm die Seele der Frau nicht so genau zur Kenntnis, aber er schätzte ihren Körper; sein Verständnis von Kultur und von Amerikas Beitrag dazu war jugendhaft-optimistisch. Er besaß viele starke und positive Eigenschaften, doch hinter dem Charme und dem Schein verbargen sich, und verbergen sich noch immer, eine große Isolation, Deprivation und Passivität. Wenn er keinen Gegner hat, fühlt er sich nicht wirklich lebendig.
Von dem Mann der fünfziger Jahre wurde erwartet, dass er sich für Football interessierte, aggressiv war, sich rückhaltlos zu den Vereinigten Staaten bekannte, nie weinte und stets gut für die Seinen sorgte. Doch dieses Männerbild bot keinen Platz für Offenheit oder Intimität. Der Persönlichkeit fehlte ein Gefühl für das Veränderliche. Mangelndes Mitgefühl ermöglichte die wahnwitzige Fortsetzung des Vietnamkrieges, so wie später Reagans Kleingeistigkeit dazu führte, dass er gegen die ohnmächtigen Menschen in El Salvador genauso gefühllos und brutal vorging wie gegen die alten Leute in den USA, die Arbeitslosen, die Schulkinder und gegen die Armen schlechthin.
Der typische Mann der fünfziger Jahre hatte eine klare Vorstellung davon, was ein Mann war und was männliche Verantwortungen bedeuteten, doch die Isoliertheit und Einseitigkeit seiner Vorstellung waren gefährlich.
Im Laufe der sechziger Jahre tauchte eine andere Sorte Mann auf. Angesichts der Sinnlosigkeit und Brutalität des Vietnamkrieges stellten Männer sich die Frage, was einen erwachsenen Mann wirklich ausmachte. Wenn Männlichkeit gleichbedeutend war mit Vietnam, wollten sie dann daran teilhaben? Mittlerweile forderte die feministische Bewegung die Männer dazu auf, sich die Frauen richtig anzusehen, zwang sie, sich die Sorgen und das Leiden bewusst zu machen, denen der Mann der fünfziger Jahre immer ausgewichen war. Während die Männer sich nun anschickten, weibliche Geschichte und weibliche Sensibilität genauer zu studieren, entdeckten einige mit der Zeit ihre eigene sogenannte weibliche Seite und schenkten ihr mehr Aufmerksamkeit. Dieser Prozess dauert bis heute an, und ich möchte behaupten, dass die meisten Männer unserer Tage auf die eine oder andere Weise darin eingebunden sind.
Diese Entwicklung hat etwas sehr Positives – ich meine den Umstand, dass Männer ihr eigenes «weibliches» Bewusstsein annehmen und pflegen. Das ist wichtig – und doch habe ich das Gefühl, dass etwas nicht stimmt. In den letzten zwanzig Jahren ist der männliche Mensch nachdenklicher, freundlicher geworden. Doch dieser Prozess hat ihn nicht freier gemacht. Er ist ein netter Kerl, der es nicht nur seiner Mutter recht machen will, sondern auch der jungen Frau, mit der er zusammenlebt.
In den siebziger Jahren entdeckte ich im ganzen Land immer häufiger ein Phänomen, das wir als den «weichen Mann» oder den «Softie» bezeichnen könnten. Selbst heute, wenn ich mir meine jeweilige Hörerschaft genauer ansehe, ist ungefähr die Hälfte der jungen Männer genau das, was ich mit dem Wort «Softie» meine. Es sind liebenswerte, wertvolle Menschen – ich mag sie– , sie wollen weder der Erde Schaden zufügen, noch wollen sie Kriege beginnen. Ihr ganzes Wesen und ihr ganzer Lebensstil strahlen eine freundlich-sanfte Einstellung zum Leben aus.
Doch viele dieser Männer sind nicht glücklich. Man spürt schnell, dass es ihnen an Energie fehlt. Sie sind lebenerhaltend, aber nicht gerade lebenspendend. Ironischerweise sieht man diese Männer oft an der Seite starker Frauen, die spürbar Energie ausstrahlen. Da haben wir also einen sensiblen jungen Mann, seinem Vater ökologisch weit voraus, in Einklang mit der umfassenden Harmonie des Universums, doch er selbst hat kaum Vitalität zu bieten. Die starken oder lebenspendenden Frauen, die die sechziger Jahre sozusagen absolvierten oder die spirituell bewusster waren, haben bei der Hervorbringung dieses Typs, des lebenerhaltenden, aber nicht lebenspendenden Mannes, eine wichtige Rolle gespielt.
Ich erinnere mich an einen Autoaufkleber aus dieser Zeit, auf dem zu lesen war: FRAUEN SAGEN JA ZU MÄNNERN, DIE NEIN SAGEN. Wir wissen, dass viel Mut dazu gehörte, sich dem Einberufungsbefehl zu widersetzen, ins Gefängnis zu gehen oder nach Kanada auszuwandern, so wie Mut dazu gehörte, der Einberufung Folge zu leisten und nach Vietnam zu gehen. Doch vor zwanzig Jahren sagten die Frauen ganz klar, dass sie den weicheren, rezeptiven Mann bevorzugten.
Dadurch wurde die Entwicklung der Männer ein wenig in diese Richtung beeinflusst. Nichtrezeptive Männlichkeit wurde mit Gewalt gleichgesetzt, rezeptive Männlichkeit wurde belohnt.
Wie damals wünschen sich heute, in den neunziger Jahren, energische Frauen mitunter noch immer weiche Männer als Liebhaber und, in gewisser Weise, vielleicht auch als Söhne. Die Neuverteilung der «Yin-Yang»-Energie bei Paaren war kein Zufall. Aus unterschiedlichen Gründen wollten junge Männer härtere Frauen, und Frauen fingen an, weichere Männer zu begehren. Eine Zeit lang schien das Ganze gut zusammenzupassen, doch mittlerweile haben wir lange genug damit gelebt, um sagen zu können, dass es nicht funktioniert.
Zum ersten Mal erfuhr ich von den Ängsten «weicher» Männer, als sie mir bei frühen Männertreffen ihre persönlichen Geschichten erzählten. 1980 bat mich die Lamaistische Gemeinde in New Mexico, ein Symposion nur für Männer zu leiten. Es war ihr erstes, und ungefähr vierzig Männer nahmen daran teil. Jeden Tag konzentrierten wir uns auf einen griechischen Gott und auf eine alte Geschichte, und am Spätnachmittag versammelten wir uns dann zum Gespräch. Wenn die jüngeren Männer sprachen, kamen ihnen nicht selten schon nach fünf Minuten die Tränen. Das Ausmaß an Kummer und Angst in diesen jüngeren Männern verblüffte mich.
Ein Teil ihres Kummers kam aus der Distanz zu ihrem Vater, die ihnen schmerzlich bewusst war, doch zum Teil litten sie auch unter Problemen in ihren Ehen oder Beziehungen. Sie hatten gelernt, rezeptiv zu sein, doch diese Rezeptivität reichte nicht aus, um ihre Ehen durch schwierige Zeiten zu führen. Jede Beziehung braucht hin und wieder etwas Wildes: Der Mann braucht es, und die Frau braucht es. Doch gerade dann, wenn dieses Element gefragt war, fühlte sich der junge Mann häufig überfordert. Er war zwar fürsorglich, doch irgendetwas anderes war gefordert – für seine Beziehung, ja für sein Leben.
Der «Softie» konnte sagen: «Ich kann deinen Schmerz fühlen, und ich halte dein Leben für ebenso wichtig wie meins, und ich werde für dich da sein und dich trösten.» Aber er konnte nicht sagen, was er wollte, und dazu stehen. Eine solche Entschlossenheit war etwas ganz anderes.
In der Odyssee weist der Götterbote Hermes Odysseus an, er solle, wenn er sich Circe nähere – sie steht für eine bestimmte Art matriarchalischer Kraft– , sein Schwert erheben oder es zeigen. In diesen frühen Sitzungen fiel es vielen der jüngeren Männer schwer, das Zeigen des Schwertes nicht damit gleichzusetzen, jemanden zu verletzen. Einer von ihnen, der auf seine Weise die Inkarnation bestimmter spiritueller Haltungen jener Jahre war und der tatsächlich ein Jahr lang auf einem Baum außerhalb von Santa Cruz zugebracht hatte, sah sich nicht imstande, seinen Arm auszustrecken, wenn er ein Schwert hielt. Er hatte so gut gelernt, niemandem wehzutun, dass er die Waffe nicht heben konnte, noch nicht einmal, um das Sonnenlicht darin einzufangen. Doch ein Schwert zu zeigen bedeutet nicht unbedingt Kampf. Es kann auch auf eine sehr zu begrüßende Entschlossenheit hindeuten.
Die Reise, die viele amerikanische Männer angetreten haben, hin zur Weichheit, zur Rezeptivität oder zur «Entwicklung der weiblichen Seite» ist ungeheuer nützlich, aber sie ist noch nicht zu Ende. Keine Etappe ist die Endstation.
Die Entdeckung des Eisenhans
Eines der Märchen, die von einer dritten Möglichkeit für Männer erzählen, einer dritten Seinsweise, ist die Geschichte vom Eisenhans. Obwohl von den Brüdern Grimm erst im Jahre 1850 schriftlich niedergelegt, könnte diese Erzählung zehn- oder zwanzigtausend Jahre alt sein.
Zu Beginn der Geschichte erfahren wir, dass in einer entlegenen Gegend des Waldes hinter dem Königsschloss merkwürdige Dinge geschehen. Wann immer Jäger dorthin gehen, verschwinden sie und kommen nie wieder. Mit der Zeit bekommen die Leute das Gefühl, dass in diesem Teil des Waldes etwas Unheimliches ist, und niemand traut sich mehr dorthin.
Eines Tages taucht ein unbekannter Jäger im Schloss auf und fragt: «Kann ich was für euch tun? Gibt’s hier irgendwas Gefährliches zu erledigen?»
Der König antwortet: «Tja, da wäre zum Beispiel der Wald, aber es gibt da ein Problem. Die Leute, die dorthin gehen, kommen nicht mehr zurück. Die Rückkehrquote ist alles andere als zufriedenstellend.»
«Das ist genau das Richtige für mich», sagt der junge Mann. Er geht also in den Wald, interessanterweise geht er allein und nimmt nur seinen Hund mit. Der junge Mann und der Hund streifen durch den Wald, und sie kommen an einem Tümpel vorbei, oder an einem tiefen Pfuhl, wie es bei den Grimms heißt. Plötzlich taucht eine Hand aus dem Wasser auf, packt den Hund und zieht ihn hinab.
Der junge Mann reagiert nicht gerade hysterisch. Er sagt sich nur: «Hier muss es sein.»
So gern der Jäger seinen Hund auch hat, und so ungern er ihn dort zurücklässt, er geht wieder zum Schloss, trommelt drei Leute mit Eimern zusammen und kehrt zu dem Tümpel zurück, um das Wasser auszuschöpfen. Jeder, der so etwas je versucht hat, kann sich lebhaft vorstellen, was für eine mühselige Arbeit das ist.
Schließlich finden sie auf dem Grund des Tümpels einen großen Mann, der vom Kopf bis zum Fuß mit Haaren bedeckt ist. Das Haar – oder schimmert da schon sein Bauch? – ist rötlich und sieht ein wenig aus wie rostiges Eisen. Sie nehmen den Mann gefangen und führen ihn zum Schloss. Der König lässt ihn im Hof in einen eisernen Käfig sperren, gibt ihm den Namen «Eisenhans» und vertraut der Königin den Schlüssel an.
 
An dieser Stelle möchte ich die Geschichte für einen Moment unterbrechen.
Wenn ein Mann unserer Tage tief in seine Psyche blickt, sieht er vielleicht, wenn die Bedingungen günstig sind, unter dem Wasser seiner Seele, in einem Bezirk, wo schon lange niemand mehr hingekommen ist, einen uralten, haarigen Mann liegen.
Mythologische Systeme verbinden Haare mit dem Instinkthaften, mit dem Sexuellen und dem Primitiven. Was ich damit andeuten will, ist, dass jeder heutige männliche Mensch auf dem Grunde seiner Psyche ein großes, primitives Etwas liegen hat, von Kopf bis Fuß mit Haaren bedeckt. Mit diesem Wilden Mann Kontakt aufzunehmen ist ein Schritt, den der Mann der achtziger und neunziger Jahre noch vor sich hat. In unserer zeitgenössischen Kultur muss das Ausschöpfen des Tümpels erst noch in Angriff genommen werden.
Wie die Geschichte sehr subtil andeutet, löst dieser haarige Mann Furcht aus, wie dies bei allen Veränderungen der Fall ist. Wenn ein Mann anfängt, seine rezeptive Seite zu entwickeln, und seine anfängliche Scheu überwindet, stellt er meist fest, dass diese Erfahrung etwas Wundervolles ist. Er beginnt, Gedichte zu schreiben, geht spazieren und sitzt stundenlang am Meer; beim Sex muss er nicht mehr grundsätzlich obenauf sein; er wird emphatisch – er entdeckt eine neue, lebendige, überraschende Welt.
Aber durch das Wasser hinabzusteigen, um den Wilden Mann auf dem Grunde des Tümpels zu berühren, ist etwas völlig anderes. Das Wesen, das sich da erhebt, ist beängstigend und scheint es heute umso mehr, als sich die Geschäftswelt alle Mühe gibt, den keimfreien, haarlosen, oberflächlichen Mann hervorzubringen. Wenn ein Mann seine Rezeptivität oder das, was wir gelegentlich die «Frau in ihm» nennen, bereitwillig annimmt, empfindet er sich häufig als wärmer, kontaktfreudiger, lebendiger. Doch wenn er sich seinem, wie ich es nennen möchte, «tiefen Mann» nähert, wittert er Gefahr. Den Haarigen Mann anzunehmen ist beängstigend und riskant, und es setzt eine andere Form von Mut voraus. Der Kontakt mit dem Eisenhans erfordert die Bereitschaft, in die männliche Psyche hinabzusteigen und zu akzeptieren, was dort im Dunkeln schlummert, auch die nährende Dunkelheit.
Seit nunmehr Generationen warnt die Industriegesellschaft ihre jungen Geschäftsleute davor, dem Eisenhans zu nahe zu kommen, und die christliche Kirche mag ihn auch nicht besonders.
Sigmund Freud, C.G. Jung und Wilhelm Reich hatten als Seelenforscher den Mut, in den Tümpel hinabzusteigen und zu akzeptieren, was sie dort fanden. Aufgabe der heutigen Männer ist es, ihnen in die Tiefe zu folgen.
Einige Männer haben diese Arbeit bereits geleistet, und der Haarige Mann ist vom Grunde ihrer Psyche nach oben geholt worden und lebt jetzt im Schlosshof. «Im Schlosshof» bedeutet, dass das Individuum oder das kulturelle Umfeld ihn an einen sonnenbeschienenen Platz gebracht hat, wo jeder ihn sehen kann. An sich ist das schon um einiges besser, als den Haarigen Mann im Keller zu verstecken, wo ihn viele Elemente in jeder Kultur gern sähen. Aber natürlich ist er – auch an jenem Platz – noch immer im Käfig.
Der Verlust des goldenen Balls
Nun zurück zu unserer Geschichte:
Eines Tages spielt der acht Jahre alte Sohn des Königs mit seinem geliebten goldenen Ball im Schlosshof, und er rollt in den Käfig des Wilden Mannes. Wenn der Junge den Ball zurückhaben will, muss er sich dem Haarigen Mann nähern und ihn darum bitten. Aber das ist nicht einfach.
Der goldene Ball erinnert uns an die einheitliche Persönlichkeit, die wir als Kinder hatten – eine Art strahlender Glanz, eine Ganzheit, bevor wir uns in männlich und weiblich aufteilen, reich und arm, schlecht und gut. Der Ball ist golden, wie die Sonne, und rund. Wie die Sonne strahlt er aus seinem Inneren Energie aus.
Es ist von Bedeutung, dass der Junge acht Jahre alt ist. Wir alle, ob Junge oder Mädchen, verlieren etwas in diesem Alter. Wenn wir in der Kindergartenzeit den goldenen Ball noch haben, verlieren wir ihn in der Grundschule. Das bisschen, das möglicherweise noch übrig geblieben ist, verlieren wir spätestens im Hauptschulalter. Im «Froschkönig» fiel die Kugel der Prinzessin in einen Brunnen. Ob wir Mann sind oder Frau, wenn der goldene Ball einmal verloren ist, verbringen wir den Rest unseres Lebens mit dem Versuch, ihn wiederzubekommen.
Wollen wir den Ball zurückhaben, müssen wir, so meine ich, zuallererst und uneingeschränkt akzeptieren, dass er verloren ist. Schon Freud beklagte den seiner Meinung nach schmerzlichen Gegensatz zwischen der strahlenden Intelligenz eines Kindes und dem schwächlichen Wesen eines durchschnittlichen Erwachsenen.
Wo also ist der goldene Ball? Metaphorisch ließe sich sagen, dass die Kultur der sechziger Jahre den Männern geraten hat, sie würden ihren goldenen Ball durch Sensibilität, Rezeptivität, partnerschaftliches Verhalten und Abbau jedweder Aggressivität wiederfinden. Doch viele Männer haben ihre Aggressivität abgelegt und den goldenen Ball trotzdem nicht wiedergefunden.
Die Geschichte vom Eisenhans sagt, dass ein Mann nicht erwarten kann, den goldenen Ball im Reich der Frau zu finden, denn dort ist er nicht. Insgeheim bittet ein frischgebackener Ehemann seine Frau, ihm den goldenen Ball zurückzugeben. Ich glaube, sie würde ihn ihm schon geben, wenn sie nur könnte, denn nach meiner Erfahrung versuchen die meisten Frauen nicht, Männer in ihrer Entwicklung zu blockieren. Aber sie kann ihm den Ball nicht geben, weil sie ihn nicht hat. Dazu kommt, dass sie ihren eigenen goldenen Ball verloren hat und ihn auch nicht wiederfinden kann.
Grob vereinfachend könnten wir sagen, dass der Mann der fünfziger Jahre immer auf der Suche nach einer Frau ist, die ihm seinen goldenen Ball zurückgibt.
Der Mann der sechziger und siebziger Jahre bittet die «Frau in ihm selbst», den Ball zurückzugeben, was ebensowenig Erfolg hat.
Die Geschichte vom Eisenhans legt den Gedanken nahe, dass der goldene Ball im magnetischen Bereich des Wilden Mannes liegt – eine Vorstellung, die schwer nachzuvollziehen ist. Wir müssen als Möglichkeit in Betracht ziehen, dass die eigentliche strahlende Energie des Mannes weder im Reich des Weiblichen verborgen liegt, sich dort für immer festgesetzt hat oder dort auf uns wartet, noch in dem Macho-Reich eines John Wayne, sondern im magnetischen Feld der tiefsten Männlichkeit. Sie wird von dem Instinktiven behütet, von dem, der unter Wasser ist, und zwar schon seit wer weiß wie langer Zeit.
Im «Froschkönig» ist es der Frosch, der Un-Nette, der, bei dem jeder «Igitt!», sagt, der die goldene Kugel zurückbringt. Und in der Grimm’schen Fassung verwandelt sich der Frosch erst dann in den Prinzen, als er gegen die Wand geworfen wird.
Die meisten Männer wünschen sich einen netten Menschen, der den Ball zurückbringt, doch das Märchen gibt klar zu verstehen, dass wir den goldenen Ball nicht im Kräftefeld eines asiatischen Gurus finden werden, nicht einmal im Kräftefeld des gütigen Jesus.
Unsere Geschichte ist nicht antichristlich, sondern um etwa tausend Jahre vorchristlich, und ihre Botschaft ist noch immer wahr: Den goldenen Ball zurückzubekommen ist mit gewissen Erscheinungsformen konventioneller Zahmheit und Nettigkeit nicht zu vereinbaren.
Die Wildheit, oder Un-Nettigkeit, die in dem Bild vom Wilden Mann mitenthalten ist, ist nicht zu verwechseln mit der Macho-Energie, die den Männern schon zur Genüge vertraut ist. Im Gegenteil, die Energie des Wilden Mannes befähigt zu kraftvollem Handeln, das nicht brutal, sondern entschlossen ist.
Der Wilde Mann steht nicht im Gegensatz zur Zivilisation; aber er geht auch nicht völlig in ihr auf. Der moralische Überbau des herkömmlichen Christentums duldet den Wilden Mann nicht, obgleich einiges darauf hindeutet, dass Christus selbst es tat. Schließlich wurde er zu Beginn seiner Predigerzeit von einem haarigen Johannes getauft.
Wenn für einen jungen Mann der Zeitpunkt gekommen ist, mit dem Wilden Mann zu sprechen, wird er feststellen, dass die Unterhaltung ganz anders verläuft als ein Gespräch mit einem Prediger, einem Rabbi oder einem Guru. In einem Gespräch mit dem Wilden Mann geht es nicht um Glück, geistige oder seelische Dinge oder einen «höheren Bewusstseinszustand», sondern um etwas Nasses, Dunkles und Tiefes – um etwas, was James Hillman als «Seele» bezeichnen würde.
Der erste Schritt besteht darin, an den Käfig heranzutreten und den goldenen Ball zurückzuverlangen. Einige Männer sind bereit, diesen Schritt zu wagen; andere dagegen haben noch nicht das Wasser aus dem Tümpel geschöpft – sie haben die kollektive männliche Identität noch nicht hinter sich gelassen und sind noch nicht allein, oder nur mit ihrem Hund, in das unbekannte Gebiet vorgedrungen.
Die Geschichte besagt, dass man, nachdem der Hund «untergegangen» ist, mit dem Ausschöpfen beginnen muss. Es wird kein Riese vorbeikommen, der das Wasser für dich aus dem Tümpel saugt: Keine Zauberei wird dir dabei helfen. Und auch ein Wochenende in Esalen (Hochburg des New Age) wird das nicht schaffen. Auch nicht LSD oder Kokain. Der Mann muss die Arbeit mühsam, Eimer um Eimer, erledigen. Das erinnert an die langsame Disziplin der Kunst: Es ist die Arbeit, die Rembrandt geleistet hat, die Picasso und Yeats und Rilke und Bach geleistet haben. Die Arbeit mit Eimern verlangt mehr Disziplin, als sich die meisten Männer klar machen.
Der Wilde Mann, so meinte der Schriftsteller Keith Thompson einmal mir gegenüber, wird den goldenen Ball auch keineswegs einfach so überreichen. Was für eine Geschichte wäre das, wenn der Wilde Mann sagen würde: «Na schön, da hast du deinen Ball.» C. G. Jung hat die Behauptung gewagt, alle erfolgreichen Bitten an die Psyche seien mit einem Handel verbunden. Die menschliche Psyche schließt gerne Geschäfte ab. Wenn zum Beispiel ein Teil von dir unglaublich faul ist und nicht arbeiten will, wird ein ehrlich gemeinter guter Vorsatz zum neuen Jahr nichts nützen. Das Ganze wird besser funktionieren, wenn du zu deinem faulen Teil sagst: «Wenn du mich eine Stunde lang arbeiten lässt, lass ich dich danach eine Stunde lang rumgammeln – abgemacht?» Im «Eisenhans» wird also ein Geschäft gemacht: Der Wilde Mann ist bereit, die goldene Kugel zurückzugeben, wenn der Junge den Käfig öffnet.
Der Junge, ganz offensichtlich verängstigt, läuft weg. Er lässt sich auf kein Gespräch ein. Ist es nicht wirklich so? Eltern, Pastoren und Lehrer haben uns so oft gesagt, wir dürften mit dem Wilden Mann nichts zu tun haben, dass wir, wenn er sagt: «Du bekommst den Ball zurück, wenn du mich aus dem Käfig lässt», nicht einmal antworten.
Vielleicht vergehen jetzt zehn Jahre. Am «nächsten Tag» könnte der Mann fünfundzwanzig sein. Er geht wieder zu dem Wilden Mann und sagt: «Könnte ich meinen Ball wiederhaben?» Der Wilde Mann sagt: «Ja, wenn du mich aus dem Käfig lässt.»
Eigentlich ist es schon großartig, ein zweites Mal zu dem Wilden Mann zu gehen; einige Männer kehren nie mehr dorthin zurück. Der Fünfundzwanzigjährige hört zwar, was der Wilde Mann sagt, doch mittlerweile hat er zwei Toyotas und eine Hypothek, vielleicht eine Frau und ein Kind. Wie könnte er da den Wilden Mann aus dem Käfig lassen? Normalerweise geht ein Mann das zweite Mal einfach weg, auch diesmal, ohne ein Wort zu sagen.
Wieder vergehen zehn Jahre. Nehmen wir an, der Mann ist jetzt fünfunddreißig … Haben Sie je den bestürzten Ausdruck im Gesicht eines Fünfunddreißigjährigen gesehen? Er fühlt sich überarbeitet, entfremdet, leer, und dieses Mal fragt er den Wilden Mann aus tiefstem Herzen: «Könnte ich meinen goldenen Ball wiederhaben?»
«Ja», sagt der Wilde Mann, «wenn du mich aus dem Käfig lässt.» An diesem Punkt geschieht in der Geschichte etwas Erstaunliches. Der Junge spricht mit dem Wilden Mann und setzt die Unterhaltung fort. Er sagt: «Selbst wenn ich es wollte, ich könnte dich nicht herauslassen, weil ich nicht weiß, wo der Schlüssel ist.» Ist das nicht großartig? Inzwischen sind wir schon fünfunddreißig und wissen nicht, wo der Schlüssel ist. Nicht etwa, dass wir es vergessen hätten, wir haben von Anfang an nicht gewusst, wo er ist.
Die Geschichte berichtet, dass der König, als er den Wilden Mann einsperren ließ, der Königin den Schlüssel in Verwahrung gab, aber damals waren wir erst sieben Jahre alt, und außerdem hat unser Vater uns nie verraten, was er damit gemacht hat. Wo also ist der Schlüssel?
Ich habe von meinen Zuhörern alle möglichen Antworten zu hören bekommen:
«Der Junge trägt ihn um den Hals.»
Nein.
«Er ist im Käfig des Eisenhans versteckt.»
Nein.
«Er ist in dem goldenen Ball.»
Nein.
«Er ist im Schloss … an einem Haken in der Schatzkammer.»
Nein.
«Er ist im Schlossturm. Er hängt ganz oben an der Wand an einem Haken!»
Nein.
Der Wilde Mann antwortet: «Er liegt unter dem Kopfkissen deiner Mutter.»
Der Schlüssel ist nicht in dem Ball, auch nicht in der goldenen Truhe oder im Tresor … der Schlüssel liegt unter dem Kopfkissen unserer Mutter – genau da, wo Freud ihn vermutet hätte.
Den Schlüssel unter dem Kopfkissen der Mutter wegzuholen ist eine schwierige Aufgabe. Freud, der sich von einem griechischen Drama inspirieren ließ, meint, dass ein Mann die gegenseitige Anziehung, die zwischen ihm und seiner Mutter besteht, nicht verdrängen darf, wenn er lange leben möchte. Das Kissen der Mutter liegt schließlich in dem Bett, in dem sie mit deinem Vater schläft. Aber das Kissen ist noch mit einer anderen tieferen Bedeutung verbunden.
Michael Meade, der Mythenerzähler, wies mich irgendwann darauf hin. Das Kissen ist auch der Platz, an dem die Mutter alle Erwartungen hortet, die sie an dich knüpft. Sie träumt: «Mein Sohn, der Arzt.»
«Mein Sohn, der Psychoanalytiker.» «Mein Sohn, das Finanzgenie.» Doch nur sehr wenige Mütter träumen: «Mein Sohn, der Wilde Mann.»
Der Sohn wiederum ist sich gar nicht sicher, ob er den Schlüssel wirklich nehmen will. Es würde nichts nützen, den Schlüssel einfach vom Kissen der Mutter zu dem Kissen eines Gurus zu bringen. Zu vergessen, dass die Mutter ihn hat, ist ein schwerer Fehler. Schließlich ist es die Aufgabe der Mutter, den Jungen zu zivilisieren, daher ist es ganz natürlich, dass sie den Schlüssel verwahrt. Alle Familien funktionieren recht ähnlich: Auf diesem Planeten «gibt der König der Königin den Schlüssel in Verwahrung».
Die Mutter anzugreifen, sich ihr entgegenzustellen, sie anzuschreien, wie es uns von manchen Freudianern bisweilen nahe gelegt wird, hat nicht viel Aussicht auf Erfolg – vermutlich wird sie nur lächeln und, den Arm auf das Kissen gestützt, mit dir sprechen. Die Gespräche, die Ödipus mit Jokaste führte, haben genauso wenig gebracht wie Hamlets Wutausbrüche.
Ein Freund war der Ansicht, dass es klug sei, den Schlüssel an einem Tag zu stehlen, an dem Vater und Mutter nicht da sind. «Mein Vater und meine Mutter sind heute nicht zu Hause» meint einen Tag, an dem der Kopf frei ist von elterlichen Verboten. Das ist der günstigste Tag, um den Schlüssel zu stehlen. Die Erzählerin Gioia Timpanelli stellte fest, dass der Raub des Schlüssels auf mythologischer Ebene der Welt des Hermes zuzuordnen ist.
Und der Schlüssel muss gestohlen werden. Ich erinnere mich daran, dass ich einmal vor einem Publikum, gemischt aus Männern und Frauen, über die Schwierigkeit gesprochen habe, den Schlüssel zu stehlen. Ein junger Mann, der sich in den Vorgehensweisen des New Age offensichtlich bestens auskannte, sagte: «Robert, mich stört der Gedanke, den Schlüssel zu stehlen. Stehlen ist falsch. Könnten wir nicht einfach zu der Mutter gehen und sagen: ‹Mama, könnte ich wohl den Schlüssel wiederhaben?›»
Als Modell schwebte ihm vermutlich ein Konsens in der Art vor, wie die Mitarbeiter eines Naturkostladens ihre Probleme regeln. Ich spürte, wie die Seelen sämtlicher Frauen im Saal sich in die Lüfte erhoben, um ihn umzubringen. Männer wie er sind für Frauen ebenso bedrohlich wie für Männer.
Keine Mutter, die diesen Namen verdient, würde den Schlüssel herausgeben. Wenn ein Sohn den Schlüssel nicht stehlen kann, hat er ihn nicht verdient.
«Ich will den Wilden Mann herauslassen! »
«Komm her und gib Mami ein Küsschen.»
Mütter wissen intuitiv, was passieren würde, wenn er den Schlüssel bekäme: Sie würden ihren kleinen Jungen verlieren. Der Besitzanspruch, den Mütter normalerweise an ihre Söhne stellen – ganz zu schweigen von dem Besitzanspruch, den Väter normalerweise an ihre Töchter stellen– , darf nicht unterschätzt werden. Die Mittel und Wege, den Schlüssel zurückzubekommen, sind bei jedem Mann verschieden; begnügen wir uns mit der Feststellung, dass demokratische oder nichtlineare Versuche wohl kaum von Erfolg gekrönt sein werden.
Ein ziemlich verklemmter junger Mann tanzte eines Nachts ungefähr sechs Stunden lang voller Leidenschaft, und am nächsten Morgen sagte er: «Letzte Nacht habe ich einen Teil des Schlüssels zurückbekommen.»
Ein anderer Mann eroberte sich den Schlüssel zurück, als er sich zum ersten Mal in seinem Leben wie ein waschechter «Trickster» benahm, wobei er sich über seine Gaunerei völlig im Klaren war. Wieder ein anderer stahl den Schlüssel, als er seiner Familie gegenüber auf Konfrontationskurs ging und sich weigerte, noch länger die Schande der ganzen Familie auf sich zu nehmen.
Wir könnten tagelang darüber reden, wie man den Schlüssel am geschicktesten stiehlt. Die Geschichte selbst lässt alles offen und sagt nur: «Eines Tages stahl er den Schlüssel, ging damit zum Käfig des Wilden Mannes und öffnete ihn. Dabei klemmte er sich einen Finger.» (Dieses Detail ist für den folgenden Teil der Geschichte von Bedeutung.) Nun ist der Wilde Mann endlich frei, und natürlich will er zurück in seinen heimischen Wald, weit weg von «dem Schloss».
Wie reagiert der Junge?
An dieser Stelle könnte alles Mögliche passieren. Falls der Wilde Mann in seinen Wald zurückkehrt, während der Junge im Schloss bleibt, würde sich die grundsätzliche historische Spaltung der Psyche in primitiver Mann und zivilisierter Mann in dem Jungen neu begründen. Der Junge könnte dann für immer den Verlust des Wilden Mannes beklagen. Oder er könnte den Schlüssel zurück unter das Kopfkissen legen, bevor seine Eltern zurückkommen, und dann behaupten, dass er von der Flucht des Wilden Mannes nichts wisse. Nach dieser Lüge könnte er ein leitender Angestellter werden, ein fundamentalistischer Prediger, ein ordentlicher Professor, eben jemand, auf den seine Eltern stolz wären, jemand, der «den Wilden Mann nie gesehen hat».
Wir alle haben den Schlüssel viele Male zurückgelegt und es abgestritten. Also muss der einsame Jäger in uns noch einmal mit seinem Hund in den Wald gehen, und dann wird der Hund wieder unter Wasser gezogen. Mit der Zeit verlieren wir auf diese Art eine ganze Menge «Hunde».
Man könnte sich auch ein anderes Szenario vorstellen. Der Junge überredet den Wilden Mann dazu – oder bildet sich ein, er könne ihn dazu überreden– , im Schlosshof zu bleiben. In dem Fall könnten er und der Wilde Mann im Gartenrestaurant gepflegte Gespräche miteinander führen, und diese Unterhaltung würde Jahre dauern.
Doch die Geschichte deutet darauf hin, dass Eisenhans und der Junge sich im Hof des Schlosses nicht vereinen können – das heißt ihre eigentliche Vereinigung nicht erleben können. Wahrscheinlich sind das Kopfkissen der Mutter und das Gesetzbuch des Vaters dafür zu nahe.
Erinnern wir uns, dass der Junge, als er mit dem Wilden Mann sprach, behauptete, er wisse nicht, wo der Schlüssel ist. Das war mutig. Manche Männer richten nie ein Wort an den Wilden Mann. Als der Junge den Käfig öffnete, machte sich der Wilde Mann auf den Weg zurück in seinen Wald. Der Junge in unserer Geschichte oder der fünfunddreißigjährige Mann in unserer Vorstellung – ganz wie man will – tut jetzt etwas Großartiges. Er spricht den Wilden Mann noch einmal an und sagt: «Moment mal! Wenn meine Eltern nach Hause kommen und merken, dass du weg bist, werden sie mich schlagen.» Bei diesem Satz zerreißt es einem das Herz, besonders dann, wenn man ein wenig über die Erziehungsmethoden weiß, die lange Zeit in Mitteleuropa praktiziert wurden.
Alice Miller erinnert in ihrem Buch Am Anfang war Erziehung daran, dass deutsche Kinderpsychologen im neunzehnten Jahrhundert die Eltern besonders vor Eigensinn warnten. Eigensinn schadet einem Kind, und beim ersten Anzeichen dafür sollten die Eltern sehr streng reagieren. Eigensinn bedeutet, dass der wilde Junge oder das wilde Mädchen nicht mehr eingesperrt ist. Puritanische Eltern in Neuengland bestraften ihre Kinder häufig sehr hart, wenn sie während der langen Gottesdienste unruhig wurden.
«Wenn sie nach Hause kommen und merken, dass du weg bist, werden sie mich schlagen.»
Der Wilde Mann gibt ihm dann tatsächlich zu verstehen: «Da hast du Recht. Du kommst besser mit.»
Also nimmt der Wilde Mann den Jungen auf seine Schultern, und zusammen machen sie sich auf in die Wälder. Das gibt den Ausschlag. Wenn wir nur alle so viel Glück hätten!
Als der Junge sich auf den Weg in den Wald macht, muss er, zumindest für den Augenblick, seine Furcht vor der Wildheit, vor Irrationalität, Instinkt, Intuition, Emotionalität, vor dem Körper und der Natur überwinden. Eisenhans ist nicht so primitiv, wie der Junge es sich vorstellt, aber das weiß der Junge – oder der Intellekt – noch nicht.
Doch der endgültige Bruch mit Vater und Mutter, den die alten Naturvölker als für die Initiation des Kindes dringend erforderlich betrachten, hat jetzt stattgefunden. Eisenhans sagt zu dem Jungen: «Du wirst deinen Vater und deine Mutter nie wiedersehen. Aber ich habe mehr Schätze, als du es dir je träumen lässt.» Damit wäre diese Frage also erledigt.
Auf den Schultern des Wilden Mannes
Der Augenblick, in dem der Junge mit Eisenhans fortgeht, ist der Augenblick, in dem, bei den alten Griechen, die Priester des Dionysos einen jungen Mann als Schüler akzeptierten oder, im Leben der heutigen Eskimos, der Augenblick, wo der Schamane, manchmal von Kopf bis Fuß mit den Fellen wilder Tiere bedeckt, mit Vielfraßklauen und Schlangenwirbeln um den Hals und einer Bärenkopfmütze auf dem Kopf, im Dorf erscheint und einen Jungen mitnimmt, um ihn geistig zu unterweisen.
In unserer Kultur gibt es einen solchen Augenblick nicht. Bei uns haben die Jungen ein anhaltendes Verlangen danach, in den männlichen Geist eingeweiht zu werden, doch im Allgemeinen gehen die alten Männer nicht darauf ein. Gelegentlich versucht ein Geistlicher, die Initiation vorzunehmen, aber auch er ist mittlerweile zu fest in die Dorfgemeinschaft integriert.
Bei den Hopi und einigen anderen indianischen Ureinwohnern des Südwestens nehmen die alten Männer den Jungen, wenn er zwölf Jahre alt ist, mit, um ihn hinunter in den ausschließlich männlichen Bereich der Kiva zu führen (d.h. in das sog. Werde-Haus, die unterirdische Zeremonialkammer). Dort unten bleibt er sechs Wochen, und seine Mutter sieht er anderthalb Jahre lang nicht wieder. Der Fehler der modernen Kernfamilie liegt nicht so sehr in dem Umstand, dass sie neurotisch und voller ungelöster Konflikte ist (das trifft auch auf Kommunen und Bürobelegschaften, ja auf jede Gruppe zu). Ihr Fehler ist, dass die alten Männer außerhalb der Kernfamilie dem Sohn keinen wirksamen Ausweg mehr anbieten, wie er die Verbindung zu seinen Eltern unterbrechen kann, ohne sich selbst dabei zu schaden.
Die alten Gesellschaften glaubten, dass ein Junge nur durch Rituale und Bemühungen, nur durch das «aktive Eingreifen der älteren Männer» zum Mann wird.
Allmählich wird uns klar, dass Männlichkeit nicht von allein kommt; sie kommt nicht bloß vom vielen Haferflockenessen. Das aktive Eingreifen der älteren Männer bedeutet, dass ältere Männer den jüngeren Mann in die uralte, mythologisch aufgeladene, instinktive männliche Welt aufnehmen.
Eine der eindrucksvollsten Geschichten, die ich je über diese Art von Initiation gehört habe, ereignet sich jedes Jahr bei den Kikuyu in Afrika. Wenn ein Junge das entsprechende Alter erreicht hat, entfernt man ihn von seiner Mutter und bringt ihn an einen besonderen Platz, den die Männer in einiger Entfernung vom Dorf vorbereitet haben. Dort fastet er drei Tage lang. In der dritten Nacht sitzt er dann im Kreis der alten Männer um das Feuer. Er ist hungrig, durstig, hellwach und zu Tode verängstigt. Einer der älteren Männer nimmt ein Messer, schneidet sich damit in den Arm und öffnet eine Vene. Dann lässt er ein wenig Blut in eine Kürbisflasche oder Schüssel fließen. Während die Schüssel reihum geht, schneidet sich jeder Mann in der Runde mit demselben Messer in den Arm und lässt etwas Blut hineinlaufen. Wenn die Schüssel bei dem Jungen ankommt, fordert man ihn auf, sich davon zu nähren.
Bei diesem Ritual lernt der Junge eine ganze Menge. Er lernt, dass Nahrung nicht nur von seiner Mutter, sondern auch von Männern kommt. Und er lernt, dass das Messer viele Zwecke erfüllen kann, nicht nur den, andere zu verletzen. Könnte er jetzt noch bezweifeln, dass die anderen Männer ihn gern in ihre Mitte aufnehmen? Nachdem die Aufnahme vollzogen ist, unterweisen ihn die alten Männer in den Mythen, Erzählungen und Liedern, die eindeutig männliche Werte verkörpern: Ich meine nicht solche Werte, die auf Wettkampf beruhen, sondern geistige Werte. Sobald er diese «feuchten» Mythen gelernt hat, führen die Mythen selbst den jungen Mann weit über seinen persönlichen Vater hinaus, in die Feuchtigkeit der Generationen von Sumpfvätern, die Jahrhunderte zurück in die Vergangenheit reichen.
Was geschieht, wenn diese Aufgabe nicht mehr bewusst von alten Männern übernommen wird? Eine Zeit lang bestand die Initiation der abendländischen Männer in abgeänderter Form weiter, selbst nachdem Religionsfanatiker die griechischen Initiationsschulen zerstört hatten. Bis ins neunzehnte Jahrhundert lebten Großväter und Onkel im gleichen Haus, und die älteren Männer hatten großen Anteil am Familienleben. Bei Jagdausflügen, bei der Arbeit, die auf Bauernhöfen von Männern gemeinsam verrichtet wurde, auch bei lokalen Sportveranstaltungen verbrachten die alten viel Zeit mit den jungen Männern und machten sie so mit dem männlichen Geist und der männlichen Seele bekannt.
Wordsworth beschreibt zu Beginn von «Die Wanderung» (1814) den alten Mann, der Tag für Tag unter einem Baum saß und mit dem Wordsworth als Kind Freundschaft schloss:

               Er liebte mich; aus einer Kinderschar

               erwählt’ er mich, wie er im Scherz gesagt,

               weil, trotz der Jugend, mein Blick ernst und schwer.

               Auch mit den Jahren war ich stets beglückt,

               sein auserwählter Freund zu sein. Und oft,

               des Sonntags zog es uns in die Natur …

            
Solche glücklichen oder zufälligen Begegnungen sind heutzutage ziemlich selten geworden. Allmählich sind Herrenclubs und Männergesellschaften von der Bildfläche verschwunden. Großväter leben weit weg in irgendeiner anderen Stadt oder im Altersheim, und viele Jungen erleben nur die Kameradschaft von Gleichaltrigen, die aus der Sicht der alten Initiatoren überhaupt nichts verstehen.
In den sechziger Jahren bezogen manche jungen Männer ihre Kraft von Frauen, die wiederum einen Teil ihrer Kraft aus der Frauenbewegung gezogen hatten. Man könnte fast sagen, dass viele junge Männer in den sechziger Jahren versuchten, ihre Initiation über Frauen zu erhalten. Doch Männer können nur von Männern initiiert werden, ebenso wie Frauen nur von Frauen initiiert werden können. Frauen können aus einem Embryo einen Jungen werden lassen, aber nur Männer können aus einem Jungen einen Mann machen. Initiatoren behaupten, dass der Junge eine zweite Geburt braucht, und dieses Mal muss er von Männern geboren werden.
In einem seiner Essays beschrieb Keith Thompson sich selbst als Zwanzigjährigen: ein typischer junger Mann, der von Frauen «initiiert» worden war. Seine Eltern ließen sich scheiden, als er etwa zwölf Jahre alt war, und er wohnte bei seiner Mutter, während sich sein Vater eine Wohnung in der Nähe nahm.
Während der gesamten High-School-Zeit hatte Keith zu Frauen engeren Kontakt als zu Männern, und dieser Zustand setzte sich fort, noch nachdem er ein Studium begonnen hatte. Die engsten Freundschaften pflegte er mit Feministinnen, die er als ganz fabelhaft, gescheit und großzügig beschrieb und von denen er unglaublich viel lernte. Dann ging er nach Ohio und wurde politisch tätig, wobei er viel mit Frauen zusammenarbeitete und aufgeschlossen war für alle weiblichen Belange.
Irgendwann in dieser Zeit hatte er einen Traum. Er und ein Rudel Wölfinnen liefen durch den Wald. Wölfe bedeuteten für ihn vor allem Unabhängigkeit und Vitalität. Das Wolfsrudel bewegte sich rasch durch den Wald, in Formation, und schließlich kamen sie alle an das Ufer eines Flusses. Jede einzelne Wölfin blickte ins Wasser und sah darin ihr eigenes Gesicht. Doch als Keith ins Wasser blickte, sah er überhaupt kein Gesicht.
Träume sind subtil und kompliziert, und es ist leichtsinnig, voreilige Schlüsse zu ziehen. Das letzte Bild jedoch legt einen beunruhigenden Gedanken nahe. Wenn Frauen, selbst Frauen mit den besten Absichten, einen Jungen allein großziehen, dann kann es sein, dass er in gewisser Hinsicht kein männliches Gesicht hat oder sogar überhaupt kein Gesicht.
Im Gegensatz dazu verliehen die alten Männer den Jungen bei der Initiation eine Sicherheit, die nicht zu sehen und auch nicht durch Sprache vermittelbar ist; sie ermöglichte es den Jungen, ihr wirkliches Gesicht oder Wesen wahrzunehmen.
Was also ist zu tun? Unzählige alleinerziehende Frauen ziehen Söhne auf, ohne dass ein erwachsener Mann unmittelbar daran beteiligt wäre. Die Schwierigkeiten, die mit einer solchen Situation einhergehen, kamen eines Tages in Evanston zur Sprache, in einem Gesprächskreis über männliche Initiation, den ich leitete und der überwiegend aus Frauen bestand.
Frauen, die Jungen alleine erzogen, waren sich der Gefahren, die aus dem Fehlen eines männlichen Modells erwachsen, in hohem Maße bewusst. Eine Frau erklärte, sie habe zu dem Zeitpunkt, als ihr Sohn auf die High-School kam, begriffen, dass er mehr Härte brauchte, als sie von Natur aus geben konnte. Aber, so meinte sie, wenn sie sich, um diesem Bedürfnis zu entsprechen, dazu zwingen würde, härter zu sein, würde sie den Kontakt zu ihrer eigenen Weiblichkeit verlieren.
Ich schlug die in vielen traditionellen Kulturen klassische Lösung vor, den Jungen im Alter von zwölf Jahren zu seinem Vater zu schicken. Mehrere Frauen meinten kategorisch: «Nein, Männer sind nicht fürsorgend; sie würden sich nicht genug um ihn kümmern.» Viele Männer jedoch – und ich zähle mich zu ihnen – haben in ihrem Inneren die Fähigkeit zur Fürsorge entdeckt, wenn auch erst, als sie verlangt wurde.
Selbst wenn der Vater mit im Haus lebt, kann trotzdem ein starkes geheimes, an Verschwörung grenzendes Band zwischen Mutter und Sohn bestehen, das den Vater ausgrenzt – und Verschwörungen sind schwer zu durchbrechen. Eine Frau mit zwei Söhnen war jedes Jahr gerne mit ihrem Mann zu einer Tagung nach San Francisco gefahren, wobei die Söhne zu Hause gelassen wurden. Einmal jedoch, nachdem sie gerade von einer Reise mit einer Frauengruppe zurückgekehrt war, hatte sie Lust, allein zu sein, und sagte zu ihrem Mann: «Nimm doch dieses Jahr die Jungs mit!» Und der Vater tat es.
Wie sich herausstellte, hatten die Jungen, die ungefähr zehn und zwölf Jahre alt waren, ihren Vater noch nie ohne ihre Mutter erlebt. Nach dieser Erfahrung wollten sie mehr Zeit mit ihrem Papa verbringen.
Als im folgenden Frühjahr die jährliche Tagung bevorstand, wollte die Mutter erneut Zeit für sich haben, und wieder fuhren die Söhne mit ihrem Vater weg. Als sie wieder zu Hause ankamen, stand die Mutter gerade mit dem Rücken zur Tür in der Küche, und der ältere der beiden Jungen ging zu ihr und legte von hinten seine Arme um sie. Ohne dass sie es wollte, reagierte ihr Körper explosiv, und der Junge flog quer durch den Raum und schlug gegen die Wand. Als er sich wieder aufrappelte, so berichtete sie, hatte sich ihre Beziehung gewandelt. Etwas Unwiderrufliches war geschehen. Sie war glücklich über diese Veränderung, und der Junge schien überrascht und ein wenig erleichtert darüber zu sein, dass sie ihn offensichtlich nicht mehr auf die gleiche Weise brauchte wie früher.
Diese Geschichte weist darauf hin, dass die Trennungsarbeit auch dann geleistet werden kann, wenn nicht, wie bei den frühen Initiationsriten, die alten Männer den Bruch herbeiführen. Es ist offensichtlich eine große Intensität dazu erforderlich, und von Bedeutung ist, dass es der Körper der Frau war, nicht ihr Geist, der die schwierige Aufgabe meisterte.
Eine andere Frau erzählte eine Geschichte, in der die Mutter-Sohn-Verschwörung von Seiten des Jungen aufgebrochen wurde. Sie war die alleinerziehende Mutter eines Sohnes und zweier Töchter, und den Mädchen ging es gut, dem Jungen dagegen nicht. Mit vierzehn zog er zu seinem Vater. Dort blieb er aber nur ungefähr einen Monat, dann kam er zurück. Bei seiner Rückkehr wurde der Mutter klar, dass die drei Frauen im Haus für den Sohn ein erdrückendes Übergewicht an weiblicher Energie darstellten, aber was konnte sie tun? Es vergingen ein bis zwei Wochen. Eines Abends sagte sie zu ihrem Sohn: «John, das Abendessen ist fertig.» Sie berührte ihn am Arm, und er explodierte, und sie flog gegen die Wand – die gleiche Art von Explosion wie in der ersten Geschichte. Beide Male ist keine böswillige Absicht festzustellen, und es gibt keinerlei Hinweis darauf, dass sich dieses Verhalten wiederholte. In beiden Fällen wusste die Psyche oder der Körper etwas, was der Geist nicht wusste. Als die Mutter sich wieder vom Boden aufrappelte, sagte sie: «Es ist Zeit, dass du wieder zu deinem Vater zurückgehst», und der Junge antwortete: «Du hast Recht.»
Natürlich ist der traditionelle Initiationsbruch vorzuziehen, denn er macht Gewalt überflüssig. Aber heutzutage findet man überall rüpelige Söhne, die sich unverschämt aufführen und ihren Müttern aggressiv begegnen, und ich glaube, es handelt sich dabei um den Versuch, sich unattraktiv zu machen. Wenn es keine alten Männer mehr gibt, die die Mutter-Sohn-Einheit aufbrechen, was können die Jungen zur eigenen Abgrenzung dann anderes tun, als unverschämt aufzutreten? Es geschieht ganz unbewusst, und es hat keinerlei Stil.
Eine klare Ablösung von der Mutter ist wichtig, aber sie findet einfach nicht statt. Das soll nicht heißen, dass die Frauen etwas falsch machen: Ich denke, das Problem liegt eher darin, dass die älteren Männer ihre Aufgabe nicht mehr richtig erfüllen.
Die traditionelle und jahrtausendealte Weise, Söhne auf zuziehen, bestand darin, dass Väter und Söhne in nächster – vielleicht auch mörderisch naher – Nähe miteinander lebten und der Vater den Sohn ein Handwerk lehrte: Bauer oder Tischler oder Schmied oder Schneider. Wie ich bereits erwähnt habe, ist die Liebesbeziehung, die durch die industrielle Revolution am nachhaltigsten geschädigt wurde, die zwischen Vater und Sohn.
Es ist sinnlos, die präindustrielle Kultur zu verherrlichen, doch wissen wir, dass viele Väter heute fünfzig oder sechzig Kilometer von zu Hause entfernt arbeiten, und wenn sie abends zurückkommen, sind die Kinder oft schon im Bett, und sie selbst sind zu müde, um aktiv die Vaterrolle zu übernehmen.
Mit ihrem Bedarf an Büroangestellten und Fabrikarbeitern hat die industrielle Revolution die Väter von ihren Söhnen entfernt und die Söhne darüber hinaus per Gesetz in Schulen gezwungen, wo überwiegend Frauen unterrichten. In seinem Essay «Men Must Work and Women as Well» hat D.H Lawrence beschrieben, wie dieser Prozess verlief. In den Kohlebergbaugebieten Englands bekam seine Generation die ganze Wucht dieses Wandels zu spüren, und die neue Haltung gründete sich auf einen Gedanken: Körperliche Arbeit ist schlecht.
Lawrence erinnert sich, dass sein Vater, der nie von dieser Theorie gehört hatte, jeden Tag in den Bergwerken arbeitete, die Kameradschaft mit den anderen Männern genoss, gut gelaunt nach Hause kam und in der Küche badete. Doch zur gleichen Zeit etwa trafen aus London Schullehrer ein, die Lawrence und seinen Klassenkameraden beibrachten, dass körperliche Arbeit minderwertig und unwürdig sei und dass Männer und Frauen nach Höherem, nach einem höheren «spirituellen» Niveau streben sollten, nach qualifizierterer Arbeit, nach geistiger Arbeit. Die Kinder seiner Generation schlössen daraus, dass ihre Väter von Anfang an etwas falsch gemacht hatten, dass die körperliche Arbeit der Männer falsch war und dass jene sensiblen Mütter, die weiße Vorhänge und ein feineres Leben bevorzugten, schon immer Recht gehabt hatten.
In seinen Teenagerjahren, die er in Söhne und Liebhaber beschrieben hat, glaubte Lawrence den neuen Lehrern. Er wollte ein «höheres» Leben und schlug sich auf die Seite seiner Mutter. Erst zwei Jahre vor seinem Tod, als er sich, bereits an Tuberkulose erkrankt, in Italien aufhielt, begann Lawrence, die Vitalität der italienischen Arbeiter wahrzunehmen, und plötzlich empfand er eine tiefe Sehnsucht nach seinem Vater. Da erst wurde ihm klar, dass der Ehrgeiz seiner Mutter ihm geschadet und ihn dazu gebracht hatte, sich seinem Vater und seinem eigenen Körper auf fruchtlose Weise zu entfremden.
Ein einziger klarer Gedanke, sorgfältig gepäppelt, verbreitet sich wie eine ansteckende Krankheit: Körperliche Arbeit ist schlecht. Wie Lawrence akzeptierten viele Menschen diesen Gedanken, und in der nachfolgenden Generation vertiefte sich die Kluft zwischen Vätern und Söhnen. Ein Mann nimmt einen Bürojob an, wird selber Vater, aber er hat keine Arbeit, die er mit seinem Sohn teilen kann, und er kann ihm noch nicht einmal erklären, was er eigentlich tut. Lawrence’ Vater konnte seinen Sohn mit hinunter ins Bergwerk nehmen, so wie mein eigener Vater, ein Farmer, mich auf seinem Traktor mit auf die Felder nehmen und mir alles zeigen konnte. Ich wusste, was er den Tag über im Rhythmus der Jahreszeiten machte.
Sobald die Büroarbeit und das «Informationszeitalter» dominieren, löst sich das Vater-Sohn-Band auf. Wenn der Vater nur abends ein oder zwei Stunden im Haus ist, dann sind die weiblichen Werte, so wunderbar sie auch sein mögen, die einzigen im Haus. Man könnte fast sagen, dass der Vater heutzutage seinen Sohn fünf Minuten nach dessen Geburt verliert.
Wenn man heute eine Familie besucht, dann ist es häufig die Mutter, die selbstbewusst auftritt. Der Vater hält sich irgendwo im Hintergrund auf, artikuliert sich nicht. Darüber habe ich ein Prosagedicht verfasst, «Den Vater finden»:

               Mein Freund, dieser Körper will uns umsonst tragen – so wie das Meer Treibholz trägt. Und an manchen Tagen jammert der Körper unter seiner großen Kraft; dann lässt er Felsen zersplittern und schleudert kleine Krebse in die Luft, die an seiner Seite treiben.

               Jemand klopft an die Tür. Wir haben keine Zeit, uns anzuziehen. Er will, dass wir mit ihm durch die stürmischen und verregneten Straßen gehen, zu dem dunklen Haus.

               
               
            































































OEBPS/toc.xhtml
Eisenhans

Inhaltsübersicht

		[Cover]

		[Haupttitel]

		[Über dieses Buch]

		[Vita]

		[Impressum]

		[Hinweise des Verlags]

		[Inhaltsübersicht]

		Vorwort

		Kapitel eins Das Kissen und der Schlüssel

		Kapitel zwei Wenn sich ein Haar in Gold verwandelt

		Kapitel drei Der Weg der Asche – Abstieg und Trauer

		Kapitel vier Der Hunger nach dem König in einer Zeit ohne Vater

		Kapitel fünf Die Begegnung mit der Gott-Frau im Garten

		Kapitel sechs Die Rückkehr der inneren Krieger

		Kapitel sieben Der Ritt auf dem Fuchs, dem Schimmel und dem Rappen

		Kapitel acht Die Verletzung durch die Männer des Königs

		Epilog Der Wilde Mann in alten Religionen, in der Literatur und im Volksleben

		Der Eisenhans Originaltext des Grimm’schen Märchens

		Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln

		[Rowohlt]



PageList

		7

		8

		9

		10

		11

		12

		13

		14

		15

		16

		17

		18

		19

		20

		21

		22

		23

		24

		25

		26

		27

		28

		29

		30

		31

		32

		33

		34

		35

		36

		37

		38

		39

		40

		41

		42

		43

		44

		45

		46

		47

		48

		49

		50

		51

		52

		53

		54

		55

		56

		57

		58

		59

		60

		61

		62

		63

		64

		65

		66

		67

		68

		69

		70

		71

		72

		73

		74

		75

		76

		77

		78

		79

		80

		81

		82

		83

		84

		85

		86

		87

		88

		89

		90

		91

		92

		93

		94

		95

		96

		97

		98

		99

		100

		101

		102

		103

		104

		105

		106

		107

		108

		109

		110

		111

		112

		113

		114

		115

		116

		117

		118

		119

		120

		121

		122

		123

		124

		125

		126

		127

		128

		129

		130

		131

		132

		133

		134

		135

		136

		137

		138

		139

		140

		141

		142

		143

		144

		145

		146

		147

		148

		149

		150

		151

		152

		153

		154

		155

		156

		157

		158

		159

		160

		161

		162

		163

		164

		165

		166

		167

		168

		169

		170

		171

		172

		173

		174

		175

		176

		177

		178

		179

		180

		181

		182

		183

		184

		185

		186

		187

		188

		189

		190

		191

		192

		193

		194

		195

		196

		197

		198

		199

		200

		201

		202

		203

		204

		205

		206

		207

		208

		209

		210

		211

		212

		213

		214

		215

		216

		217

		218

		219

		220

		221

		222

		223

		224

		225

		226

		227

		228

		229

		230

		231

		232

		233

		234

		235

		236

		237

		238

		239

		240

		241

		242

		243

		244

		245

		246

		247

		248

		249

		250

		251

		252

		253

		254

		255

		256

		257

		258

		259

		260

		261

		262

		263

		264

		265

		266

		267

		268

		269

		270

		271

		272

		273

		274

		275

		276

		277

		278

		279

		280

		281

		282

		283

		284

		285

		286

		287

		288

		289

		290

		291

		292

		293

		294

		295

		296

		297

		298

		299

		300

		301

		302

		303

		304

		305

		306

		307

		308

		309

		310

		311

		312

		313

		314

		315

		316

		317

		318

		319

		320

		321

		322

		323

		324

		325

		326

		327

		328

		329

		330

		331

		332

		334

		335

		336

		337

		338

		339

		340

		341

		342

		343

		344

		345

		346

		347

		348

		349

		350

		351



Buchnavigation

		Inhaltsübersicht

		Cover

		Textanfang

		Impressum






OEBPS/images/titelei-standard.png





OEBPS/images/titelei-sachbuch.png






OEBPS/images/U1_978-3-644-00977-6.jpg
Robert Bly

Eisenhans

Ein Buch iiber Mdnner














