
      
         
            
         
      

   
      
         

         3Daniel Martin Feige
         

         Design

         Eine philosophische Analyse

         Suhrkamp

      

   
      
         

         4Für Gesa

      

   
      
         Übersicht

         
            	Cover

            	Titel

            	Widmung

            	Inhalt

            	Informationen zum Buch

            	Impressum

            	Hinweise zum eBook

         

      
      
         Inhalt
         

         
            	Cover

            	Titel

            	Widmung

            	Inhalt

            	Danksagung

            	Einleitung 
Ein philosophischer Blick auf das Design

            	Kapitel 1  
Begriff des Designs
                  	1.1 Die Unhintergehbarkeit von Begriffen

                  	1.2 Logiken des Begrifflichen

               

            

            	Kapitel 2  
Geschichtlichkeit des Designs
                  	2.1 Geschichte als dialektischer Prozess

                  	2.2 Die Unbestimmtheit von Design

               

            

            	Kapitel 3  
Anthropologie des Designs
                  	3.1 Hat der Mensch eine Natur?

                  	3.2 Zu einer Praxeologie des Designs

               

            

            	Kapitel 4  
Ästhetik des Designs
                  	4.1 Praxisformen des Ästhetischen

                  	4.2 Natur, Kunst und Design

               

            

            	Kapitel 5  
Handlungstheorie des Designs
                  	5.1 Das Innere ist das Äußere

                  	5.2 Zur Logik des Entwerfens und Gestaltens

               

            

            	Kapitel 6  
Symboltheorie des Designs
                  	6.1 Denotation und Exemplifikation

                  	6.2 Die Entgrenzung expressiver Qualitäten von Designgegenständen

               

            

            	Kapitel 7  
Ontologie des Designs
                  	7.1 Unreine Verkörperungen

                  	7.2 Design als ontologische Kategorie

               

            

            	Kapitel 8  
Kritik des Designs
                  	8.1 Waffen und Werbung

                  	8.2 Emanzipatorisches Design?

                  	8.3 Coda: Social Design

               

            

            	Literaturverzeichnis

            	Namenregister

            	Fußnoten

            	Informationen zum Buch

            	Impressum

            	Hinweise zum eBook

         

      
      
         
            	3

            	4

            	7

            	8

            	9

            	10

            	11

            	12

            	13

            	14

            	15

            	16

            	17

            	18

            	19

            	20

            	21

            	22

            	23

            	24

            	25

            	26

            	27

            	28

            	29

            	30

            	31

            	32

            	33

            	34

            	35

            	36

            	37

            	38

            	39

            	40

            	41

            	42

            	43

            	44

            	45

            	46

            	47

            	48

            	49

            	50

            	51

            	52

            	53

            	54

            	55

            	56

            	57

            	58

            	59

            	60

            	61

            	62

            	63

            	64

            	65

            	66

            	67

            	68

            	69

            	70

            	71

            	72

            	73

            	74

            	75

            	76

            	77

            	78

            	79

            	80

            	81

            	82

            	83

            	84

            	85

            	86

            	87

            	88

            	89

            	90

            	91

            	92

            	93

            	94

            	95

            	96

            	97

            	98

            	99

            	100

            	101

            	102

            	103

            	104

            	105

            	106

            	107

            	108

            	109

            	110

            	111

            	112

            	113

            	114

            	115

            	116

            	117

            	118

            	119

            	120

            	121

            	122

            	123

            	124

            	125

            	126

            	127

            	128

            	129

            	130

            	131

            	132

            	133

            	134

            	135

            	136

            	137

            	138

            	139

            	140

            	141

            	142

            	143

            	144

            	145

            	146

            	147

            	148

            	149

            	150

            	151

            	152

            	153

            	154

            	155

            	156

            	157

            	158

            	159

            	160

            	161

            	162

            	163

            	164

            	165

            	166

            	167

            	168

            	169

            	170

            	171

            	172

            	173

            	174

            	175

            	176

            	177

            	178

            	179

            	180

            	181

            	182

            	183

            	184

            	185

            	186

            	187

            	188

            	189

            	190

            	191

            	192

            	193

            	194

            	195

            	196

            	197

            	198

            	199

            	200

            	201

            	202

            	203

            	204

            	205

            	206

            	207

            	208

            	209

            	210

            	211

            	212

            	213

            	214

            	215

            	216

            	217

            	218

            	219

            	220

            	221

            	222

            	223

            	224

            	225

            	226

            	227

            	228

            	229

            	230

            	231

            	232

            	233

            	234

            	235

            	236

            	237

            	238

            	239

         

      
   

      
         
            7Danksagung
            

         

         Das vorliegende Buch hätte ohne eine Vielzahl von Anregungen und Einwänden durch Kolleginnen
            und Kollegen nicht die Gestalt angenommen, die es jetzt hat. In seinem Zugang zur
            Fragestellung ist es Ausdruck meiner wissenschaftlichen Laufbahn in der Philosophie,
            die mit den entsprechenden Instituten der Freien Universität Berlin, der Goethe-Universität
            Frankfurt am Main sowie der Justus-Liebig-Universität Gießen verbunden ist. In seiner
            Fragestellung wie Schwerpunktsetzung allerdings spiegelt es meine Tätigkeit in der
            Fachgruppe Design an der Staatlichen Akademie der Bildenden Künste in Stuttgart wider.
            Die Anregungen durch meine Kollegen und Kolleginnen sowie der Studierenden in meinen
            Vorlesungen und Seminaren dort verdienen, besonders hervorgehoben zu werden. Für intensive
            Kommentare zu einzelnen Kapiteln oder zum Manuskript als Ganzem danke ich ganz herzlich
            Uli Cluss, Hans-Georg Pospischil, Gerwin Schmidt, Stefanie Schwarz und Marcus Wichmann.
            Das Manuskript hat darüber hinaus von den intensiven Diskussionen profitiert, die
            sich seit Beginn meiner Tätigkeit in Stuttgart zu verschiedenen Anlässen immer wieder
            mit Uwe Fischer, Susanne Hoffmann, Karl Höing, Fahim Mohammadi, Bastian Müller, Alfred
            Seiland, Dorothee Silbermann und Patrick Thomas zu den Themen dieses Buches entzündet
            haben. Ebenfalls habe ich von dem Austausch profitiert, der sich an der Akademie mit
            meinen Kollegen Nils Büttner, Felix Ensslin, Sokratis Georgiadis und Hans-Dieter Huber
            zu verschiedenen Anlässen ergeben hat. Was den theoretischen Zugang angeht, verdankt
            sich unschätzbar vieles in diesem Buch den langjährigen Diskussionen, die mich mit
            meinen philosophischen Lehrern Martin Seel und Georg W. Bertram verbindet. Das Manuskript
            ist als Teil einer Habilitationsleistung im Fachbereich Philosophie an der Freien
            Universität Berlin angenommen worden. Neben den genannten Personen danke ich Juliane
            Rebentisch ganz herzlich für das Gutachten und die dort formulierten Anregungen. Dank
            gilt auch Johannes Lang, der Teile einer frühen Fassung des Manuskripts kritisch kommentiert
            hat. Jasmina Begovic und Simon Haßler danke ich für Kommentare sowie für die Unterstützung
            bei der Erstellung des Manuskripts. 8Dem Suhrkamp Verlag, und hier vor allem Philipp Hölzing, danke ich für das Vertrauen
            in das Projekt sowie viele hilfreiche Anmerkungen. Schließlich gilt Gesa, Jakob und
            Helene Dank dafür, dass sie mein intensives Schreiben einmal mehr ertragen haben.
         

      

   
      
         
            9Einleitung
            

            Ein philosophischer Blick auf das Design
            

         

         Kaum ein Gebrauchsgegenstand des Alltags ist heute ohne Designentscheidungen denkbar.
            Ob es die Möbel sind, auf denen wir sitzen, oder die technischen Geräte, die wir benutzen:
            Spätestens seit dem 20. Jahrhundert ist Design eine der wesentlichen Formen, im Rahmen
            deren Menschen ihre Welt erschließen und zugleich gestalten. Sie erschließen ihre
            Welt im Rahmen des Gebrauchs von Gegenständen des Designs,[1] da solche Gegenstände auf unsere Praxis bezogen sind. Zugleich formen Menschen ihre
            Welt durch entsprechende Gegenstände, insofern diese ihrer Praxis allererst eine bestimmte
            Kontur geben. Denn es macht einen Unterschied, ob ich mit einem industriell hergestellten
            Füllfederhalter schreibe oder auf einem Tablet. Damit ist der Grundgedanke des vorliegenden
            Buchs benannt: Design ist eine ästhetische Form der praktischen Welterschließung. Als Welterschließung gibt Design der Welt ein spezifisch menschliches Gesicht; als
            ästhetisches Phänomen geschieht das je nach Gegenstand in eigener Weise. Wenn Designgegenstände
            tatsächlich ästhetische Gegenstände sind, so heißt das Folgendes: Sie finden nicht
            so sehr Lösungen für gegebene Probleme, sondern bestimmen die Probleme im Lichte ihrer
            Lösungen vielmehr zugleich neu. Bei diesem Grundgedanken handelt es sich um eine These
            zur Rolle des Designs in der menschlichen Welt, die diese Rolle immer auch als genuin
            ästhetische bestimmt. Und das Ästhetische, so lautet der weitergehende Gedanke, wird
            im Design anders als in der Kunst, aber auch anders als in der Naturerfahrung in bestimmter
            Weise praktisch. Denn Designgegenstände sind keine Gegenstände der zweckfreien Kontemplation,
            sondern Gegenstände des Gebrauchs. Wer bei einem Stuhl von Frank Gehry oder den Piktogrammen
            von Otl Aicher nur auf die Funktion dieser Gegenstände schaut, sieht an ihnen als
            Designgegenständen vor10bei. Design zeigt sich nur für diejenigen, die der Ästhetik solcher funktionalen Gegenstände
            nicht zuletzt im Gebrauch nachspüren.
         

         Lange Zeit hat man versucht, Design dadurch aufzuwerten, dass man es der Kunst zuschlägt.[2] Ist der Grundgedanke des vorliegenden Buches richtig, so ist dem Design damit ein
            Bärendienst erwiesen worden: Designgegenstände sind ästhetische Gegenstände eigenen
            Rechts und bedürfen keiner Aufwertung dadurch, dass man sie in der Theorie begrifflich
            der Kunst zuschlägt und in der Praxis der Kunst anähnelt. Diese These impliziert zudem,
            dass auch dann, wenn man ästhetischen Gegenständen nicht immer zweifelsfrei ansehen
            kann, ob es sich bei ihnen um Kunstwerke oder Designgegenstände handelt, der Unterschied
            zwischen beiden nicht graduell ist. Natürlich könnte man zum Beispiel viele der Exponate
            von Stefan Sagmeisters Ausstellung »The Happy Show«, die im Frankfurter Museum für
            angewandte Kunst vom 23. 4. 2016 bis zum 25. 9. 2016 gezeigt wurde, ohne weitergehende
            Kontextualisierung durch bloßes Hinschauen auch für Kunstinstallationen oder partizipative
            Kunstaktionen halten. Aber das widerspricht nicht dem Gedanken, dass es sich hier
            dennoch um Exponate handelt, die keine Kunstwerke sind. Das bloße Hinsehen ist nämlich
            kein epistemischer »Test« für die Frage der kategorialen Zuordnung ästhetischer Gegenstände:[3] In Wahrheit sind die weitergehenden Kontexte, in denen solche Gegenstände stehen
            und die als Kontexte von Praktiken verstanden werden müssen, der Identität dieser
            Gegenstände nicht äußerlich. Und zu solchen Kontexten darf offensichtlich nicht allein
            der Ausstellungsraum gezählt werden, sondern zu ihnen gehört ebenso ein Wissen darum,
            von wem die entsprechenden Gegenstände sind und wie sie sich zu anderen Arbeiten verhalten.
         

         11Auch wenn der Grundgedanke des vorliegenden Buchs eine These zur Ästhetik des Designs
            ist und das vierte Kapitel, das der Ästhetik des Designs gewidmet ist, entsprechend
            eine programmatisch zentrale Stellung einnimmt: Es ist nicht ausschließlich ein Beitrag
            zu einer Ästhetik des Designs. Vielmehr werden, von diesem Grundgedanken zur Ästhetik
            des Designs ausgehend, eine Reihe verschiedener philosophischer Grundbegriffe diskutiert.
            Die jeweiligen Grundbegriffe werden hinsichtlich der Wendung befragt, die sie mit
            Blick auf Design nehmen. Das grundsätzliche Ziel des Buchs ist es, die Eigenarten
            von Designgegenständen philosophisch in den Blick zu nehmen. Damit beansprucht das
            Buch zugleich, eine Lücke zu schließen: Obwohl sich abzeichnet, dass sich diese Situation
            in jüngster Zeit ändert,[4] hat die Philosophie das Design bislang nur am Rande behandelt. Die bisher umfangreichste
            wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Design findet in der sogenannten Designtheorie
            und Designforschung statt.[5] Allerdings sind viele der im Rahmen dieses Forschungsfeldes situierten Diskurse gerade
            dadurch, dass sie sich als Verlängerung der Designpraxis selbst verstehen,[6] eher Beiträge zur politischen Legitimation des Designs und nicht zu einer Wissenschaft
            des Designs. Zudem lässt sich kaum sagen, dass es hier einen etablierten Diskussionsstand
            12gibt, der einigermaßen robust wäre. Das vorliegende Buch greift die Debatten der Designtheorie
            von der Seite auf und hofft, den Kanon zum Design um eine dezidiert philosophische
            Stimme zu bereichern. Diese besteht darin, eine Klärung der auch in etablierten designtheoretischen
            Debatten investierten Grundbegriffe anzubieten. Dieses Buch ist also anders als viele Beiträge zur Designforschung kein
            Beitrag zur Praxis von Designern bzw. Designerinnen. Vielmehr präsentiert es ein Nachdenken über die Relevanz und Spezifik des Designs in der menschlichen Welt. Es ist ein Beitrag
            zur Praxis der Theorie des Designs. Denn das Denken ist dahingehend selbst eine Praxis, dass es geübt oder
            dilettantisch betrieben werden kann. Und möglicherweise kann es Studierende des Designs
            wie gestandene Designer*innen nicht nur auf neue Gedanken hinsichtlich der begrifflichen
            Grundlagen ihrer Tätigkeit bringen, sondern vielleicht auch Impulse für die Gestaltung
            geben. Das aber ist nicht das vornehmliche Ziel: Das Buch verfolgt das Ziel, eine
            angemessene Deutung der Grundbegriffe zu geben, die mit dem Design verbunden sind.
            Der Gedanke, dass es eine wahre Theorie des Designs geben kann, mag zwar in Teilen
            der Designtheorie verpönt sein.[7] Wie ich jedoch zeigen werde, beruhen entsprechende Zurückweisungen dieses Gedankens
            auf Missverständnissen hinsichtlich dessen, was Begriffe und Theorien überhaupt sind.
            Aus der Tatsache, dass ein philosophisches Nachdenken über Design nach der wahren
            Designtheorie fragt, folgt natürlich nicht, dass es nicht in vielfältiger Weise Perspektiven
            unterschiedlicher Theorien integrieren und synthetisieren kann – und dies auch tun
            sollte. Diese werden dann aber eben nicht als Theorien verstanden, die beziehungslos
            nebeneinander stehende Schlaglichter auf den Gegenstand werfen. Sie werden so verstanden,
            dass sie jeweils einen Beitrag zu einer Theorie des Designs im Singular liefern.
         

         Eine entsprechende Philosophie des Designs wird im vorliegenden Buch weder deduktiv
            entwickelt, noch durchweg in einer systematischen Gestalt präsentiert. Vielmehr wird
            sie in Form einer Konstellation von Grundbegriffen durchgeführt. Auch wenn die einzelnen Kapitel aufeinander aufbauen
            und das Buch somit kein rein lexikalisches Nachschlagewerk für die jeweiligen Begriffe
            sein 13soll, so ist es doch so, dass die entsprechenden Grundbegriffe in jeweils relativ
            großer Eigenständigkeit diskutiert werden. Wer sich vor allem für den Begriff der
            Ästhetik des Designs interessiert, kann das Kapitel grundsätzlich auch ohne die anderen
            Kapitel lesen. Die Konstellation wird dabei durch den schon erwähnten Grundgedanken
            zusammengehalten, dass das Design eine ästhetische Form praktischer Welterschließung
            ist und zwar eine ästhetische Form sui generis. In diesem Sinne kommt dem vierten
            Kapitel zur Ästhetik des Designs, wie festgehalten, eine programmatisch zentrale Rolle
            zu. Es entwickelt den Gedanken, dass die Einheit des Ästhetischen in einer Pluralität
            von Formen des Ästhetischen besteht. Wenn man sagt, dass Design als ästhetische Form
            der Welterschließung unseren praktischen Weltbezug gestaltet, wohingegen Kunst als
            eine eigensinnige Reflexionspraxis unser Selbstverhältnis formt,[8] so versteht man Design nicht länger nach dem Vorbild der Kunst. Man versteht dann
            beide vielmehr als kategorial unterschiedene Formen des Ästhetischen. Wie sie in ihrer Unterschiedenheit zusammen mit einer bestimmten
            Art der Naturbetrachtung dennoch integrale Momente der Einheit des Ästhetischen sind
            – darauf wird das vierte Kapitel eine Antwort geben.
         

         Bevor ich eine kurze Vorschau auf die jeweiligen Grundbegriffe geben werde, möchte
            ich vorgreifend zumindest kurz anzeigen, was für eine philosophische Analyse des Designs
            im Kontrast zu anderen Formen seiner wissenschaftlichen Erforschung charakteristisch
            ist. Ex negativo lässt sich die Philosophie des Designs gut in Abgrenzung zur Designgeschichte
            erläutern. Die Designgeschichte fragt danach, wie sich Design entwickelt hat, welche
            kulturellen und sozialen Triebkräfte dabei im Spiel waren, und räumt zumeist auch
            den Äußerungen historischer Designer*innen einen bestimmten Stellenwert ein. Sie fragt
            kurz gesagt danach, was sich wann, warum und wie ereignet hat. Die Philosophie des
            Designs hingegen fragt danach, was wir unter Design vernünftigerweise verstehen sollten. Geschichte und Geltung sind zwei Paar Schuhe, systematische Fragen müssen von historischen
            Fragen zunächst einmal getrennt werden. Das gilt auch dann, wenn ein angemessenes
            Verständnis der Geltung unserer Aussagen über Design zugleich der Geschichtlichkeit
            des Designs angemessen Rechnung tragen muss. 14Den Unterschied zwischen der Designgeschichte und der Philosophie des Designs kann
            man kurz und bündig auch wie folgt benennen: Eine designgeschichtliche Analyse fragt
            danach, was für wahr gehalten worden ist. Eine Philosophie des Designs fragt danach,
            was wahr ist. Nach der Wahrheit von Aussagen kann man nun natürlich selbst wieder
            ganz unterschiedlich fragen. Hier lässt sich eine philosophische Erkundung des Designs
            wiederum ex negativo gut in Abgrenzung von einer empirisch-sozialwissenschaftlichen
            Erforschung des Designs spezifizieren. Denn die Philosophie des Designs gelangt zu
            ihren Aussagen ebenso wenig dadurch, dass sie statistische Erhebungen durchführen
            würde, noch dadurch, dass sie klassische Experimente durchführen würde. Sie gelangt
            zu ihnen vielmehr durch Nachdenken. Philosophisches Nachdenken ist nicht zu verwechseln damit, sich in Gedanken irgendetwas
            auszumalen: Es ist ein argumentatives Nachdenken.[9] Es wäre unzureichend, ein entsprechendes argumentatives Nachdenken als Methode der
            Philosophie zu verstehen. Denn der Begriff der Methode setzt voraus, dass es zunächst
            einen Gegenstand gibt, auf den dann in einem zweiten und logisch davon unabhängigen
            Schritt etwas angewendet wird. Wäre das Nachdenken eine Methode, so wäre es schlechte
            Philosophie: als Anwendung von abstrakten Begriffen auf Arten von Gegenständen, die
            sich ihnen vielleicht gar nicht fügen. Das argumentative Nachdenken ist nicht die Methode der Philosophie, sondern vielmehr
                  ihre Form. Damit erweist sich Philosophie als Reflexionswissenschaft, die sich einer Klärung
            solcher Grundbegriffe verschrieben hat, ohne die wir uns nicht oder zumindest nicht
            angemessen als diejenigen Lebewesen verstehen können, die wir sind. Genauer erweist
            sie sich als eine reflexive Wissenschaft, die in Form der argumentativen Auseinandersetzung
            auf eine rationale Rekonstruktion entsprechender Grundbegriffe abzielt. Die Philosophie
            des Designs fängt weder mit der Geschichte des Designs, noch mit empirischen Erhebungen
            zum Design an. Sie fängt bei unseren Vorverständnissen zum Design an und führt sie
            einer begründeten Klärung sowie einer systematisch zusammenhängenden Explikation zu.
            Die Philosophie des Designs produziert damit kein 15Wissen über Design, sondern vielmehr Wissen über unser Wissen über Design. Wie der Philosophie des Designs Ergebnisse einer designgeschichtlichen
            oder empirischen Erkundung von Design nicht gleichgültig sein sollten, so sollten
            auch der Designgeschichte wie der empirischen Erforschung des Designs die Ergebnisse
            des philosophischen Nachdenkens nicht gleichgültig sein. Denn es zielt auf die Grundbegriffe
            auch dieser Wissenschaften – und man sollte sich ja im Klaren sein, was man hier eigentlich
            genau erforscht. Nach diesen Vorbemerkungen zur Spezifik einer philosophischen Erforschung
            des Designs komme ich zu den Grundbegriffen, die das Buch behandeln wird. Seine Konzeption
            sieht so aus, dass jedes seiner Kapitel einem der entsprechenden Grundbegriffe gewidmet
            ist.
         

         *

         Die meisten Designtheoretiker*innen wie Designhistoriker*innen, die sich mit Produktdesign
            beschäftigen, verbinden die Entstehung des Designs mit der industriellen Revolution.[10] Vor dem Hintergrund neuer technischer Möglichkeiten, die die Massenproduktion standardisierter
            alltäglicher Gebrauchsgegenstände ermöglichten, sind demzufolge nicht allein neue
            Gegenstände produziert worden, sondern ist zugleich eine neue Art von Gegenständen in die Welt gekommen. Aber allein schon die Gegenstände, die in
            den Bereich des Produktdesigns gehören – von Arne Jacobsens Stuhl Model 3107 über Dieter Rams’ T1000 Radio für Braun bis hin zu Richard Sappers Thinkpad X1 Carbon für Lenovo –, sind offensichtlich sehr unterschiedlich. Wenn man zudem an die Entstehung
            des Deutschen Werkbundes und der Stuttgarter Weißenhofsiedlung von 1927 denkt,[11] sind hier die Grenzen zwischen Architektur, Innenarchitektur und Produktgestaltung
            nicht mehr klar zu ziehen. Damit erschöpft sich aber keineswegs die Diversität: Neben
            dem Produktdesign gibt es offensichtlich noch viele andere Bereiche 16des Designs, einige mit einer langen Geschichte und Vorgeschichte, andere hingegen
            relativ neuen Ursprungs. Mit Blick auf das Graphikdesign muss man eine Geschichte
            der Typographie und eine der Buchgestaltung erzählen, ebenso wie man eine Geschichte
            der Plakate und ihres komplexen Verhältnisses zur modernen Kunst erzählen muss. Nicht
            zuletzt müsste in diesem Feld heute auch eine Geschichte des Webdesigns erzählt werden.[12] Nimmt man dann noch das Textildesign sowie die Geschichte der Mode hinzu und verliert
            auch jüngere Felder wie das Interaktionsdesign und das Transportation Design nicht
            aus dem Blick, scheint die Lage unübersichtlich zu werden: Gibt es hier nicht genauso
            viele Arten von Gegenständen wie es Bereiche des Designs gibt? Selbst wenn man mit
            Blick auf die Entstehung des Designs festhält, dass viele dieser Unterscheidungen
            späteren Ursprungs sind und man sowohl Produktdesigner*in als auch Graphikdesigner*in
            sein kann, ist damit das Problem nicht behoben: Was haben alle diese verschiedenen
            Formen des Designs miteinander gemeinsam, um sie unter dem Begriff des Designs zu
            versammeln? Thema des ersten Kapitels ist entsprechend die Frage nach dem Begriff des Designs. Ziel dieses Kapitels ist es, zweierlei zu zeigen: Erstens, dass es ein Missverständnis
            ist, zu meinen, man könnte sich die Frage nach dem Begriff des Designs sparen und sie zu einer Marotte der Philosophie oder der Theorie erklären;
            zweitens, dass sich Begriffe des Begriffs formulieren lassen, die der entsprechenden
            Unterschiedlichkeit durchaus Rechnung tragen können. Anders gesagt: Wenn man meint,
            man könne auf eine Klärung des Begriffs des Designs verzichten, weil man doch intuitiv
            wisse, was Design ist, oder weil Design eben viel zu unterschiedlich sei, verrät man
            vor allem, dass man einen falschen Begriff des Begriffs hat.
         

         Einen angemessenen Begriff des Designs kann man nur dann formulieren, wenn man der
            Geschichtlichkeit des Designs Rechnung trägt. Nicht allein ist das, was Design ist, in vielfältiger Weise durch
            Veränderungen gekennzeichnet, sondern die meisten Designhistoriker*innen sind der
            Meinung, dass das Design konkrete historische Ursprünge hat. Die Geschichtlichkeit
            des Designs ist das Thema des zweiten Kapitels. Die Frage der Geschichtlichkeit 17des Designs muss dabei dezidiert von der Frage der Geschichte des Designs unterschieden
            werden: Bezieht sich letztere auf die Entstehung sowie die faktische Entwicklung des
            Designs, zielt die erste Frage darauf, zu klären, was es überhaupt heißt, dass Design eine sich geschichtlich entwickelnde Praxis ist und in welcher
            Weise sie möglicherweise einen historischen Ursprung hat. Nicht zuletzt weil Design
            entstanden ist und in beständiger Veränderung begriffen ist, lässt es sich – so lautet
            ein Kerngedanke dieses Kapitels – nicht im herkömmlichen Sinne definieren. Das freilich
            schließt nicht aus, dass sich Design in kategorialer Weise bestimmen lässt, wenn man
            den Sinn solcher Kategorien im Lichte ihrer geschichtlichen Bewegtheit offenhält.
         

         Design ist in seiner Konzeption, Produktion wie seinem Gebrauch Ausdruck unserer praktischen
            Welterschließung. Dass wir Designgegenstände produzieren und gebrauchen, heißt, dass
            es Design nur im Rahmen der menschlichen Welt gibt. Es wäre eine begriffliche Konfusion,
            zu behaupten, dass Tiere Designer sein könnten. Design kommt weder durch bloß physikalische
            oder biologische Prozesse in die Welt, noch können wir es erschöpfend oder auch nur
            sinnvoll auf der Ebene solcher Prozesse beschreiben. Im Sinne einer Anthropologie des Designs gehört damit die Frage, für was für Lebewesen Design geschaffen wird, selbst zum
            Kernbereich der Frage, was überhaupt Design ist. Sie bildet den Inhalt des dritten
            Kapitels des Buches. Es verteidigt insgesamt die klassische Bestimmung des Menschen
            als eines vernünftigen Lebewesens, wendet sie aber dahingehend praxistheoretisch,
            dass geltend gemacht wird, dass der Mensch ein Lebewesen ist, das sich auf sich und
            die Welt im Rahmen von kollektiven Praktiken bezieht. Designgegenstände – weiterhin
            in einem breiten und offenen Sinn verstanden und nicht bloß als Objekte – wären damit
            Dinge, mit denen wir immer auch praktisch-hantierend umgehen und die eine bestimmte
            Rolle in unseren alltäglichen wie auch außeralltäglichen Praktiken spielen. Den grundsätzlich
            praktischen Charakter von Design im Sinne einer anthropologischen Grundlage des Designs
            aufzuklären – das ist das Ziel des dritten Kapitels.
         

         Diese praktische Bestimmung des Designs unterscheidet Designgegenstände offensichtlich
            nicht von anderen Gegenständen, mit denen wir in unserer Welt hantierend umgehen.
            Im vierten und längsten Kapitel des Buches wird insgesamt dafür argumen18tiert, dass es sich bei Designgegenständen um ästhetische Gegenstände einer besonderen
            Art handelt. Das Kapitel ist damit ein Beitrag zur Ästhetik des Designs. Es ist zugleich das programmatisch zentrale Kapitel des Buchs. Unter Ästhetik verstehe
            ich eine besondere Form des Bezugs auf Gegenstände, die sich so bestimmen lässt, dass
            sie sich auf die entsprechenden Gegenstände in ihrer Individualität bzw. Singularität
            bezieht. Zugleich begreife ich die Ästhetik aber als ein Projekt, das einen solchen
            Gegenstandsbezug nur sinnvoll begreifen kann, wenn es über die Spezifik solcher Gegenstände
            nachdenkt. Ich bin entsprechend der Auffassung, dass es keine allgemeine Explikation
            des Ästhetischen geben kann, die nicht zugleich eine Explikation besonderer Formen des Ästhetischen ist. Verstehen weite Teile der gegenwärtigen philosophischen Ästhetik
            das Ästhetische im Anschluss vor allem an Kant als Form, so möchte ich vorschlagen,
            es in Erweiterung der Einsichten Kants um diejenigen Hegels so zu verstehen, dass
            es selbst durch verschiedene und dabei irreduzible besondere Formen konstituiert ist.
            Diese fallen nicht einfach unter den Allgemeinbegriff des Ästhetischen, sondern liefern
            vielmehr einen je spezifischen Beitrag für eine angemessene Bestimmung desselben.
            Im Geiste Hegels gesprochen, sind sie jeweils konkrete Allgemeinheit.[13] Deshalb werde ich im vierten Kapitel so vorgehen, dass ich eine Ästhetik des Designs
            kontrastiv gegenüber einer Ästhetik der Kunst und einer Ästhetik der Natur entwickeln werde.
            Dabei werden sich grundsätzlich folgende Unterschiede ergeben: Während sich Kunst
            und Design von der Natur dadurch unterscheiden, dass es sich bei ihnen um Artefakte
            handelt, unterscheiden sich Design und Kunst dadurch, dass Design eine ästhetisch-praktische
            Form der Welterschließung ist, wohingegen Kunst eine ästhetische Praxis der Reflexion
            unserer selbst im Medium eigensinniger Formgebungen ist. Das sind jedoch keine Definitionen
            im herkömmlichen Sinne: Wenn es sich hier um Formunterschiede des Ästhetischen handelt,
            so geht es vielmehr um etwas, was sich immer schon in den besonderen Wendungen ausdrückt,
            die unser Urteilen, Wahrnehmen und Handeln mit Blick auf entsprechende Gegenstandsbereiche
            nehmen. Solche Formunterschiede möchte ich, wie festgehalten, aber gerade nicht formalistisch
            verstanden wissen. Entsprechende Wendungen kön19nen nicht ohne Rekurs auf eine Geschichte von Gegenständen, die in sie eingegangen
            sind und sie bestimmt haben, expliziert werden.
         

         Zu den wiederum ästhetischen Dimensionen des Designs gehört auch die Art und Weise,
            wie es in die Welt kommt. Damit ist nicht die oftmals mechanische Herstellungsart
            gemeint, die für die Massenproduktion von Industriedesigngegenständen oder den Druck
            von Magazinen und Plakaten charakteristisch ist. Vielmehr ist der Prozess des Entwerfens
            gemeint. Das fünfte Kapitel gilt der Entwicklung von Grundzügen einer Handlungstheorie des Designs im Geiste der im vierten Kapitel skizzierten Ästhetik des Designs. Anders als Teile
            der gegenwärtigen Designforschung werde ich nicht die These vertreten, dass es sich
            bei Tätigkeiten des Entwerfens und Gestaltens um solche handelt, die sich radikal
            von sonstigen Handlungen unterscheiden. Vielmehr werde ich zu zeigen versuchen, dass
            es bei Prozessen des Entwerfens und Gestaltens – ebenso wie in anderer Weise auch
            bei Prozessen des Erschaffens von Kunstwerken – um Handlungen geht, in denen ein Moment
            dessen explizit zum Vorschein kommt, was es überhaupt heißt zu handeln. Der Gedanke lautet, dass in ästhetischen Praktiken deutlich wird,
            dass der Sinn von Handlungen nichts ist, was vor oder hinter dem, was die Akteure
            tun, liegen würde. Vielmehr zeigt sich das, was sie sind, in ihrem und durch ihren
            Vollzug. Zugleich werde ich geltend machen, dass der Sinn solcher Handlungen, und
            damit letztlich von Handlungen überhaupt, nicht in etwas besteht, was als vorgängig
            gegebene Regel in Form einer Determination des Ergebnisses besteht: Die Offenheit
            des Sinns von Handlungen tritt im ästhetischen Produzieren selbst ins Offene.
         

         Neben den praktischen Funktionen haben nahezu alle Designgegenstände auch symbolische
            Funktionen. Das sechste Kapitel möchte Grundlagen für eine Symboltheorie des Designs legen. Symbolische Funktionen von Designgegenständen artikulieren sich in unserem
            Sprechen und Wahrnehmen von Designgegenständen nicht zuletzt derart, dass sie metaphorisch
            etwas ausdrücken können, was buchstäblich nicht auf ihre Materialien und Medien zutrifft.
            Denn häufig sind wir für ihre Beschreibung genötigt, Begriffe zu verwenden, die scheinbar
            gar nicht auf die Medien und Materialien zu passen scheinen, aus denen sie bestehen;
            wie Niklaus Troxlers Plakate mitunter klangliche und rhythmische Qualitäten auszudrücken
            in der Lage sind, so drücken einige Stühle von Marc 20Newson auch dann Bewegung aus, wenn sie sich nicht in einem faktischen Sinne bewegen.
            Das Kapitel ist insgesamt dem Versuch gewidmet, philosophische Grundlagen zur Erklärung
            entsprechender Symbolisationen bereitzustellen. Im zweiten Teil wird es dabei darum
            gehen, dass sich aus einer angemessenen symboltheoretischen Rekonstruktion von Designgegenständen
            zugleich die These der Entgrenztheit verschiedener Arten des Designs herleiten lässt:
            Die Grenzen von Plakaten und Textilien, von Gebrauchsgegenständen und Klängen sind
            nicht allein dadurch immer schon flüssig, dass Verfahrensweisen übertragen werden
            können, sondern dass auch Plakate wie Textilien metaphorisch klangliche, haptische
            usf. Eigenschaften ausdrücken können.
         

         Wie bereits die symboltheoretische Analyse von Designgegenständen deutlich macht,
            existieren Designgegenstände ebensowenig schlicht als vorhandene physikalische Gegenstände
            wie als bloß menschliche Projektionen in eine nackte physikalische Welt. Aber dennoch
            existieren sie auf die eine oder andere Weise als Gegenstände. Wir können uns in unseren
            Aussagen ohne Probleme auf die typographisch-experimentellen Plakate von Neville Brody
            beziehen oder auf das Logo für Lufthansa von Otl Aicher. Das siebte Kapitel widmet
            sich entsprechend der Frage der Ontologie des Designs. Seine Frage lautet: Auf welche Weise existieren Designgegenstände? Es wird sich
            erweisen, dass die in der Ästhetik gebräuchlichen Unterscheidungen, etwa diejenigen
            zwischen konkreten und abstrakten Entitäten oder zwischen performativen und nicht-performativen
            Künsten, nur bedingt hilfreich sind, um Designgegenstände ontologisch zu verorten.
            Der leitende Gedanke des Kapitels lautet vielmehr, dass Designgegenstände eine ontologische
            Klasse sui generis darstellen. Um das verständlich zu machen, wird ein anderer Begriff
            abstrakter Entitäten als derjenige notwendig, der in den einschlägigen ästhetischen
            Debatten vorherrschend ist.
         

         Gerade im Licht der jüngeren Debatten der philosophischen Ästhetik ist positiv erarbeitet
            worden, dass eine Auseinandersetzung mit ästhetischen Fragen in bestimmter Weise zugleich
            auf die ethische wie politische Dimension des Ästhetischen eingehen muss. Es ist ein
            verständlicher Gedanke, dass Kunstwerke aufgrund der Art und Weise, wie sie uns etwas
            und damit sich selbst präsentieren, nicht auf die außerästhetische Wirklichkeit verrechenbar
            sind. Kunst ist immanent politisch darin, dass sie sich als eigensin21nige Formgebung gerade jeder Politisierung widersetzt. Das ist im Design offensichtlich
            anders. Gerade aufgrund der Tatsache, dass Designgegenstände nicht eigensinnig sind,
            sondern vielmehr praktische Funktionen ästhetisch erarbeiten, hat die Frage der Kritik des Designs eine andere logische Struktur als die der Kunst. Ihr gilt das achte Kapitel. Ein
            Nachdenken über Design kann ethisch nicht neutral sein, da es eben Gegenstände thematisiert,
            die im Rahmen praktischer Zwecke Funktionen erfüllen. Die Legitimität der in Frage
            stehenden Zwecke affiziert unser Urteil über Designgegenstände in anderer Weise als
            das Kunstwerke aufgrund der Themen tun, die sie verhandeln. In diesem Sinne soll für
            die Notwendigkeit einer immer auch kritischen Thematisierung von Designgegenständen
            argumentiert werden: Man kann Waffen, Propagandaplakate und Zwangsjacken nicht ohne
            Blick auf eine Beurteilung ihrer Zwecke als Designgegenstände angemessen beurteilen.
            Mit einigen Bemerkungen zum derzeit vieldiskutierten Social Design werde ich als Abschluss
            des Kapitels wie des Buchs insgesamt fragen, inwieweit entsprechende Praktiken noch
            von der kritischen Analyse betroffen sind, die ich im achten Kapitel vorschlage.
         

         *

         Im Rahmen der Konstellation dieser acht Grundbegriffe wird das vorliegende Buch eine
            philosophische Perspektive auf Designgegenstände entwickeln. Dass in den Kapiteln
            häufig auf weitergehende philosophische Diskussionen Bezug genommen wird, ist kein
            Unfall: Sie sind notwendig, um die mit den jeweiligen Grundbegriffen verbundenen Fragen
            angemessen in den Blick zu nehmen. In dieser Weise bietet das Buch für Designstudierende
            wie Designer*innen hoffentlich zugleich auch eine Einführung ins philosophische Denken
            generell sowie in die Überlegungen einiger bedeutender Philosophen und Philosophinnen.
            Es versucht eine Form der Thematisierung und behandelt Positionen, die bislang in
            der Designtheorie – wenn überhaupt – nur wenig Gehör gefunden haben.
         

      

   

      
         
            22Kapitel 1 
            

            Begriff des Designs
            

         

         Beginnen wir mit einer relativ willkürlichen Liste von Gegenständen: Frank Gehrys
            Wasserkocher Pito für Alessi, Gretl und Leo Wollners Gardine Sling für Knoll, die Type Univers von Adrian Frutiger, die Webgestaltungen von Hillman Curtis, die Piktogramme von
            Otl Aicher, das Mercedes-Benz-Logo von Kurt Weidemann und das SCNF-Jingle der französischen Bahn würden wir wahrscheinlich relativ unkontrovers als
            Designgegenstände klassifizieren. Leonardo da Vincis Mona Lisa, Johannes Brahms’ Deutsches Requiem, Marina Abramović’ Lips of Thomas und Francis Ford Coppolas Der Pate würden wir hingegen wahrscheinlich nicht dem Design, sondern vielmehr der Kunst zuschlagen.
            Mit Blick auf das Grabdenkmal Erzbischof Albrechts von Brandenburg im Mainzer Dom
            wären wir hingegen wohl zögerlich, es entweder der Kunst oder dem Design zuzuschlagen,
            ebenso mit Blick auf die historischen Stühle im Schloss Glücksburg. Vielleicht würden
            wir Ersteres eher der Kunst und Letztere eher dem Design zuschlagen, wenn das tatsächlich
            die einzigen Alternativen wären. Was aber macht die Gegenstände der ersten Liste mutmaßlich
            zu Gegenständen des Designs? Nicht allein erfüllen sie offensichtlich ganz verschiedene
            Funktionen. Vielmehr kann man ein Jingle anders als ein Logo nicht sehen und ein Logo
            wiederum anders als einen Wasserkocher normalerweise nicht in die Hand nehmen. Wo
            sollten wir aber dann die Gemeinsamkeiten zwischen all diesen Designgegenständen suchen?
            Und ist ein solches Unterfangen überhaupt sinnvoll? Der Verweis darauf, dass Designgegenstände
            von Designer*innen entworfen werden, hilft hier offensichtlich nicht weiter: Er ist
            zirkulär. Wir müssen schon wissen, was Design ist, um Personen entsprechend auszuzeichnen.
            Die hier aufgeworfenen Fragen betreffen die Frage nach einem angemessenen Begriff des Designs. Genauer betreffen sie die Frage nach der logischen Grammatik des Designbegriffs.
         

         Das vorliegende erste Kapitel verfolgt mit Blick auf diese Frage zwei Ziele: Im ersten
            Schritt werde ich in kritischer Auseinandersetzung mit einigen jüngeren Beiträgen
            der Designtheorie zeigen, 23dass wir die Frage nach dem Begriff des Designs nicht unter Verweis auf die Unterschiedlichkeit
            und Wandelbarkeit dessen, was Design ist, beiseiteschieben können. Diejenigen, die
            das versuchen, verpflichten sich nämlich auf ein problematisches Verständnis davon,
            was Begriffe überhaupt sind. Im zweiten Schritt werde ich im Rahmen einer immanenten
            Kritik am herkömmlichen Verständnis der Definition von Begriffen alternative Verständnisse
            skizzieren. Dabei werde ich geltend machen, dass nur eine solche Rekonstruktion der
            Logik des Begrifflichen überzeugend ausfallen kann, die der historischen Bewegtheit
            wie Beweglichkeit dessen, was Design ist, angemessen Rechnung tragen kann. Diese allerdings
            wird erst das Thema des folgenden zweiten Kapitels sein. Es wird mir also in diesem
            ersten Kapitel nicht darum gehen, so etwas wie eine Definition des Designs zu entwickeln.
            Vielmehr werde ich metatheoretisch der Frage nachgehen, was wir plausiblerweise überhaupt
            unter dem Projekt verstehen sollten, einen Begriff des Designs zu erörtern. Spätere
            Kapitel werden dann Bausteine einer inhaltlichen Antwort auf die Frage, was Design
            ist, geben. Dazu wird unter anderem gehören, dass Designgegenstände sich dadurch auszeichnen,
            dass sie Funktionen in unserer Praxis erfüllen. Dazu wird weiter gehören, dass für
            Designgegenstände, anders als für Kunstwerke und Gegenstände des Handwerks, eine Form
            von Arbeitsteilung zwischen Entwurf und Herstellung charakteristisch ist. Und dazu
            wird auch gehören, dass Designgegenstände, anders als Kunstwerke im Lichte der Zwecke,
            zu denen sie da sind einer ethischen Kritik unterzogen werden können. Die Lektion
            dieses und des nächsten Kapitels, die also zusammengelesen werden müssen, lautet gleichwohl:
            Bei diesen Aspekten handelt es sich nicht um Bausteine einer herkömmlichen Definition
            des Begriffs. Sie werden sich vielmehr als in ihrem Sinn offene Momente dessen erweisen,
            was Design ist.
         

         
            
               1.1 Die Unhintergehbarkeit von Begriffen
               

            

            Spricht nicht die einleitend ausgewiesene Unterschiedlichkeit dessen, was wir alles
               Design nennen, dafür, dass wir gegenüber dem Versuch skeptisch eingestellt sein sollten,
               einen Begriff des Designs oder einer Theorie des Designs im Sinne einer systematischen
               Explikation zusammenhängender Grundbegriffe zu formulieren? Die24ser Einwand lässt sich noch verschärfen, wenn man festhält, dass Designgegenstände
               offensichtlich nicht allein sehr unterschiedlich sind, sondern dass Design sich fortwährend
               im Wandel befindet.[1] Man kann hier etwa an die weitreichenden Auswirkungen denken, die die digitale Revolution
               in nahezu allen Bereichen des Designs zeitigt. In der deutschen Designtheorie ist
               die Auffassung verbreitet, dass aus der Unterschiedlichkeit wie Wandelbarkeit des
               Designs folgt, dass es keine systematische Theorie des Designs geben kann. So schreibt
               Michael Erlhoff in seiner Theorie des Designs: »Für eine Theorie des Designs […] bedeutet dies, solche Unübersichtlichkeit als
               Qualität zu begreifen und diese und somit Design als nicht fassbares Element vorzustellen.
               Was notwendig zu Widersprüchen, zu Ungefährem, Unschärfe und potenziellen Verwirrungen
               führen kann, im geglückten Fall aber zu Offenheit und Elastizität des Designs.«[2] Allerdings kann Erlhoff, wenn er das, was er hier sagt, zu Ende denkt, gar nicht
               länger eine Theorie des Designs formulieren. Denn dazu müsste man vorher schon eine begriffliche Explikation dessen
               formuliert haben, was hier genau unübersichtlich ist. Offensichtlich ist ziemlich viel auf dieser Welt
               recht unübersichtlich und es kann sogar fast alles unter bestimmten Beschreibungen
               ziemlich unübersichtlich werden. Gänzlich wird das Kind mit dem Bade ausgeschüttet,
               wenn Erlhoff Design dabei als »nicht fassbares Element« bestimmt.[3] Denn warum sollte man ein solches nicht fassbares Element überhaupt noch »Design«
               nennen? Warum nicht einfach »X«? Was Erlhoff verschweigt, ist, dass Design als solches
               zu kennzeichnen immer schon heißt, es von Gegenständen zu unterscheiden, die nicht
               Design sind; sinnkritisch setzt die Benennung von etwas als etwas voraus, dass es
               sich von anderem unterscheidet. Mithin kann Erlhoffs weitergehende Aussage, dass wir »inzwischen mühsam gelernt
               [hätten] wahrzunehmen, dass alles um uns herum gestaltet ist, also Design ist«, nicht
               wahr sein:[4] Wäre alles Design, wäre nichts mehr Design. Auch dann, wenn die meisten Umgebungen,
               in denen sich Menschen heute zumindest in der okziden25talen Welt bewegen, immer auch menschengemacht sind, sollten wir somit keineswegs
               sagen, es handele sich hier bei allem um Design.[5] Eine entsprechende Inklusion entleert den Designbegriff.[6] Wenn Erlhoff seine These demgegenüber so verstanden wissen wollte, dass sich im Design
               etwas Ästhetisches zeigt, das niemals ganz auf unsere Auseinandersetzungen mit ihm
               verrechenbar ist, dann wäre sie weniger abwegig. Denn Ästhetisch-sein heißt, dass
               uns etwas Sinnvolles entgegenkommt, das gleichwohl von einem immanent gegenwendigen
               Moment gegenüber dem außerästhetischen Sinn gekennzeichnet ist. Aber das scheint nicht
               sein Punkt zu sein. Es reicht daher nicht, affirmativ die These zu unterschreiben,
               dass »[s]o richtig [niemand wisse], was Design ist«. Denn damit wird ein Zustand bezeichnet,
               der einen epistemischen Mangel darstellt und den es entsprechend zu überwinden gilt.[7]

            26Von ähnlichen Problemen ist in den theoretischen Grundlagen Claudia Mareis’ Buch Theorien des Designs zur Einführung betroffen. Eher beiläufig bemerkt sie zu dessen Titel: »Bewusst wurde beim Titel
               dieses Bandes der Plural Theorien des Designs gewählt, um zu verdeutlichen, dass der
               geläufige Ausdruck ›Designtheorie‹ kein abgeschlossenes, in sich konsistentes Theoriegebilde
               bezeichnet. Vielmehr geht es um eine Bündelung verschiedener theoretischer, analytischer
               und systematischer (auch irrationaler, unsystematischer) Sichtweisen auf Designartefakte,
               -prozesse und -praktiken.«[8] Als Zustandsbeschreibung der Designtheorie scheint mir diese Bemerkung unkontrovers.
               Sie fährt dann aber fort: »[Entsprechende Sichtweisen müssen] stets als historische
               Gegenstände behandelt werden […]. Anders formuliert, kann keine Theorie, kein Modell,
               keine Analyse der kulturellen, sozio-materiellen Produktion für sich beanspruchen,
               allgemeingültig oder zeitlos zu sein. Theorien können nur punktuell, an bestimmten
               Orten und Zeiten, vor allem aber jeweils nur für bestimmte Personen oder soziale Gruppen
               Gültigkeit beanspruchen.«[9] Bei dieser Aussage handelt es sich um einen lupenreinen performativen Selbstwiderspruch.
               Denn Mareis wird doch wohl für ihre Aussage selbst durchaus beanspruchen, dass sie wahr ist und nicht wiederum nur punktuelle Gültigkeit hat.
               Kurz gesagt: Ihre Theorie der Theorie ist selbstwidersprüchlich. Dieses Problem tritt
               deshalb auf, weil die Aussagen der Theorie auch ihre eigenen theoretischen Überlegungen
               unterwandern. Zu sagen, dass für jede Theorie das gilt, was sie hier behauptet, heißt also, dass es auch für ihre Theorie
               gilt. Die entsprechende Aussage kann deshalb nicht länger beanspruchen, wahr zu sein.
               Man kann nicht beides haben: Entweder man lässt sich mit seinen theoretischen Überlegungen
               auf das gemeinsame Spiel des Gebens und Einforderns von Gründen und damit auch auf
               Fragen des normativen Anspruchs von Theorien ein. Oder man macht etwas anderes als
               Theorie, das dann aber keine normative Geltung mehr haben kann. Natürlich könnte man
               Mareis’ Charakterisierung auch anders verstehen: Als Ausdruck des Gedankens, dass
               Design ein so komplexer, komplizierter und schwieriger Gegenstand sei, dass er zwischen
               allen Stühlen landet, so dass er gar nicht im Rahmen einer 27Theorie erfasst werden kann. Neben den bereits gegen die Aussage Erlhoffs vorgebrachten
               Einwänden würde eine solche Aussage aber nicht allein eine falsche Nobilitierung und
               damit theoretische Verzerrung der Praxis von Designern und Designerinnen sein. Vielmehr
               wäre sie wohl auch einfach Ausdruck der Tatsache, dass man noch nicht genug, ausdauernd
               und gründlich darüber nachgedacht hat, was Design ist. Man sollte daher keine Angst
               vor der Wahrheit haben;[10] man sollte theoretische Überlegungen zum Design vielmehr so verstehen, dass sie durchaus beanspruchen, Zutreffendes über Design zu sagen. Wie ich noch geltend machen werde,
               sollte man das freilich nicht so verstehen, dass man sich damit schon auf den Gedanken
               einer einzigen und letzten inhaltlich bestimmten Theorie des Designs festlegt. Hier ist Erlhoffs Redeweise von einer Offenheit
               der Theorie ebenso im Recht, wie es weiterführend ist, dass Mareis darauf pocht, dass
               Theorien immer auch einen historischen Charakter haben. Aber die Offenheit und der
               historische Charakter der Theorie des Designs müssen selbst wiederum theoretisch angemessen eingeholt werden, was beiden Autoren meines Erachtens
               nicht gelingt.
            

            Michael Erlhoff wie Claudia Mareis verpflichten sich darüber hinaus meines Erachtens
               auf den Gedanken, dass begriffliche Artikulationen insgesamt externe Kategorisierungen von Gegenständen sind und dass sich die Gegenstände, die sie thematisieren,
               in bestimmter Weise systematisch der theoretischen Artikulation entziehen. Ein solches Verständnis begrifflicher Artikulation
               ist spätestens seit dem linguistic turn fragwürdig geworden, im Rahmen dessen die Einsicht formuliert worden ist, dass unsere
               begrifflichen Fähigkeiten an der Basis unseres Denkens und Wahrnehmens angesetzt werden
               müssen.[11] Anders gesagt: Das Verfügen über Begriffe 28bezeichnet einen wesentlichen Aspekt der Form des menschlichen Selbst- und Weltbezugs. Ex negativo lässt sich dieser Gedanke im
               Rahmen einer Kritik an einem Modell begrifflicher Artikulation ausweisen, das Begriffe
               und damit Sprache instrumentalistisch wie repräsentationalistisch deutet – ein Modell,
               das meines Erachtens genealogisch im Hintergrund der Art von Beiträgen steht, die
               ich just diskutiert habe. Paradigmatisch lässt sich dieses Modell wiederum anhand
               von John Lockes Auffassung der Funktionsweise von Sprache diskutieren. Im dritten
               Buch seines Versuchs über den menschlichen Verstand schreibt er: »Der Wert der Wörter besteht […] darin, dass sie sinnliche Kennzeichen
               von Ideen sind, und die Ideen, denen sie entsprechen, sind ihre eigentliche und unmittelbare
               Bedeutung.«[12] Gemäß dieser Überlegung sind Worte, d. h. hier Begriffe, Hilfsmittel zur Mitteilung
               von Gedanken. Das aber setzt voraus, dass man Gedanken auch logisch unabhängig vom
               Verfügen über Begriffe haben kann. Sprache als System äußerer Zeichen wäre damit zugleich
               ein System äußerlicher Zeichen: Ein Gedanke ist so, wie er ist, und zwar ganz gleich,
               ob man ihn sprachlich ausdrücken kann. Ihn sprachlich ausdrücken zu können mag in
               vielen Hinsichten hilfreich sein, wenn wir unser Verhalten etwa mit demjenigen Verhalten
               anderer Menschen koordinieren wollen. Ihn ausdrücken zu können geht aber in Lockes
               Modell nicht in die Bestimmung dessen ein, was Gedanken überhaupt sind. Instrumentalistisch ist diese Auffassung von Begriffen, weil Begriffe hier als Mittel zum Ausdrücken
               von Gedanken verstanden werden. Repräsentationalistisch ist sie, weil Begriffe äußerliche Repräsentationen von Gedanken sind, ohne den Gehalt
               dieser Gedanken mitzubestimmen.
            

            Dass ein solcher Begriff des Begriffs zum Scheitern verurteilt ist, lässt sich leicht
               einsehen. Erstens führt Lockes Auffassung der Sprache zu einem umfassenden Skeptizismus
               hinsichtlich der Bedeutung sprachlicher Ausdrücke. Auch dann, wenn ich mich mit anderen
               problemlos verstehe, könnte es Lockes Auffassung nach so sein, dass wir eigentlich
               die ganze Zeit aneinander vorbeireden. Das könnte wohlgemerkt geschehen, ohne dass
               wir das letztlich mit Si29cherheit feststellen können oder auch nur bemerken. Lockes Modell führt notwendig
               zu dieser Konsequenz, weil es letztlich keine Möglichkeiten hat, einen Maßstab der
               Assoziation von Begriffen und Gedanken zu artikulieren. An diesem Bild ist problematisch,
               dass wir auch dann, wenn wir natürlich mitunter missverstehen, was andere meinen,
               wir dennoch keinen Grund haben sollten, Situationen gelingender Verständigung durch
               Verweise auf ein dahinterliegendes und tiefergehendes Missverstehen zu diskreditieren.[13] Zweitens muss man Lockes Gedanke, dass die Struktur von Gedanken unabhängig von der
               Struktur unserer Sprache zu erläutern ist, kritisch entgegenhalten, dass das Haben
               von Gedanken sinnkritisch das Verfügen über Begriffe voraussetzt. Denn nur sprachfähige
               Wesen können Gedanken haben.[14] Dass man den Gedanken hat, dass es gerade zwölf Uhr mittags ist, setzt voraus, dass
               man über den Begriff der Uhrzeit, der Zahl und sogar der Zeit verfügt. Man muss bereits
               über ein Ensemble inferentiell zusammenhängender Begriffe verfügen. Die Form meines
               Denkens ist bei dem Gedanken, dass es gerade zwölf Uhr mittags ist, sogar die Form
               der Sprache selbst. Es ist nicht so, dass im Denken und Sprechen zwei einander fremde
               Ordnungen aufeinanderprallen. Vielmehr handelt es sich hier um die äußere und die
               innere Seite einer Ordnung. Drittens schließlich kommt in Lockes Modell die soziale Dimension der Sprache
               zu spät. Denn sie kommt in Wahrheit nicht erst in dem Moment ins Spiel, wo ich mich
               anderen mitteile. Vielmehr kann ich ein Denkender und auch Handelnder nur dadurch
               sein, dass ich in eine Praxis gemeinsamen Sprechens einsozialisiert bin. Sprechende
               und Denkende können wir nur sein, indem wir Teil einer historisch-kulturellen Sprachgemeinschaft
               sind. Im Geiste Wittgensteins muss man festhalten, dass kriterial für die Frage 30nach Verstehen oder Missverstehen nicht eine vertikale Beziehung zwischen sprachfreien
               Gedanken und äußerlichen Verpackungen dieser Gedanken in Worte ist, sondern vielmehr
               eine horizontale Praxis des gemeinsamen Sprechens.[15]

            
         




















































         
      

   


OEBPS/9783518754382.jpg
Daniel Martin Feige
Design

Eine
philosophische
Analyse
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft







