
[image: cover]

Joachim Fest

Flüchtige Größe
Gesammelte Essays
 über Literatur und Kunst
[image: logo]



Inhaltsverzeichnis
I. LITERATUR
Goethes Fremdheit und Nähe. Eine Rede in Weimar
Die unwissenden Magier. Über Thomas und Heinrich Mann
Vorwort
Thomas Mann. Politik als Selbstentfremdung
Heinrich Mann. Ein Unpolitischer wird besichtigt
Anmerkungen

In Münster und anderswo. Zu Friedrich Reck-Malleczewens «Bockelson»
Parabel von Macht und Moral. Über Arnold Zweigs «Der Streit um den Sergeanten Grischa»
Friedrich Sieburg. Ein Porträt ohne Anlaß
Würde auf engstem Raum. Chronist des Übergangs: Ernst Jünger
Anmerkungen

Kein Ende der Affäre mit Gott. Versuch über Graham Greene
Lyrikinterpretationen
Genieträume und Wirklichkeit. J. W. v. Goethe, Hoffnung
Flüchtige Größe. Friedrich von Schiller, Nänie
Musikstück für Worte. J. W. von Goethe, Nachtgesang
Mehr erhitzt als erleuchtet? Heinrich Heine, Die Grenadiere
Die hundertste Ghasele. August von Platen, Es liegt an eines Menschen Schmerz

Wozu das Theater? Zwischenruf über einen parasitären Anachronismus
Über Rainer Werner Fassbinders Stück «Der Müll, die Stadt und der Tod»
Reicher Jude von links
Linke Schwierigkeiten mit «links»
Spiel mit der Angst


II. BILDENDE KUNST UND MUSIK
Alessandro Farneses Caprarola. Kastell und humanistisches Märchenschloß
Wunschbild eines neuen Arkadien. Ruhm und Nachruhm Palladios
Architekt einer Übergangsepoche. Karl Friedrich Schinkel
Die Gegenwart des Vergangenen. Cäsar Pinnau
Denkmal der Baugeschichte und verlorene Mitte Berlins. Plädoyer für den Wiederaufbau des Schlüterschen Stadtschlosses
Das nie endende Menetekel der Geschichte. Betrachtung über Bernhard Heisig
Luxemburger Impromptu. Glocken für Horst Janssen
Mozart – das diskrete Genie
Über Richard Wagner. Eine biographische Skizze nach den Tagebüchern Cosimas

NACHWEIS DER ERSTVERÖFFENTLICHUNGEN
BIBLIOGRAPHIE JOACHIM FEST
PERSONENREGISTER



I. Literatur



Goethes Fremdheit und Nähe

Eine Rede in Weimar
 
Wer spräche über Goethe – wenn hier nicht Weimar wäre? Ein paar Philologen sicherlich und die wenigen unbeirrbaren Liebhaber seines Werkes auch. Aber wer sonst? Goethe ist, mitsamt der Klassik, während der zurückliegenden Jahrzehnte in mehrere Abgründe des Vergessens gefallen, Mal um Mal tiefer. Vermutlich ist auch jetzt nicht der Augenblick, von ihm zu reden. Zeiten politischer Erregung, der Vorherrschaft des Geschichtlichen, gehen immer mit einer Krise des Klassischen einher. Die Turbulenz der Ereignisse macht die Klassik als das In-Sich-Ruhende oder ruhend Scheinende geradezu zum Widerspruch des eigenen Erlebens, alle Gedanken sind auf Gegenwart und nahe Zukunft gerichtet. Das Vergangene gerät aus dem Blick und wird nicht, wie in Zeiten gesicherter Tradition, als Fluchtpunkt im Durcheinander der Erscheinungen empfunden. Es kommt einfach abhanden. Aber manchmal fragen wir uns doch, ob es mit Gegenwart und Zukunft nicht stärker zusammenhängt, als den meisten jeden Tag bewußt ist.
Zweifellos war Goethe das herausragende Ereignis unserer kulturellen Geschichte, es gibt kein größeres: ein langer Augenblick, in dem die Nation, mehr als je zuvor und irgendwann später, auf inspirierende Weise an der zivilisierten Weltgesellschaft teilhatte. Und dieses Ereignis kam wie aus dem Nichts. Den einen Lessing ausgenommen, der aber eine national begrenzte Erscheinung war, lag dieses Deutschland am unbeachteten Rande der Welt. Und auch das herzogliche Residenznest von damals, mit seinen paar tausend Einwohnern, war in seiner kulturellen Bedeutung ein Abbild des Reiches: seiner freundlichen Enge, seiner Verschlafenheit und paternalistischen Provinzialität. Zwar war Wieland da. Aber niemand anders als Goethe hat es aus seiner Anonymität in den Rang einer Metropole erhoben und zum Begriff der europäischen Geistesgeschichte gemacht. Wir leben bis heute davon.
Auch wenn das kaum noch im allgemeinen Bewußtsein ist. Man  kann sogar fragen, wie stark es je darin war. Denn aufs Ganze gesehen ist Goethe, ganz anders als der schon von den Zeitgenossen und dann bis dicht an die Gegenwart heran enthusiastisch in Besitz genommene Schiller, dem eigenen Land immer seltsam fremd  geblieben. Schon zu seinen Lebzeiten, an Goethes 74. Geburtstag, versammelten sich in Jena auf dem Marktplatz die Studenten, die auch damals dem Geist der Zeit den unverbildetsten Ausdruck gaben, und brachen in skandierende «Nieder»-Rufe und «Weg mit  ihm!» gegen den Abwesenden aus. Sein Tod, 1832, blieb von der  führenden literarischen Zeitschrift, dem Stuttgarter Literaturblatt, unbeachtet, obwohl sie im gleichen Verlag erschien wie die Werke des Dichters. Das Junge Deutschland überbot sich im Spott auf Goethe, und mit Heine, Börne und anderen als den Stichwortgebern blieb er lange Zeit den Philologen und kleinen Zirkeln der Gebildeten überlassen. Der Wilhelminischen Epoche, die ihr Glück und ihren Anschluß an die Welt im Maßlosen suchte, blieb er ohnehin fremd, trotz der Sophienausgabe, die alles je von ihm Geschriebene in 143 Bänden vereinte und an der sich von 1887 bis 1919 zwei Gelehrtengenerationen abmühten. Allenfalls im «Faust»  oder doch in dem Bild, das sich die Zeit davon zurechtmachte, glaubte sie sich und ihr Getriebensein wiederzuerkennen. Für das ganze Jahrhundert galt, was Varnhagen schon am zehnten Todestag des Dichters ahnungsvoll in seinem Tagebuch vermerkt hatte: «Mich dünkt, die Zeit von Goethe ist schon weit von uns ab; die Welt hat seitdem eine andere Wendung genommen, sie sieht wenig zurück, sie kann nicht viel zurücksehen, sie hat so viel vor sich.»
Gewiß gab es Schwankungen in der Beziehung, und um die  Jahrhundertwende oder einige Zeit danach war sogar die Wendung «Unser Goethe» verbreitet, jedenfalls war das der Titel eines populären Lesebuchs im Bücherschrank vieler Bürgerhäuser. Doch schwer zu sagen, worauf das zielte: mehr auf den Dichter selbst und die Aneignung seines Werkes, oder auf die patriotischen und womöglich sogar «faustischen» Empfindungen, die sich davon herleiten ließen. Auffallend jedenfalls war immer der große Abstand zwischen ihm und der Nation, als habe sie ihm das Wort von den Barbaren, unter denen er leben müsse, von der Achtbarkeit der Deutschen im einzelnen und ihrem miserablen Charakter im ganzen sowie anderes dieser Art, nie verziehen. «Sie lassen mich alle grüßen, und hassen mich bis in Tod», hat Goethe im «Westöstlichen Divan» über seine Landsleute bemerkt.
Sicherlich aber vereinfacht man das Problem, wenn man es, wie häufig, auf eine bloße Heimzahlungsgeschichte verkürzt. Vielfach und jedenfalls stärker, als es der Gegenwart bewußt ist, hat das bürgerliche Jahrhundert Anstoß genommen am Libertinismus des Dichters, den erotischen Eskapaden und Daueraffären mit den «Misels». Nicht ohne spitze Mißbilligung vermerkte Frau v. Stein, der Herr v. Goethe sei in Italien «sinnlich» geworden, und die  bald darauf einsetzende Verbindung mit Christiane Vulpius, der  «Vulpia», wie sie abfällig genannt wurde, sowie die unverheimlichte Menage im Gartenhaus an der Ilm waren in der bigotten Kleinstadt Gegenstand entrüsteten Klatsches. Als Goethe seine «dicke Hälfte» ausgerechnet in den Tagen der Schlacht von Jena und der Plünderung Weimars heimführte und der Gesellschaft als Frau Geheimrat v. Goethe vorstellte, war alle Welt außer sich.  Auch in seinem Werk geriet man zu oft an Anstößiges, von den  «Römischen Elegien» bis hin zu den Blocksberg- und Hexensabbatszenen des «Faust» mit dem Hohen Lied auf die Dreieinigkeit von Gold, Schwanz und Schoß. Zwar hatte er diese Stellen den Zeitgenossen nicht zugemutet und in den «infernalischen Walpurgissack» verstaut, aber ins Gerede war er damit und mit manchem  anderen doch gekommen. Frau v. Stein nannte den Freund aus früheren Tagen unterdessen den «dickmürrischen Mann» mit den «dummen häuslichen Verhältnissen», Schiller, äußerte sie, nehme  sich neben ihm «wie ein himmlischer Genius» aus, und ganz ähnlich war das Bild, das generationenlang vorherrschte. Ein bis in die dreißiger Jahre verbreiteter Zweizeiler, woher auch immer stammend, hat die Mischung aus Respekt und Befremden, auf die Goethe stieß, auf den Reim gebracht: «Reicht v. Goethens Gedankenflug auch höher,/​Steht v. Schillern uns doch sittlich näher.»
Doch gewiß mehr noch hatte die Fremdheit Goethes mit dem inkommensurablen Zug zu tun, der ihm eigen ist, mit seiner Größe und seinen Rätselhaftigkeiten. Auch sieht man sich immer wieder einer Neigung zu Parabel und Gleichnis gegenüber, die dem raschen Begreifen im Wege steht, und strenggenommen beginnen die Schwierigkeiten schon, bevor man sich dem Werk selber nähert. Es gibt ganze Bibliotheken gelehrter Deutungen über ihn, Generationen bewanderter Verehrer haben sich mit ihm beschäftigt, und vieles davon stammt aus genauer und vertrauter Kenntnis des Dichters. Zugleich aber hat die babylonische Goethe-Philologie immer auch ihre einschüchternden Wirkungen gehabt und nicht nur alle Annäherungen erschwert, sondern auch  ein Empfinden ungeheurer Distanz und Unnahbarkeit erzeugt.
Diesem Empfinden hat das erratische, nicht nur im Sinn der «großen Konfession» aus zahlreichen Bruchstücken bestehende Werk weiter Vorschub geleistet. Ich erinnere mich eines Lehrers, der, sooft die Rede auf Goethe kam, auf einen der Widersprüche  im Leben und Denken des Dichters oder auf ein neues, anderes  Kapitel, seinen Stupor in einer richtigen Lehrer-Metapher ausdrückte: Goethe stehe da wie ein Berg, gewaltig und manchmal sogar entmutigend, mit Höhenzügen und Abstürzen, und von wo man sich ihm nähere, nähme er sich anders aus. Goethe selber hat in einem jener verräterisch glättenden Bilder, hinter denen er die mehrdeutigen Seiten seines Wesens zu verbergen liebte, ein ähnliches Motiv verwandt und von der Pyramide seines Daseins gesprochen, die er sich «so hoch als möglich in die Luft zu spitzen»  bemüht habe.
Das alles hat den Zugang zu ihm leicht gemacht und zugleich  verbaut. Einiges liegt ganz offen und einladend da, die frühe Lyrik vor allem, die in der Verbindung aus impulsiver Wärme und formaler Vollkommenheit, aus Naturlaut und Kunstschönheit, Wahrnehmung und Vergeistigung nie wieder ihresgleichen hatte.  Einige Partien aus dem «Faust» kann man nennen, aus dem «Egmont» vor allem die ganz unklassische Figur des Klärchen, kaum noch den «Werther» oder den Geniestreich des «Reineke Fuchs» mit seinen leichten, nie wieder so frei dahinlaufend exerzierten  Hexametern. Früher hätte man vielleicht noch den «Tasso» genannt, auch die «Iphigenie», obwohl sich die beiden Werke schon zu Lebzeiten des Dichters beim Publikum schwertaten. Immerhin versorgten sie die Zitierfreudigen mit einem reichen Vorrat gereimter Lebensregeln.
Anderes wiederum blieb immer nur den wenigen Eingeweihten bekannt, mythologisch verschlüsselt und schwer zugänglich: vom zweiten Teil des «Faust» bis zu den «Urworten orphisch». Entfremdend wirkte aber auch Goethes Neigung, sich nicht festzulegen, ein Leben lang mit seinen überwältigend reichen Möglichkeiten zu spielen und sich, wie er selber bemerkt hat, «hinter ein Bild» zu flüchten. Seine ganze Biographie wirkt wie eine  Folge wechselnder Launen, er ist Dichter und Minister, malt, forscht und verwaltet, und erst in Italien erkennt er, daß er «eigentlich … zum Schriftsteller geboren» sei. Aber auch das stellt er sogleich wieder in Frage und wechselt unvermittelt und auf Jahre  ins Naturwissenschaftliche, zu der bis zum Marottenhaften verteidigten Farbenlehre, mit der er gegen die modernen Naturwissenschaften ankämpfte, «damit die Sonne doch endlich einmal in das alte Ratten- und Eulennest hineinscheine». Daneben widmete er  sich der Suche nach der Urpflanze, von wo er Begriff und Vorstellung der Entelechie herholte, der Selbstausbildung des Menschen durch die allmähliche Entwicklung zu dem, was ihm vorgegeben und was er im Verborgenen eigentlich ist. Auch das läßt sich als ein wissenschaftlich verbrämter Rückzug ins Unverbindliche deuten, in einen Zustand vor aller Prägung, sogar ins Vegetative.
Bezeichnenderweise stößt man in der Biographie des Dichters  immer wieder auf Lebensentschlüsse, die wie eine Flucht aussehen, den Weg nach Weimar gleich zu Beginn, wo er sich, wie er selber bemerkt hat, «ernsten Dingen opferte», und den alle Erklärungen nur erklärungsbedürftiger machen. Dann der verheimlichte  Weggang aus der «Seelenessig-Fabrick» Weimar nach Italien, und  dazwischen die häufigen Hals-über-Kopf-Fluchten vor Liebesverhältnissen, sobald sie sich zu Bindungen verdichteten. Die ältere Goethe-Philologie hat ihn für die Freiheit, die er sich bewahrte, gefeiert – aber unterdessen haben wir ein geschärftes Ohr für  das kaum wahrnehmbare, aber doch vernehmlich durchtönende  «leise Klirren der Kette», das Goethe seinerseits bei Jean Paul herausgehört hat. Es gibt den Zug ins Grandiose, mit dem er sein Lebensschauspiel inszenierte – aber daneben dann die unverkennbar philiströsen Züge, die darin durchscheinen, das Verstimmte und dauernd Gereizte hinter der «sultanischen Arroganz», die ein Zeitgenosse an ihm ausmachte. Vielleicht hat Goethes fast ängstliche Abwehr alles Störenden auch mit dem Empfinden zu tun, daß  etwas an der Grundrechnung seines Lebens nicht stimmte, und  womöglich kam von daher auch das Bedürfnis nach Daseinsharmonie: «unser Ausgewogenheitsklassiker», wie Martin Walser in einer «Liebeserklärung» spottete, während Wieland und Herder sowie später noch Jacob Burckhardt bedauernd vermerkten, Goethe habe allzu vielen Nebensachen, die auch ohne ihn vorangekommen wären, einen Teil seines poetischen Genies geopfert. Widersprüche über Widersprüche. Es ließe sich lange so fortfahren.
Die Widersprüche in Leben und Werk haben die Widersprüche  der Ausleger nach sich gezogen. Mal erscheint Goethe als Kulturrevolutionär, mal – nach Ludwig Börnes höhnischer Bemerkung – als «Stabilitätsnarr»; hier als selbstlos Liebender, dort als gefühlskalter Egoist, der die Tragödien um sich herum in die Luft spielte und alle Menschen, die ihm nahekamen, von Friederike bis hin zum unglücklichen Eckermann, nur seinen Zwecken, poetischen oder lebensgeschäftlichen, unterwarf. Die einen sehen in ihm den geschmeidigen Höfling, die anderen einen Dichterfürsten, der gerade nicht zu Hofe ging, sondern den Hof in seinem Haus am Frauenplan empfing und wie kein anderer vor oder nach ihm auf dem Vorrecht des Geistes gegenüber jedem anderen Anspruch beharrte. Als die deutschen Länder während der französischen Besatzung Kontributionen leisten mußten, machte Napoleon für Sachsen-Weimar eine Ausnahme, dort war gleichsam nicht die Politik, sondern die Literatur das Schicksal. Goethe selber begriff sich als  repräsentative Erscheinung und zugleich als Fremdling im eigenen Land. Und das alles, wie vieles andere Gegensätzliche auch, ist mühelos belegbar. Mit Recht hat Reinhard Baumgart von dem  «ungeheuerlichen Stimmengewirr namens Goethe» gesprochen.  Der Streit kann noch geraume Zeit weitergehen.
Um so sonderbarer mutet an, daß das zwar immer auf den  Kreis der Kenner beschränkte, doch schon zu Lebzeiten des Dichters begonnene, unendliche Goethe-Gespräch nahezu verstummt ist. Die letzten großen Darstellungen, Gundolf, Beutler, Staiger, liegen lange zurück, und von ihren akademischen Nachfahren ist  unterdessen zu lesen, daß auf den Dichter im Grunde «niemand  mehr ernsthaft Anspruch» erhebe. Albrecht Schöne in Göttingen und ein paar andere vielleicht doch. Aber im ganzen, so ließe sich trotz aller Neuausgaben, aller Anthologien und der Fülle an Kleingeschriebenem vermuten, könnte Goethe, nach annähernd zweihundert Jahren einer ohnehin nur partiellen Aneignung, das Schicksal aller Klassiker ereilen, ihn womöglich mehr noch als andere: in gipserner Blässe irgendwo im Entrückten zu stehen und  nur noch anlaßweise herbeizitiert zu werden. Als eine Jubiläumsgröße, der nichts anderes obliegt, als hundert Jahre bei Hundertjahrfeiern zu werden, zweihundert Jahre bei Zweihundertjahrfeiern und so, die Zeit hindurch, immer weiter, damit die Nation mit  Gedenktagen versorgt sei.
Oder kaum einmal das. Wir hatten, einige Jahre zurück, einen solchen Gedenktag, und was die Mehrzahl der zeitgenössischen Dichter oder Schriftsteller dabei an fröhlicher Ignoranz zum Besten gab, wäre anderswo, in Ländern, die sich auf ihre Zugehörigkeit zur kulturellen Gesellschaft etwas zugute halten, schwerlich  denkbar gewesen. Eine Schriftstellerin machte sich mit der Formel «Goethe – Nein danke!» einen Slogan aus anderen Zusammenhängen zu eigen, als drohten von dem Dichter Verseuchung  und Intoxikation. Und kaum weniger originell war Thomas Bernhard, als er das angeblich letzte Wort des sterbenden Dichters abwandelte: «Goethe – mehr nicht!» Die führenden Theater haben  sich das schon lange gesagt sein lassen und zeigen seine Bühnenwerke kaum noch, es sei denn, sie eigneten sich als Vorlage für allerlei exzeßhaftes Regiespektakel. Auch wetteiferten viele darin, die Entmythologisierungen noch einmal aufzugreifen, die längst  vorgenommen waren, und im einen wie im anderen schien jedermann bemüht, den Beweis für die Bemerkung aus den «Wahlverwandtschaften» nachliefern zu wollen, es gebe keinen größeren  Trost für die Mittelmäßigkeit als den, daß das Genie nicht unsterblich sei.
Gewiß wird irgendwann fast jede Klassik zum leeren Besitz. Der Augenblick tritt ein, sobald diese verehrungswürdigen Erscheinungen nicht viel mehr als das Empfinden statuenhafter Starre erwecken und der Eindruck überhandnimmt, als hätten sie mit dem Leben, wie es ist, nichts mehr zu tun. Zwar bleibt auch dann noch einiges Bewahrenswerte, weil das Vergangene nie nur das Vergangene ist. Aber es wird zum Gegenstand der Pietät: Das ist der allgemeinste jener Abgründe, von denen die Rede war.  Der Zusammenhang bricht ab, wo das Bewußtsein verbindender  Fragen und Antworten verlorengeht und die Vorstellung um sich  greift, als habe die Zeit unterdessen einen qualitativen Sprung gemacht.
Diese Vorstellung eines Sprunges gibt es tatsächlich, und ihr Motiv ist die Erfahrung der dreißiger Jahre. In einem Beitrag zum 150. Todestag Goethes hat Günter Kunert auf diesen Umstand verwiesen und einer eher beiläufigen Werkstelle aus der «Italienischen Reise», der Schilderung einer drohenden Schiffskatastrophe, entnommen, dem Dichter sei «so vieles Menschliche so fremd» gewesen, daß er den Überlebenden späterer, unheilvollerer Katastrophen nichts mehr zu sagen habe. Andere wenden ein, das deutsche Bildungsbürgertum, das die Klassik wie ein Reservat in Anspruch genommen hatte, habe die Bewährungsprobe der Hitlerjahre nicht bestanden und damit zugleich das Menschenbild von Weimar, seinen Humanitätsgedanken mitsamt der Formel vom «Wahren, Guten und Schönen», in seiner ganzen floskelhaften Unverbindlichkeit bloßgestellt.
Das ist vielleicht nicht ganz unzutreffend. Aber zugleich legt der Vorwurf die Frage nahe, wer oder was die Bewährungsprobe jener Jahre überhaupt bestanden habe. Die Gegner von links, die, anders als das Bürgertum, von den neuen Machthabern nicht umworben wurden und ihnen daher weit eher hätten widerstehen können und müssen, jedenfalls nicht. Und der große Geschichtsgedanke, den sie für sich reklamierten, die Idee einer durch die Völkersignale befreiten Welt, ist damals als mindestens ebenso floskelhafte Unverbindlichkeit enthüllt worden wie der Geist der Goethezeit, und das Letzte Gefecht, zu dem sie sich vorgeblich aufmachten, hat nirgendwo stattgefunden. Wo immer die Hitlerzeit Offenbarungseide verlangte, wurden sie ohne Zögern, kaum  mit einem Gefühl der Selbstverleugnung, geleistet: von den Parteien und Gewerkschaften ebenso wie von den Kirchen und vom Militär. Als unfähig zum Widerstand erwiesen sich im Grunde alle Wertvorstellungen und humanen Traditionen, woher sie auch  kamen und wie mächtig die Organisationen oder sozialen Gruppen waren, die sie gestern noch vertreten hatten. Wenn es in den Selbstgleichschaltungsräuschen jener Tage überhaupt ein Widerstehen gab, so war es nur bei einzelnen zu finden, die ihre Überzeugungen noch wörtlich nahmen, im Bürgertum so sehr wie in der Arbeiterschaft und anderswo, die Unterschiede sind einzig solche des Charakters, nicht der Ideen. Die Ideen haben, trotz der ihnen häufig zugeschriebenen Macht, allesamt versagt. Von den Klassikern könne man niemals lernen, wie man mit Canaillen umgeht, hat im Jahre 1949 der damalige Rektor der Frankfurter Universität, Franz Böhm, in einer Ansprache zum 200. Geburtstag Goethes bemerkt, sie könnten nicht einmal den Sinn für die Freiheit wecken, sondern allenfalls Menschen hervorbringen, die unter einer Schreckensherrschaft dazu bestimmt sind, in einem Konzentrationslager zu enden. Gerade Bildung, Gewissen und Humanität machten bis zu einem gewissen Grade waffenlos.
Die Frage ist, ob die Geringschätzung der Klassik, die in  Deutschland derzeit so viel weiter geht als irgendwo sonst, tatsächlich mit den Bloßstellungen jener Jahre zu tun hat; ob die Verabschiedung von heute mit dem Versagen von damals erklärt werden kann. Oder ob die Erfahrungen des Hitlerreiches der jüngeren Generation nicht nur zum Vorwand dienen, die Geschichte, ihre Mühen und Maßstäbe, loszuwerden. Alle Spätzeiten kennen das «pereant qui ante nos nostra dixerunt», das Goethe in  den «Maximen und Reflexionen» zitiert, das Empfinden, daß die  Vermächtnisse so vieler Vergangenheiten eine Last zu werden beginnen, der man sich durch das Trugbild eines erinnerungslosen Neubeginns zu entledigen versucht. Dies viel eher als die Behauptung, daß die Klassik und ihr Menschenbild durch die Hitlerzeit  entwertet worden seien, stand hinter den Lossagen seit den sechziger Jahren. Ihre Wortführer wollten gerade erst herbeiführen, was sie als schon eingetreten behaupteten. Verhielte es sich so, hätten wir weniger Anlaß zur Besorgnis. Denn irgendwann kehren sich, nach der Mechanik des Generationenkonflikts, die Frontstellungen wieder um.
Aber so einfach liegen die Dinge offenbar nicht. In der Tat ist  uns die Klassik ferngerückt, aus Gründen, die in ihr wie in uns selber liegen. Das naive oder doch fraglose Einvernehmen, das noch unsere Väter zu ihr hatten, ist weithin verlorengegangen. Thomas Mann erwähnt in seiner Schiller-Rede von 1949 den dänischen Dichter Herman Bang, der in der Schilderung einer bürgerlichen Abendgesellschaft von einem der Anwesenden sagt, er sei der einzige im Saal gewesen, der in der «Glocke» nicht ganz sicher war.  Und obwohl Goethe zu keiner Zeit auch nur annähernd die Popularität Schillers erlangt hat, hätte es, ein oder zwei Generationen zurück, doch einiger Mühe bedurft, im gebildeten Bürgertum diejenigen ausfindig zu machen, die Gedichte wie «Willkommen und Abschied», «Wanderers Nachtlied», die Mignon-Lieder und manches andere nicht jederzeit abrufbereit im Gedächtnis hatten; auch Einzelheiten aus Eckermanns Gesprächen oder Episodisches aus den Biedermannschen Berichten. «Jeder Trost ist niederträchtig, und Verzweiflung nur ist Pflicht», hörte ich in jungen Jahren, unter Hinweis auf die politischen Ereignisse der Hitlerherrschaft, den Vater eines Freundes sagen. Der Gedanke taucht schon in den  «Wahlverwandtschaften» auf, aber in dieser Form findet er sich an  abgelegenem Ort, in einer der verworfenen Stellen aus dem zweiten Teil des «Faust». Man kannte sich aus.
Diese Vertrautheit mit dem Werk und mit der Person besteht nicht mehr. Zu den Gründen zählt offenbar, daß Goethe dem Zeitgeist, der herrschaftssüchtiger und unduldsamer ist denn je, auffallend entgegensteht. Schon der aristokratische, ins zeremoniell Hochmütige reichende Stil seines Auftretens schafft Befremden; desgleichen, daß er zur Strenge und Selbstnötigung fähig war und lebenslang allem auswich, was ihn hätte beirren, gefährden oder gar ruinieren können, während die Gegenwart diesen Ruin, als Voraussetzung für ihr Interesse, geradezu verlangt und die großen Zerbrochenen feiert: Lenz, Kleist, Hölderlin. Von Goethe dagegen stammt der schneidende Begriff der «Lazarettpoesie», der  alles umfaßte, was nur Sentiment, nur Selbstliebe, «nur Genie»  war und, wie er bemerkt hat, in einem fort «Brandraketen» in den  Himmel steigen ließ, aber nichts wußte vom Ethos der Schreibtischmühsal sowie von der Moralität des Am-Leben-Bleibens und Altwerdens. Fast die ganze romantische Dichtung rechnete er dahin und meinte frostig, das Überflüssige solle man in der Literatur nicht befördern. Als ihm ein junger Lyriker 1830 einen Band  mit Gedichten zuschickt, antwortet er steif: «Ihr Büchlein habe  angeblättert. Da man sich aber bei eindringender Cholera vor störenden Unpotenzen hüten muß, so leg’ ich’s bei Seite.» Er hatte viel von sich fernzuhalten, Fremdes und mehr noch Eigenes.
Irritierend wirkt auf die Gegenwart auch, daß er gegen die demokratische Tendenz der Epoche lebte, Mehrheitsbeschlüsse sowie Mitspracherechte verachtete und über die «Verrücktheit» der  Masse höhnte, die sich einbildete, aus «lauter Göttern der Selbständigkeit» zu bestehen. «Nichts ist widerwärtiger als die Majorität», setzte er dagegen, «denn sie besteht aus wenigen kräftigen Vorgängern, aus Schelmen, die sich akkomodieren, aus Schwachen, die  sich assimilieren, und der Masse, die nachrollt, ohne nur im mindesten zu wissen, was sie will.» Dabei trat er keineswegs auf die Seite des Bestehenden und der «Scheiskerle», wie er die Weimarer Hofgesellschaft schon früh charakterisierte. Er weigerte sich nur, den vom Tag ausgegebenen Parolen irgendein Gehör zu schenken. Als er einmal aufgefordert wurde, seine Feder in den Dienst einer politischen Sache zu stellen, das Land vor Anarchie zu bewahren, erwiderte er kühl, er halte es für unmöglich, die Schriftsteller und die Mächtigen zu gemeinsamen Zwecken zusammenzubringen. Anders als Schiller war er ganz und gar unfähig, irgendein Interesse für abstrakt-humanitäre Begriffe zu entwickeln. Den Brand eines Bauernhofs betrachtete er als wirkliches Unglück, wie er  sagte, das Wort vom «Untergang des Vaterlandes» dagegen als betrügerische Phrase. «Es war nie meine Art, gegen Institute zu eifern», heißt es einmal, «und ich habe deshalb immer nur ein entferntes Ende der Stange leise berührt.»
Diese Distanz Goethes, sein Heraustreten aus dem ganzen Meinungswesen der Epoche, hat nicht erst die Gegenwart bemerkt. Sie ist schon von den Mitlebenden, meist mit Unmut, wahrgenommen worden und später, in den Zeiten verehrender Inbesitznahme, durch das Bild vom «Dichterfürsten» nur verdeckt gewesen. Der Kanzler v. Müller sprach, im Blick auf Goethes Geringschätzung aller Zeittendenzen, auf seinen Pessimismus und seinen Mangel an humanitärer Gesinnung, von der «ungläubigen Neutralität»  des Dichters. Andere beklagten, daß er «immer seinen Panzer anhabe», und sosehr er in seinen frühen Jahren, wohin er auch kam, alle Welt verzauberte, so häufig sind schon bald die Hinweise auf seine Verdüsterungen und «bitteren Apathien». Als wolle er seine zahlreichen Kritiker ins Recht setzen, schrieb er 1778, noch keine dreißig Jahre alt, er sei nicht zu dieser Welt gemacht: «Wie man aus seinem Haus tritt, geht man auf lauter Kot.» Sogar vom «bösen alten Mann» ist im Weimar der letzten Lebensjahre die Rede.  Was darin zum Vorschein kommt, hat natürlich auch mit den Bedrückungen zu tun, die, ohne irgendein Hinzutun, von allem majestätischen Alter ausgehen und deshalb von ihm auch nicht einfach hinweggetan werden können.
Aber viel häufiger und durch eine kaum benennbare Zahl von Äußerungen belegt, ist der Vorwurf der Menschenferne. Milde und nicht ohne einen Ton der Verehrung schreibt noch Frau v. Stein: «Es ist immer etwas um ihn, entweder eine Wolke, ein Nebel oder ein Glanz, wo man nicht in seine Atmosphäre kann.»  Aber überaus schroff urteilt Schiller in dem Brief, den er bald nach  dem ersten Zusammentreffen mit Goethe an seinen Freund Körner richtete: «Öfters um Goethe zu sein, würde mich unglücklich machen», heißt es da. «Er macht seine Existenz wohltätig kund, aber nur wie ein Gott, ohne sich selbst zu geben.» Und dann folgt  der erschreckende, aus Scheu, Bewunderung und eingestandenermaßen auch aus Eifersucht gemischte Satz: «Ein solches Wesen sollten die Menschen nicht um sich herum aufkommen lassen.» Zwar weiß man, daß Schiller sich bald anders besann, aber ähnlich  beklommene Urteile halten, von vielen Seiten kommend, über die  Jahre hin an. Zum Hausfreund jedenfalls und zum Mann der Kalendersprüche ist Goethe wenig oder allenfalls satzweise geeignet, auch wenn er lange dazu gemacht wurde. Er verstand zuviel, um nicht viel zu verachten. Vielleicht hat der Überdruß, den er häufig hervorruft, mehr mit dem pädagogisch verkürzten Bild zu tun als mit dem Werk oder gar der Person des Dichters.
Genauer sicherlich hat Lavater ihn gesehen, als er in einem Kupferstich dem teuflischen Versucher die Züge Goethes geben ließ, und ähnliches meinte Frau v. Stein, als sie schrieb, Goethe arbeite unaufhörlich «an seinen Prometheusschen Menschen», die, ob gut oder böse, sämtlich «seine Lieblinge sind». Alle diese  Einwände haben ihren kürzesten Ausdruck in dem Satz eines Besuchers gefunden, der davon sprach, daß Goethe «tolerant (sei), ohne milde zu sein». Was ist das aber anderes als eine Fremdheit, die von Gleichgültigkeit kaum zu unterscheiden ist, ganz als sei, was andere behelligt, nicht der Rede wert? Er lebe wie die unsterblichen Götter, sagt er einmal über sich, und habe weder Freud noch Leid. Mitunter hat man denn auch den Eindruck, Goethe habe ein immerwährendes, ganz in die eigenen Sachen verlorenes Selbstgespräch geführt. Das Politische, die Aufregungen der Zeit und der Menschen, ihre Hoffnungen und Befürchtungen, versanken davor im Wesenlosen oder traten nur störend in Erscheinung.  Er beklage nicht Zustände, sagte er zu Sulpiz Boisserée, sondern  Ottilie, die junge Frau aus den «Wahlverwandtschaften», die er  geliebt und die ihn unglücklich gemacht habe.
Ein beiläufiges, aber bezeichnendes Beispiel für Goethes Fremdheit gegenüber der eigenen Zeit ist sein Verhältnis zur Geschichte. Die zahlreichen Äußerungen dazu ergeben am Ende wiederum nur ein orakelndes Stimmengewirr. «Das Wahre kann bloß durch seine Geschichte erheben und erhalten, das Falsche bloß durch seine Geschichte erniedrigt und zerstreut werden», heißt es in einem Brief an Zelter. Aber dann auch, zum Beispiel im «Werther», die Geschichte sei «ein ewig verschlingendes, ewig wiederkäuendes Ungeheuer» oder, im geplanten Vorwort zum dritten Teil von  «Dichtung und Wahrheit», ebenso entschieden: «Die Geschichte,  selbst die beste, (hat) immer etwas Leichenhaftes, den Geruch  der Totengruft», und drohe, alles Lebendige in sich hineinzuziehen. Man kann lange fortfahren, zu jedem Satz wäre mühelos der Gegensatz ausfindig zu machen, als habe Goethe sich zeitlebens an die Erinnerung aus dem Arbeitsprogramm zum «Faust» gehalten: «Widersprüche, statt sie zu vereinigen, disparater machen.»
So souverän Beliebiges, einander Ausschließendes deutet, neben vielem anderen, auch ein Unverhältnis zu allem Geschichtlichen an, das um so sonderbarer anmutet, als Goethes Lebenszeit  in die Epoche des sich entfaltenden historischen Denkens fällt. Damals gewann die Erkenntnis an Boden, daß die Zeiten und die Gesellschaften nicht nach einer idealen Modellvorstellung, sondern nach ihren eigenen Voraussetzungen und Bewegungsgesetzen zu  beurteilen seien; daß jede Epoche eine unverwechselbare Lebenseinheit darstelle, deren Wesen sich in allen Erscheinungsformen, von der Politik bis zur Kunst, von der materiellen Kultur bis hin  zu den Lebensformen spiegelt. Von solchen Einsichten blieb Goethe jedoch unberührt, und das neue Interesse beeinflußte weder sein Werk noch sein Denken. Die Deutschen des späten 18. und dann des 19. Jahrhunderts waren aber geradezu von einem historischen Fieber erfaßt, die Geschichte hatte lange eine Art Kronrecht unter den Wissenschaften – auch da trennten sich die Wege  und führten zu wachsender Fremdheit.
Kaum anders verhielt es sich mit der Gegenwartsgeschichte: die  Französische Revolution mit ihren Erschütterungen und vielfältigen Impulsen, das Entstehen neuer gesellschaftlicher Strukturen, die napoleonischen Ereignisse samt der erwachenden deutschen Nationalbewegung – das alles hat bei ihm nicht viel mehr als ein  von Abwehr und Unwillen gespeistes Echo gefunden. Er provozierte seine Umgebung gern, indem er von Napoleon als «meinem Kaiser» sprach und noch nach dessen Niederlage das Kreuz der Ehrenlegion trug.
Einmal, im Kreis einer national ereiferten Gesellschaft, verließ  er den Raum und kam etwas später mit ein paar Versen zurück, die mit der Zeile begannen: «Ich hab mein Sach’ auf nichts gestellt.» Sosehr er den Kaiser als den einzigen Pair empfand, fürchtete er, daß seine Eroberungen einen patriotischen Egoismus aufrühren müßten, der den Völkern keine Ruhe lassen werde, wie er ein Jahr vor seinem Ende zu Eckermann sagte, «als bis wieder ein großer Despot unter ihnen aufsteht, in welchem sie das auf der höchsten Stufe sehen, was sie selber zu sein wünschen». Aus der Gegenposition notierte Achim v. Arnim während der Napoleonzeit, er sei «fast niemals ohne eine Art Verzweiflung von ihm  gegangen». Immer wieder schien es, als wolle Goethe seinen Abstand von allen politischen Überzeugungssachen geradezu demonstrativ hervorkehren. Er hatte jedenfalls keinen Teil daran. Statt  dessen wich er in ein Griechentum aus, das er nicht, wie die Arbeiten der gleichzeitigen Historiker, als geschichtliche Welt, sondern als zeitlose Norm begriff. Es war das Dauernde im ständigen Wandel, was sein Interesse anzog, das naturhaft Menschliche. Die  Geschichte gab nur das Theater ab, in dem es sich darbot, sie lieferte die Kulisse und die Kostüme dazu, aber gespielt wurde stets das gleiche: Komödie oder Tragödie, auf eines von beiden lief es immer hinaus.
Die Geschichtsverachtung Goethes macht es denn auch nahezu  unmöglich, den zeitlichen Hintergrund etwa der «Wahlverwandtschaften» oder des «Wilhelm Meister» zu bestimmen: in unhistorischer Ruhe entwickelt sich das Panorama einer bürgerlichen Ordnung, in der die Zeit durch nicht viel mehr als den Wechsel  der Generationen in Erscheinung tritt. Wo, wie in «Hermann  und Dorothea» oder in den «Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten», die politischen Ereignisse gleichwohl ins Bild treten, zeichnet er den Vordergrund zwar anschaulich und detailgenau bis zum Genrehaften; die historischen Prozesse dagegen bleiben ganz im Abstrakten, Schicksalhaften, das der Dichter mit einer Wendung ins Magistrale, manchmal auch mit dem Sarkasmus des heiter-verdrossenen Weltweisen abtut. «Einem tätigen, produktiven Geist», schreibt er 1793, «wird man es zugute halten, wenn  ihn der Umsturz alles Vorhandenen schreckt, ohne daß die mindeste Ahnung zu ihm spräche, was denn besseres, ja nur anderes daraus erfolgen solle.»
Solche Äußerungen machen es auch so falsch, in Goethe, wie  es die marxistische Germanistik getan hat, einen Dichter des bürgerlichen Klassenkampfes oder gar, mit einem Frankfurter Kulturdezernenten, einen «konservativen Kryptomarxisten» zu sehen.  Denn zu den wenigen, das gesamte Werk durchziehenden Motiven gehört der Gedanke von Ausgleich und Versöhnung, er verabscheute geradezu alle politische Gewalttätigkeit, sie war «Vulkanismus», das heißt Schrecken, Willkür, unkontrollierbare Eruption, die nur zu Schlimmerem führte. Mit einigen Zuspitzungen kann man sogar die These bestreiten, daß Goethe der Aufklärung hinzuzurechnen sei. Natürlich ist der «Sturm und Drang» eine Früh- oder Nebenform davon, auch «Egmont», auch der «Tasso»  lassen sich dazu zählen. Aber zugleich stand Goethe immer über  solchen Zurechenbarkeiten, das «große Zeitablehnungsgenie», wie Heine ihn genannt hat, und schon die «Iphigenie» drückt allenfalls insoweit den Geist des neuen Zeitalters aus, als sie daran erinnert, daß der Mensch, vor aller Zugehörigkeit zu einem Stand oder einem Volk, als Mensch zu sehen sei. Und der «Reineke Fuchs» sollte in einer Epoche utopischer Glückserwartung und der Hoffnung, daß die Revolution alles neu mache, dem Leser vor Augen rufen, daß der alte Mensch immer der alte Mensch bleibe  und das schlaue und ruchlose Wesen wie eh und je triumphiere:  die Anthropologie war zuletzt stärker als alle Modelle einer besseren und gerechteren Ordnung.
Auf der anderen Seite ist es ebenso verfehlt, in Goethe, wie es im Zuge der wissenschaftlichen Klassik-Abwertung behauptet worden ist, den Repräsentanten der «Weimarer Hofklassik» zu sehen, er ist, nicht anders als Schiller, Herder oder Wieland, kaum ohne den bürgerlichen Hintergrund zu denken, aus dem er stammte, und die Art, in der er zusammen mit dem jungen Herzog die höfischen Verhältnisse von Weimar durcheinanderwirbelte, zeigt, wie weit er von der Rokokowelt der Etikette und des förmlichen Staatsschauspiels entfernt war. Es war gerade die Verbindung von bürgerlichem Wirklichkeitssinn und feudaler Kultur, die das besondere Wesen der deutschen Klassik ausmacht und ihr die anhaltende Wirkung ins 19. Jahrhundert hinein und darüber hinaus gesichert hat.
Aber mitunter erfaßt uns doch eine Ahnung, wieviel Nähe, bei aller Fremdheit, in so viel Ideologieverachtung und so viel radikalem Skeptizismus stecken könnte; und was es mit einer Nüchternheit auf sich hat, die keinem Glauben oder parteiischem Prinzip anhängt und sich von keiner sogenannten großen Idee beirren läßt, sondern in allem nur ein durchgängiges Ordnungsgesetz entdeckt und behauptet. Goethes kritischer Sensualismus hielt sich stets an die Erscheinungen selber und verharrte außerhalb jener Nebelzonen des Denkens, in denen die Deutschen sich, zu ihrem Glück und ihrem Unglück, bis heute so heimisch fühlen. Man solle nicht hinter den Phänomenen suchen, lautete seine lakonische Lebensregel, sie selber seien die Lehre oder: «Die Sinne trügen nicht, das Urteil trügt.» In einem Brief aus der Zeit des noch  tastenden Beginns ihrer Freundschaft hat Schiller an Goethe den  Blick gerühmt, der nie Gefahr laufe, «auf den Abweg zu geraten, in den sowohl die Spekulation als die willkürliche und bloß sich selbst gehorchende Einbildungskraft sich so leicht verirrt». Und: «Da sucht man lieber Kräuter und treibt Mineralogie, als daß man  sich in leeren Demonstrationen verfinge.»
Zu solchen Demonstrationen gehörte alles Denken in großen Formeln und Projekten für eine neue Welt, zu deren Heraufkunft sich das Jahrhundert beglückwünschte. Der anschaulichste Beleg dafür ist der Schluß des «Faust», der von den progressiven Ausdeutern des Werkes bis in die jüngste Zeit als Apotheose jener Utopie verstanden worden ist, deren Demaskierung er gerade betreibt.  Die Weltbeglückungsträume sind nichts anderes als Chimären, die aus der Blindheit kommen und in Gewalt enden. Philemon und Baucis gehen daran zugrunde und ungezählte andere: «Menschenopfer mußten bluten, nachts erscholl des Jammers Qual.»  Es war eine erkältende Absage an die ausschweifenden Entwürfe  zur Neuerschaffung aller Verhältnisse nach den Gesetzen der Vernunft und ohne die Fehlgriffe des biblischen Schöpfers, die darin zum Ausdruck kam, sowie eine hochmütige Geringschätzung des Verbesserungsfurors, der das Zeitalter soeben zu erfüllen begann und bis in unsere Tage umtrieb. Und welches höhnische, das Pathos aufklärerischer Erwartungen desavouierende Bild lieferte die Figur des erblindeten Faust, der in den klirrenden Spaten ringsum auf freiem Grund ein freies Volk zu vernehmen glaubte und doch nur das Werken der Zwangsarbeiter hörte, die ihm das Grab schaufelten.
Goethes Geschichtsferne war geprägt von seiner Herkunft aus dem «Reich», dem weder zu Preußen noch zu Habsburg zählenden Kerngebiet des Landes, das spätestens seit dem Dreißigjährigen Krieg nur noch Objekt der Mächte gewesen war und  gleichsam der Balg, um den sie stritten. Die von den umliegenden  Staaten herbeigeführte und über alle Wechselfälle aufrechterhaltene Ohnmacht eines Systems parzellierter Kleinherrschaften hat im Fortgang der Geschichte sowohl der lokalen Blickverengung als auch dem Höhenflug in philosophische Weltentwürfe  Vorschub geleistet und im Denken des Landes eine lange nachwirkende Tradition begründet. Unter ihrem Einfluß tat man sich schwer mit der Erfassung der Wirklichkeit sowie der bestehenden Machtverhältnisse. Nie hat der politische Gedanke in Deutschland die Lebensferne ganz vergessen machen können, die sein  Erbteil war, und sich dafür durch den Stolz schadlos zu halten  versucht, in einer Welt der Halbheiten und der falschen Kompromisse das reine Prinzip zu verkörpern. Es ist eine alte, über allen historischen Wandel bis heute bewahrte Geschichte, an die man damit gerät, Wirklichkeitsfremdheit und Weltungeschick, die sich eine Berufung daraus machen, einer trägen und selbstzufriedenen Menschheit moralisch lästig zu fallen.
Aber Goethe ist die störende Gegenfigur in dieser Tradition. Er  hat, was zumindest den eigenen Lebensweg angeht, die Entwirklichung des Denkens frühzeitig als Gefahr erfaßt. Was immer seine Motive für den Entschluß waren, als junger Mann dem Ruf nach Weimar zu folgen: die Flucht vor dem Vater, vor der Verbindung mit Lili Schönemann oder vor dem Eingebundensein in ein absehbares Alltagsgrauen, war doch auch die Absicht dabei, von den Büchern und den bloßen Gedankenspielen weg den Schritt in die Realität zu machen, sich in einer «Weltrolle» zu versuchen, wie er 1776 an Merck schrieb. Jedenfalls hat der Herzog ihn nicht  als Dichter oder Begründer eines Musenhofs nach Weimar kommen lassen, sondern als Ratgeber in Staatsgeschäften.
Goethe hat sich damit ein Feld praktischer Erfahrung und Lebenskenntnis erschlossen wie kaum ein Dichter vor oder nach ihm. Zwar häuften sich nach den ersten Jahren, als trotz der Zugehörigkeit zum Geheimen Conseil noch alles Laune und Verrücktheit war, die Klagen über die Last der politischen Tätigkeit, die er keineswegs als bloßes Ehrenamt auffaßte. Verhandlungen, Aktenstudium und Eingaben füllten den Tag, er war nacheinander Mitglied der Wege- und Wasserbaukommission, der Kriegskommission, der Bergwerkskommission, Direktor der Kammer, das heißt  Finanzminister, auch verantwortlich für den Neubau des Weimarer Schlosses und die Gartenarchitektur in Tiefurt, Dornburg, Belvedere und Ettersburg sowie anderes mehr: Direktor des Hoftheaters, Regisseur, Bühnengestalter und Schauspieler, Übersetzer sowie Bearbeiter von Stücken und italienischen Opern, dazu Arrangeur von Maskenzügen, Feuerwerken, höfischen Aufzügen und Repräsentationsspektakeln. Aber trotz der tausend Mühen und Lästigkeiten, die mit alledem einhergingen, und den ständigen Abhaltungen hat er die Isolation in der Buchstabenwelt des Literaten für weit bedrohlicher gehalten. Als er an der «Iphigenie» arbeitete, schrieb er an Frau v. Stein: «Hier will das Drama gar nicht fort, es ist verflucht, der König von Tauris soll reden als wenn kein Strumpfwürcker in Apolda hungerte.» Aber er gab, ein Leben lang, das eine nicht für das andere auf, erst beides zusammen machte das Ganze, die Wirklichkeit und der Gedanke, der immer in Gefahr war, die Bodenhaftung zu verlieren und ins  Luftige zu entschwinden, wo der Denkende nicht nur die Welt  aus den Augen verlor, sondern auch sich selber.
Es ist nur eine zufällig herausgegriffene Überlegung, die damit angestellt wird. Sie soll lediglich als ein Beispiel dienen, wie man Goethe, oder die Klassiker überhaupt, auch lesen und begreifen kann; und daß der Zusammenhang von Frage und Antwort, der erst ihr Nachleben ausmacht, keineswegs abgerissen ist. Wenn Goethe auch nicht zu den Zerbrochenen zählt, so offenbart seine Lebensgeschichte doch, wie nahe er dem Zerbrechen immer war, und seine Biographie läßt sich auch als eine einzige, jederzeit bewußt verfolgte Strategie der Absicherung auffassen, die aus ungezählten Ängsten, Absturzschrecken und Zerrüttungsgefahren  herrührte, all dem, was er als Dämonenwesen so häufig beschwor  und wie sonst nur noch Tod und Vergessensein fürchtete.
Niemand hat je ohne Bewegung den berühmten letzten Brief  Goethes gelesen, wenige Tage vor seinem Tod an Wilhelm v. Humboldt geschrieben, in dem er von «diesen sehr ernsten Scherzen» spricht, die sein Lebenswerk ausmachen, und das Ergebnis so lang  verfolgter, seltsamer Bemühungen «an den Strand getrieben» sieht, «wie ein Wrack in Trümmern daliegen und von dem Dünenschutt der Stunden zunächst überschüttet». Da ist alles, was er noch an Hoffnung besitzt, auf das eine Wort «zunächst» vermindert. Doch zugleich kommt noch einmal das depressive Wesen unter seinem Olympiertum zum Vorschein, jener am Ende doch alles in den Sturz zerrende Vergeblichkeitsgedanke, der ihn sein Leben lang begleitet hat und dessen Vorechos zunehmend lauter wurden. Um sich herum sah er eine Generation hochkommen, in deren Augen sein Werk «für nichts geachtet wird, eben weil ich verschmäht habe, mich in politische Parteiungen zu mengen», wie er im März 1832, wenige Tage vor seinem Tod, zu Eckermann sagte. «Um diesen Leuten recht zu sein, hätte ich müssen Mitglied eines Jakobinerklubs werden und Mord und Blutvergießen predigen!»
Zufällig und herausgegriffen wirken zweifellos auch diese Überlegungen im ganzen, es kann nicht anders sein. Ihre paradox anmutende Absicht ist es, gerade durch den Hinweis auf die Fremdheit Goethes das Interesse an ihm und seinem Werk zu beleben.  Das setzt freilich das Ertragen von Widersprüchen voraus, mit dem, wie man wiederum bei Goethe lesen kann, alle Kultur erst beginnt. Aber wozu gäbe es die Klassiker überhaupt, wenn sie es nicht ermöglichten, Abstand von uns zu gewinnen? Aus der zeitgenössischen Literatur läßt sich allenfalls erfahren, wer wir sind;  aus der klassischen dagegen, dem richtigen Verständnis zufolge, wer wir sein könnten. Zwar ist das Bedürfnis begreiflich, sich in ihr auch wiederzuerkennen. Daneben aber sollte man das andere Bedürfnis entwickeln, von Fall zu Fall aus sich herauszutreten, die Erscheinungen und Augenblickszustände der Epoche, die niemand ohne Voreingenommenheit und zeitbedingte Irrtümer wahrnehmen kann, aus der Distanz zu betrachten; sich gleichsam ans  entfernte Ende der Stange zu begeben, wo sie sich nur noch leise  rührt.
Dieser Absicht dient aber gerade die Fremdheit eines Klassikers  mehr und besser als jedes, oft dazu noch täuschende Bewußtsein  problemloser Übereinstimmung. Ich erinnere mich eines italienischen Gelehrten, mit dem ich vor Jahren wie über vieles auch über Goethe sprach, und er meinte, die Literaturgeschichte habe sich da einen grandiosen Irrtum erlaubt. Die Deutschen hielten zwar den Faust für die Figur, die ihr Wesen am treffendsten zum Ausdruck bringe, und die Idee des Teufelspakts habe, zumal nach der  Erfahrung der Hitlerjahre, diesem Mißverständnis noch Vorschub  geleistet. Auch Thomas Mann sei von dem Schauder vor der eigenen Dämonie nicht losgekommen. Aber viel eher seien die Deutschen das Volk des «Don Quichote». Jedenfalls deute darauf ihre Eigenart, im Gedanken ebensooft recht zu haben wie im Leben auf nicht selten verrückte und absurde Weise unrecht. Sie seien außerstande, das eine mit dem anderen zu versöhnen. Und gerade weil Goethe dies auf so exemplarische Weise vermocht habe, frage er sich, wie er überhaupt unter dieses Volk geraten sei. Die Lust des Dichters am Lebendigen und an dessen Erscheinungen, sein Wirklichkeitssinn und die Idee des Maßes, der er sich im Leben wie im Werk oft unter Schmerzen gebeugt habe, empfinde er als widerdeutsch bis zum Grotesken.
Es ist womöglich auch nichts anderes oder nicht viel mehr als das genuin und unbelehrt Deutsche, das sich in den abfälligen Urteilen über Goethe zu Wort meldet. Es beharrt auf der Geringschätzung des Wirklichen, der Vorherrschaft der Idee über die verächtliche Realität und dem universellen Pädagogisieren: sowohl die öffentliche Debatte als auch der wachsende Anhang politischer Gruppierungen, die in hohem Grade aus solchen Komplexen leben, deutet auf die Fortdauer dieser Tradition hin. Der Blick in die Geschichte lehrt, daß darin, unter wie wechselnden Vorzeichen auch immer, eine der Ursachen für manche Abwege liegt, auf die das Land geriet.
Friedrich Meinecke hat unmittelbar nach dem Krieg, im tiefen  Erschrecken über «die deutsche Katastrophe», angeregt, in jeder  Stadt «Goethegemeinden» ins Leben zu rufen, die das Werk des  Dichters pflegen und dessen verlorengegangene oder nie übernommene Maßstäbe zurückbringen sollten. Man kann den Hinweis nicht ohne eine Art von Rührung aufnehmen, weil er auf seine Weise teilhat an der Wirklichkeitsfremdheit, die er zu überwinden sucht. In einer gleichsam vorweggenommenen Antwort hat Karl Löwith während der Emigration geschrieben, es sei nicht möglich, zu Goethe zurückzukehren, aber auch nicht, über ihn hinauszukommen.
Allerdings setzen Überlegungen wie diese auf eine Gewähr, die aus der Kenntnis der Klassiker zumindest in moralischer oder gar politischer Hinsicht folgt. Doch so einfach liegen die Dinge nicht, und die Frage ist, ob man sie überhaupt mit irgendeinem Vorsatz lesen sollte. Anders als der Zeitgeist und die totale, auf den Nutzen versessene Dienstleistungsgesellschaft unserer Tage glauben machen wollen, ist ihre Lektüre keine Sache verwertbarer Gebrauchsanleitungen. Ihr Gewinn liegt jenseits aller Zwecke und nimmt gerade mit der Absichtslosigkeit von Werk und Leser zu. Allenfalls gerät man durch sie an Einsichten, wie sie Goethe nach der napoleonischen Tragödie in Moskau beschrieb: «So fühlen wir denn freilich, in welcher Zeit wir leben und wie hochernst  wir sein müssen, um nach alter Weise heiter sein zu können.» An  irgendein nutzbares Ende jedenfalls kommt man damit nicht. Sondern zu immer neuen Rätseln und antwortlos bleibenden Fragen, die ihren Reiz und ihren Sinn in sich selber haben.


Die unwissenden Magier

Über Thomas und Heinrich Mann
 

Vorwort

Alles, was über die schwer entwirrbare Beziehung zwischen Heinrich und Thomas Mann gesagt werden kann, verdankt die suggestivsten Formeln ihnen selbst. Sie haben das Bruderverhältnis romantisiert, pathologisiert und, als es zum Streit kam, zu prinzipiell entgegengesetzten Positionen hochgetrieben. Im April 1919 schrieb Thomas Mann an den Schriftsteller und Theaterkritiker Karl Strecker, der in dem Konflikt nur das Eifersuchtsdrama zweier unterschiedlich begabter Schriftsteller sehen wollte, der Gegensatz zu Heinrich scheine ihm «zu wichtig und symbolisch», um ihn mit literarischen Wertfragen zu verknüpfen. Er glaube, fährt er fort, «an Unterschiede des Temperaments, des Gemüts, der Moralität, des Welterlebnisses, die zu einer im Goethe’schen  Sinne ‹bedeutenden› Feindschaft und repräsentativen Gegensätzlichkeit geführt haben – auf der Grundlage sehr stark empfundener Brüderlichkeit. Bei mir überwiegt das nordisch-protestantische Element, bei meinem Bruder das romanisch-katholische. Bei  mir ist also mehr Gewissen, bei ihm mehr aktivistischer Wille. Ich  bin ethischer Individualist, er Sozialist – und wie sich der Gegensatz weiter umschreiben und benennen ließe, der sich im Geistigen, Künstlerischen, Politischen, kurz in jeder Beziehung offenbart.»1
Die beiden hier vereinigten Essays versuchen, diesen Gegensatz näher zu bestimmen. Im Mittelpunkt der Auseinandersetzung stand, lange Zeit jedenfalls, ein Unterschied in der Auffassung von der Haltung des Schriftstellers gegenüber der Wirklichkeit, insonderheit gegenüber dem Politischen, wenn auch eng verwoben mit  persönlichen, literarischen und philosophischen Uneinigkeiten.  Die Frage ist, ob über alle «Feindschaft», allen «Haß» hinweg, von denen Thomas Mann gesprochen hat, sie zuletzt nicht doch Brüder auch im übertragenen Sinne blieben. Sie waren sicherlich Repräsentanten, aber vielleicht doch, bei allen Unterschieden, der gleichen Sache: jener tief apolitischen intellektuellen Tradition ihres Landes, der sich der eine früher, der andere mit einiger zeitlicher Verzögerung zu widersetzen schien.
Diese Überlegung macht den über fast zwanzig Jahre erbittert ausgetragenen Konflikt indes keineswegs zum bloßen Scheingefecht. Er war unvermeidlich. Nur führten sie ihn weniger, als ihnen je bewußt war, um grundsätzlich entgegengesetzte politische Auffassungen. Weit eher ging es bei dem von beiden Seiten angefachten und schließlich ins Ideologische ausgeweiteten Konflikt um einen Ablösungsvorgang nach zu lange dauernder, einträchtiger Nähe. Wer die frühen Arbeiten des einen und des anderen vergleicht, wird immer wieder auf verwandte Themen oder Figuren stoßen, den gleichen Erlebnishintergrund, die gleichen Vorbilder, und diese Gemeinsamkeiten haben zwangsläufig zu wechselseitigen Übernahmen und Entlehnungen geführt, die in der beginnenden Auseinandersetzung erhebliches Gewicht besaßen. Vor allem Thomas Mann war es, der dem Bruder vorwarf, ihm Pläne, Motive und sogar einzelne Wortprägungen entwendet zu haben, um sie «in oberflächlicher und grotesker Weise» zu verwerten.2 Die kleinlich wirkende Beschuldigung verbarg, worum es in Wahrheit ging. Wenn Thomas an anderer Stelle, im Blick auf die frühen, gemeinsam verbrachten Jahre von einem «brüderlichen Welterlebnis» gesprochen hat, so empfand er jetzt zusehends die Notwendigkeit, sich endlich ein eigenes zu verschaffen.
Nicht anders verhielt es sich mit Heinrich. Beide suchten «die Abwehr des Anderen»3, der so anders nicht war und gerade deshalb die eigene Entwicklung störte und behinderte: «Alles zugleich Verwandtschaft und Affront», schrieb Thomas Mann in einem Brief vom März 1917 und, wie häufig zu melodramatischer Steigerung neigend, der Streit sei «das schwerste Problem» seines Lebens.4 Es war eine Art nachgeholter und ins Brüderliche versetzter Pubertätskrise, Entzug und Trennung von der übermächtig das eigene Leben bestimmenden Autorität. Anders als die vorherrschende Auffassung annimmt, besaßen die politischen Meinungsunterschiede dafür keine ursächliche Bedeutung; sie waren nur deren auffälligste Folge. Nach Jahren der persönlichen und literarischen Querelen, der Eifersuchts- und Rivalitätskomplexe öffnete die Übertragung des Konflikts ins Politische beiden Seiten einen Ausweg aus allem subalternen Brudergezänk und erlaubte es, die Auseinandersetzung über die private Sphäre hinaus auf die Höhe eines mit bekennerischer Vehemenz ausgetragenen Prinzipienstreits zu führen. «Was hinter mir liegt, war eine Galeeren-Arbeit», schrieb Thomas Mann, auf die «Betrachtungen eines Unpolitischen» anspielend, im Januar 1918 in einem Brief an Heinrich. Den Versöhnungsvorschlag des Bruders wies er jedoch ab, da die Arbeit an dem Buch noch nicht abgeschlossen war. «Immerhin», fuhr er fort, «danke ich ihr das Bewußtsein, daß ich Deiner zelotischen Suada heute weniger hülflos gegenüber stünde, als zu der Zeit, da Du mich bis aufs Blut damit peinigen konntest». Und gegen Ende heißt es: «Laß die Tragödie unserer Brüderlichkeit sich vollenden.»5 Die pathetische Wendung offenbarte, daß er entschlossen war, auch um einen hohen Preis sich aus der Hilflosigkeit gegenüber dem Bruder zu befreien und eine eigene Position zu gewinnen. In einem nicht abgeschickten Brief antwortete Heinrich noch einmal, zum letzten Mal, im Ton des Älteren: «Bezieh nicht länger mein Leben u. Handeln auf Dich, es gilt nicht Dir, u. wäre ohne Dich wörtlich dasselbe.»6
Als die Brüder vier Jahre später wieder zusammenfanden, war der Ablösungsprozeß des einen vom anderen vollzogen, und offenbar hat das Bewußtsein, inzwischen zu sich selbst gefunden zu haben, Thomas die Versöhnung erst ermöglicht oder doch erleichtert. Nun störte auch nicht mehr, daß sie, als Fürsprecher und Anwälte der gefährdeten Republik, die gleiche Sache vertraten: Heinrich mit advokatorischem, der Wahlheimat Frankreich entliehenem Überschwang, Thomas dagegen auf gleichsam philologische Weise, mit Rückgriffen ins Geistesgeschichtliche, literarisch Versonnene  und bei alledem immer ein wenig wie ausgedacht. Alle Besorgnisse angesichts der politischen Dauerkrise des Landes jedoch, alle Bereitschaft zum Beistand haben dem Politikverständnis weder des einen noch des anderen aufgeholfen. Die «Naivität» und  «groteske Unkenntnis» der Tatsachen, die Hermann Kesten bei  Heinrich Mann festgestellt hat7, hätte er auch dem Bruder vorhalten können. Die eigentlich politischen Fragen der Macht und ihrer Mechanismen, des Zusammenspiels gesellschaftlicher Gruppen, der Bedeutung ökonomischer und sozialer Interessen, blieben ihnen nach wie vor verschlossen, und vergebens versuchten sie, ihre Fremdheit auf diesem Felde hinter großen Gutartigkeiten zu verbergen. Daher hätte die vorliegende Zusammenstellung auch, den Titel von Thomas Manns Bekenntnisbuch abwandelnd und erweiternd, «Betrachtung zweier Unpolitischer» heißen können.
Heinrich und Thomas Mann entstammten zwar, der Herkunft nach, einem alten Stadtstaat, in dessen demokratisch-freiheitlicher Selbstregierung die eigene Familie eine nicht unbedeutende Rolle gespielt hat. In Wahrheit aber waren sie dieser Welt, wie im Äußerlichen, so auch seelisch entlaufen. Sie dachten und empfanden in einer bürgerlichen Tradition, die ganz an privaten Begriffen, Zwecken, Tugenden orientiert war, Bücher und Träume bildeten ihr eigentliches Element, für das keine Wirklichkeit einen Ausgleich bot. Was man die «öffentlichen Dinge» nannte, war stets die Angelegenheit einiger weniger, die große Mehrheit gerade des gebildeten Bürgertums stand ihnen beziehungslos, nicht selten verlegen gegenüber und stilisierte das eigene Desinteresse  als Vorbehalt der Humanität gegen die Politik, der Kultur gegen die Zivilisation, des Gedankens gegen das Leben oder was immer sonst noch an polemisch gemeinten Gegensatzpaaren aus der Verachtung der Realität zu gewinnen war. In jenem intellektuellen Milieu, in dem die Brüder sich in Wahrheit heimisch fühlten, war politische Urteilskraft weithin gleichbedeutend mit sozialem Gewissen und erschöpfte sich darüber hinaus in allgemein moralischen Richtsprüchen oder in den feierlichen Gaukelbildern der Versöhnung von Geist und Macht. Wer die politisch gemeinten Reden, Erklärungen und Aufsätze sowohl Heinrich wie Thomas Manns aus den Weimarer Jahren durchsieht, findet auf nahezu jeder Seite die Belege dafür, und selbst in den erhaltenen Briefen aus der Entscheidungszeit vom Frühjahr 1932 bis zum Februar 1933 sucht man vergeblich nach einem Echo jenes das ganze Land erfüllenden Lärms, der das unüberhörbare Signal der Katastrophe war, die bald schon ihre Welt erfassen und zugrunde richten sollte.  Statt dessen Mitteilungen über einen neuen Roman Heinrichs, über Akademiestatuten und eine «Verbindung republikanischer Intellektueller, mit dem Ziel, die kommende zweite Republik geistig zu überwachen». Bücher und Träume.
Nicht anders verhielt es sich während der Emigration. Die zahlreichen Kommentare zum Tage, die vor allem Heinrich in jenen Jahren verfaßte, aber auch die Briefe der Brüder sind eine einzigartige Sammlung von Fehlurteilen und Wunschbildern, und man  muß beispielsweise nur René Schickeles Tagebücher aus der gleichen Zeit lesen, um zu erkennen, daß dessen überlegenes politisches Urteilsvermögen nicht nur eine Sache des kühleren Kopfes, sondern offenbar auch der Herkunft aus anderen Traditionszusammenhängen war. Noch in dem Erinnerungsbuch «Ein Zeitalter wird besichtigt» sieht Heinrich Mann auf jenes Europa, das er liebte wie kaum ein anderer, ganz unpolitisch; sein Blick erfaßte es nur ästhetisch, moralisch und mit melancholischem Kulturstolz; es hatte so großen Stil und war reich gewesen an «galanten Begabungen», Franz Joseph und Bismarck und die Erfahrungen von  Jahrhunderten. «Wenn ich H. M. und T. M. zusammen politisieren hörte», schrieb Golo Mann später, in Erinnerung an die Zeit der kalifornischen Emigration, «hatte ich manchmal das gleiche Gefühl: Was reden doch die zwei unwissenden Magier da? Unwissend, weil schlecht informiert, weil wirklichkeitsfern. Magier, weil sich andere Wirklichkeiten erträumend oder Lieblingsträume mit Wirklichkeit gleichsetzend, noch mehr, weil mit stark intuitivem Blick begabt».8
Unrettbar fremd im Politischen, wie sie waren, unterschied sie doch eines. Thomas Mann hat die Wendung in die Politik immer als einen Akt der Selbstentfremdung empfunden und sein Engagement als Pflicht aufgefaßt, zu dem die Zeit ihn zwang. «Gleichgültigkeit, ich weiß, das wäre eine Art von Glück», hat er eine  seiner frühen Figuren bekennen lassen.9 Am Ende, in allem Triumph über Hitlers Untergang, bleibt daher immer auch die Hoffnung unüberhörbar, daß dieser Sieg nicht nur einen Mann, sondern auch den Epochenirrtum von der Vorherrschaft des Politischen über das Private aus der Welt geschafft habe. Noch einmal täuschte er sich. Aber er war noch in dieser Täuschung seinem Bruder näher, als er glauben mochte, und nichts beweist vielleicht eindrucksvoller den künstlichen, in ganz anderen Motiven zu suchenden und zu findenden Charakter der «repräsentativen Gegensätzlichkeit». Zwar hatte Heinrich die politische Rolle mit der Emphase übernommen, deren er fähig war, ungeduldig erst die Zukunft, dann die Menschenrechte und zuletzt den Widerstand gegen die Barbarei beschwörend. Doch in seinem Buch über das Zeitalter, auf das er am Ende Rückschau hielt, findet sich ein Porträt Arthur Schnitzlers, geschrieben in Verehrung und nicht ohne  einen Anflug neiderfüllter Sehnsucht. «Von den öffentlichen Dingen hielt er nichts», heißt es da. «Er hätte, was kam und folgte, durchschauen können wie meinesgleichen; er wollte nicht einmal, daß man daran litt»: der «einzige Dichter von Rang und Urteil, der seine Nichtachtung der öffentlichen Dinge für selbstverständlich nahm – und das Gegenteil für Zeitverderb, wenn nicht für  eine ungewollte Enthüllung».10
Um den Versuch einer solchen Enthüllung geht es in den beiden vorliegenden Betrachtungen, auch wenn der Begriff etwas allzu spektakulär anmutet angesichts zweier Schriftsteller, deren Werk und gegenseitige Beziehung inzwischen zum Gegenstand einer unübersehbaren Literatur geworden sind. Vielleicht aber liefert die genauere Vergegenwärtigung der Motive, die Heinrich und Thomas Mann zur Politik brachten, sowie die Erörterung der Frage, wie sie deren Ansprüchen gerecht zu werden versuchten, einige Aufschlüsse, die ihr Bild ergänzen und verdeutlichen.


Thomas Mann – Politik als Selbstentfremdung 

Thou com’st in such a questionable shape. 
Hamlet1
 
Dies ist unsicherer Grund. Ein Leben und ein Werk voller Ironie, der Lust an Doppeldeutigkeit und würdevoller Mogelei. Fangen wir vorsichtig an.
Die vorherrschende Auffassung geht dahin, Thomas Manns Verhältnis zur Politik als einen Prozeß zu bezeichnen: die Geschichte einer aus konfusen Anfängen hervorgehenden, nicht ganz freiwilligen, doch vom Druck der Umstände bewirkten «Bekehrung» zu politischer Vernunft. Einzuräumen wären wiederholte Phasen des Schwankens, der Rückfälligkeit in den reaktionären Sündenstand von einst, doch steht am Ende immer wieder der entschlossene Schritt nach vorn: ein deutscher Bildungsroman im Grunde, vorgeführt am Beispiel eines der größten Dichter des Landes, Biographie als Stufengeschichte zu höherer Einsicht. «Einer erzieht  schreibend sich selbst», hat Heinrich Mann, ganz in diesem Parabelsinne, den Lebensweg seines Bruders gedeutet.2
Nicht zufällig ist der Entwicklungsroman bei einem pädagogisch so ernstmeinenden Volk wie dem deutschen die Erscheinungsform des Romans schlechthin; und häufiger als offenbar zulässig wirkt die ihm zugrundeliegende Idee, wonach der Mensch erst im Ringen mit sich selbst zu Einsicht und Reife komme, auf die Deutung eines Lebenswegs zurück. Der Verdacht ist nicht unbegründet, daß Thomas Mann in seinem Verhältnis zur Politik nicht zuletzt deshalb zum Paradefall eines deutschen Schriftstellers im ausgehenden bürgerlichen Zeitalter werden konnte, weil  er die vertraute Vorstellung, daß Leben soviel wie Läuterung sei, beispielhaft zu erfüllen schien: nach einem entschieden unpolitischen, in die hochmütigen Spielereien der Kunst verlorenen Beginn habe er sich, der verbreiteten Auffassung zufolge, gleich der Mehrzahl seiner schreibenden Zeitgenossen, von den Euphorien des Ersten Weltkriegs zu einigen verworrenen nationalistischen Bekenntnissen hinreißen lassen, dann aber, von Vernunft und Verantwortungsbewußtsein geleitet, den früheren Vorstellungen abgeschworen und den Weg zur Aussöhnung mit Republik und Demokratie eingeschlagen, sogar «zur Entscheidung für den Sozialismus» gefunden, wie Kurt Sontheimer gemeint hat3, kurz: die in seiner Person wie am Exempel sichtbar gewordene, traditionell deutsche Entfremdung von Geist und Politik überwunden, ehe er schließlich, als Emigrant, einer der enragierten Kritiker des in Hitler offenbar gewordenen deutschen Irrwegs geworden sei: in der  Tat ein Entwicklungsroman.
Zahlreiche Äußerungen aus der zweiten Lebenshälfte des Dichters stützen diese Deutung offenkundig ab: angefangen von der aufsehenerregenden Rede «Von deutscher Republik», die Thomas Mann 1922, zum 60. Geburtstag Gerhart Hauptmanns, gehalten hat, über die gegen Ende der Weimarer Republik beschwörend ins Politische ausgreifenden Studien zu Freud, Goethe, Richard Wagner, sich fortsetzend in den «Leiden an Deutschland» und schließlich gipfelnd in den von der BBC während des Krieges ausgestrahlten Rundfunkansprachen an die deutschen Hörer sowie  in manchem anderen, was er selber, nicht ohne verwunderte Erheiterung, als «politisch gebundene Dienstleistungen» und «demokratisches Wanderpredigertum» bezeichnet hat.4
Die Frage ist freilich, ob von einem wirklichen Wandel der Grundüberzeugungen gesprochen werden kann. Nicht, daß die Bekenntnisse zur Republik, zu westlicher Zivilisation und sozialer Gerechtigkeit nur als die opportunistischen Zugeständnisse eines Mannes zu gelten hätten, dem die Rolle als Praeceptor und Festredner viele republikanische Messen wert gewesen wäre. Doch darf  man die ironische Nebenspur nicht übersehen, die alles begleitet, was er je in Standpunktdingen geäußert hat, sie immer sogleich entschärfend, abschwächend und ins Paradoxe auflösend. Schon den «Betrachtungen eines Unpolitischen» hatte er eine Vorrede hinzugefügt, wonach in aller polemischen Heftigkeit, auf die er sich da eingelassen habe, in aller Streitlust, immer auch «ein Rest von Rolle, Advokatentum, Spiel, Artisterei, Über-der-Sache-Stehen, ein Rest von Überzeugungslosigkeit» enthalten sei.5 Und nicht viel anders verfuhr er anläßlich der Bekenntnisrede «Von deutscher Republik». In dem Vorwort, das er der gedruckten Fassung voranstellte, verwirrte er seine Leser mit den Sätzen: «Wenn der Verfasser also auf diesen Blättern teilweise andere Gedanken verficht als in dem Buche des ‹Unpolitischen›, so liegt darin eben nur ein Widerspruch von Gedanken untereinander, nicht ein solcher des Verfassers gegen sich selbst … Dieser republikanische Zuspruch setzt die Linie  der ‹Betrachtungen› genau und ohne Bruch ins Heutige fort.» Und  an seine Briefpartnerin Ida Boy-Ed schrieb er, das soeben erst abgelegte Bekenntnis zur Demokratie schon fast wieder verleugnend: «Ich halte mich an die großen Meister Deutschlands, Goethe und Nietzsche, die es verstanden, anti-liberal zu sein, ohne irgend einem Obskurantismus das geringste Zugeständnis zu machen und  der menschlichen Vernunft und Würde etwas zu vergeben.»6
Wer daher nicht einfach gutgläubig ist oder zu den ideologischen Proselytenmachern zählt, die auf beständiger Suche nach Zeugen und Eideshelfern der demokratischen Sache sind, wird mit der politischen Standortbestimmung des Dichters einige Mühe haben. Zusätzlich kompliziert wird das Urteil noch durch eine ebenso auffällige wie bezeichnende Diskrepanz, auf die Thomas Mann selber hingewiesen hat. Das rational Humanitäre, schrieb er in einem Brief aus dem Jahre 1935, äußere sich bei ihm  «fast nur im Kritisch-Essayistischen, Polemischen …, aber kaum  in meinem dichterischen Werk, wo meine ursprüngliche Natur, die nach Gleichgewicht im Humanen verlangt, weit reiner zum Ausdruck kommt.»7 Ungeachtet dessen berufen sich die Anwälte eines demokratisch geläuterten Thomas Mann fast ausschließlich auf seine politischen Schriften, weil in ihnen der Dichter selber als Person, Bürger und Bekenner zu sprechen scheint, während in den Romanen und Erzählungen jeder Standort durch die übergreifende Intention, durch Handlungszusammenhang oder Psychologie der auftretenden Personen bedingt und relativiert erscheint.
Wer es sich aber versagt, den Dichter, auch als Person, von seinem literarischen Werk kurzerhand abzutrennen, wird den Widerspruch, zumindest mit Beginn der zwanziger Jahre, immer neu  entdecken. Und die Überlegung liefe dann darauf hinaus, ob Thomas Mann sich mit seinem essayistischen Werk, mit seinen Reden und Appellen nicht nur einer wie ernst auch immer begriffenen Pflicht unterwarf – während er in Wirklichkeit, in seinem Werk also und im Persönlichen, der alten romantisch-ästhetischen Position mitsamt ihren Antithesen von Geist und Politik, Kunst und Leben unveränderbar treu blieb; ob all die feierlich stilisierten Bekenntnisse zur Demokratie, zum sozial Nützlichen oder zum Fortschritt nur mühsamer «Gewissensdienst» waren – während er weiterhin jene apolitische «wüthende Leidenschaft für das eigene Ich»8 kultivierte, die sein Bruder Heinrich ihm vorgeworfen  hat: die Vorliebe für Verfall, Untergang und weltverachtendes Außenseitertum. In seinem gesamten erzählerischen Werk jedenfalls hat die so spektakulär empfundene Wendung von 1922 keinen merkbaren Widerhall gefunden. Die Welt des Sozialen, in irgendeinem engeren Sinne Politischen: Revolution, Heraufkunft des  Industriezeitalters, gesellschaftliche Veränderungen, aber auch  die Menschen, die davon erfaßt, getragen und zerbrochen wurden – das alles ist den späten Romanen so fremd wie den frühen; am deutlichsten tritt es, paradoxerweise, noch in den «Buddenbrooks» hervor, die den Verfall einer Familie eng mit dem historischen Untergangsprozeß des Bürgertums verbinden.
Doch selbst für die «Buddenbrooks» hat Thomas Mann den gesellschaftlichen Aspekt nicht oder nur sehr beiläufig wahrhaben wollen und darauf beharrt, daß er individuelle Schicksale erzähle und im ganzen «die Verwandlung des deutschen Bürgers in den Bourgeois ein wenig verschlafen» habe.9 Unverändert jedenfalls, vorher wie nachher, blieb sein Blick auf den sonderbaren, in eine  geschichtslose Geschichtlichkeit versetzten einzelnen gerichtet, das «problematische Ich». In «Königliche Hoheit» heißt es über Klaus Heinrich, der seine grüßenden, im Sonntagsstaat versammelten Untertanen betrachtet: «Er wußte nicht, wie sie unverschönt  und unerhoben am Wochentag blickten und waren»10 – das gleiche gilt auch für den Autor, der das nicht nur nicht wußte, sondern nicht einmal zu wissen verlangte. Die Verleugnung der sozialen und politischen Umstände geht so weit, daß Thomas Mann  auf die Frage, wie sich reale Ortsnamen in dem Buche ausgenommen hätten, antwortete: «Das Wort ‹Berlin›, ein einziges Mal in einer einzigen Zeile aufklingend, hätte mit den hundert störenden Ideenverbindungen, die es hervorruft, meine ganze Imagination über den Haufen geworfen.»11 Selbst der Josephs-Roman, dessen vierter Band vielfach (und nicht ohne Legitimation durch Thomas Mann selber) als eine hintergründige Huldigung an das Amerika Franklin Delano Roosevelts, an eine Welt des aufgeklärten, pragmatischen, sozialen Glücksstrebens verstanden worden ist, erzählt nichts anderes (wie wiederum Thomas Mann, groß in seinen  Widersprüchen, bemerkte) als der Roman der «Buddenbrooks»  auch schon: eine «Verfalls- und Verfeinerungsgeschichte». Der  junge Joseph sei durchaus mit Hanno zu vergleichen, äußerte er, «nur, daß … in diesem mythischen Buch das Familiär-Bürgerliche ins Menschheitliche gesteigert wird».12
Nicht anders steht es, aufs Ganze gesehen, um «Lotte in Weimar», um «Doktor Faustus», den «Erwählten» und schließlich um «Felix Krull». Kurz nach dem Erscheinen des «Zauberberg» schrieb der Dichter auf entsprechende Einwände hin an Julius  Bab: «Daß das Soziale meine schwache Seite ist –, ich bin mir  dessen voll bewußt und weiß auch, daß ich mich damit in einem gewissen Widerspruch zu meiner Kunstform selbst, dem Roman befinde, der das Soziale fordert und mit sich bringt. Aber der Reiz – ich drücke es ganz frivol aus – des Individuellen, Metaphysischen ist für mich nun einmal unvergleichlich größer. Sicher, Roman, das heißt Gesellschaftsroman, und ein solcher ist der Zbg. bis zu einem gewissen Grade auch ganz von selbst geworden. Einige Kritik des vorkriegerischen Kapitalismus läuft mit unter. Aber freilich, das ‹Andere›, das Sinngeflecht von Leben und Tod, die Musik, war mir viel, viel wichtiger. Ich bin deutsch … Das  Zolaeske ist schwach in mir, und daß ich auf den 8 Stunden-Tag  hätte kommen müssen, mutet mich fast wie eine Parodie des sozialen Gesichtspunktes an.»13 Der das schreibt, ist strenggenommen immer noch der Autor der «Betrachtungen eines Unpolitischen», der wie unberührt von dem, was die nationale Rechte ihm als «Überläuferei» vorwarf, von Gesinnungswechsel und Hochrufen  auf die Republik, an der Idee einer elementaren, in der deutschen Geistestradition begründeten Politikfremdheit festhält.
Schon diese wenigen Andeutungen machen offenbar, wie irrig im Falle Thomas Manns der bloße Versuch einer genaueren politischen Positionsbestimmung ist. Man verfehlt sein Wesen selbst, die Lust am Vexatorischen, an Schein, Rollentausch und höherem Versteckspiel, sofern man ihn beim Wort nimmt. Sein innerstes Bedürfnis ging durchweg gegen Parteinahme, Tendenz und Engagement, sogar gegen alle Formen öffentlicher Mitmacherei, und noch Mitte der vierziger Jahre notierte er, dergleichen habe für ihn stets «leicht den Charakter des Phantastischen, Traumhaften, Skurrilen» gehabt.14 Alle Gesinnungszugehörigkeiten waren seiner Natur tief zuwider, und wie Hans Castorp wollte er immer der «Herr der Gegensätze» bleiben. Den Streit beispielsweise darüber, ob er dem totalitären Glücksdespotismus Naphtas oder dem Freiheits- und Fortschritts-Belcanto Settembrinis stärker zuneige,  hat er mit ratlosem Achselzucken verfolgt; er gab jeder seiner Figuren die Chance des besseren Arguments und der stärkeren Wirkung, sie waren alle seine Geschöpfe: er war für Tonio Kröger und Hans Hansen, war für Mario, doch für den Zauberer auch.
Als reflektierender Schriftsteller, der wie kaum ein anderer das eigene Werk unablässig interpretiert hat, hat Thomas Mann auch das mit jedem Roman, jeder Erzählung kunstvoll neu errichtete System der gebrochenen Bedeutungen, der angeschlagenen, nie nur einfach ins Recht oder Unrecht gesetzten Figuren zur eigenen Theorie entwickelt. Es handelt sich um nichts anderes als die Thomas Mannsche Ironie. Sie ist weit mehr als bloßes Stilmittel und  literarischer Gestus, sondern rührt unmittelbar an den Grund der  Persönlichkeit selber.
Mit einem beispiellosen methodischen und sprachlichen Erfindungsreichtum hat er sich dieser Ironie in allen denkbaren Formen bedient. Sie taucht ebenso als Untertreibung auf wie in der  absichtsvoll überziehenden Beschreibung von Personen, Vorgängen und Empfindungen; in doppelten Verneinungen, die als Bejahung mit gleichsam stiller Reserve erscheinen, in leitmotivischen Wiederholungen wie beispielsweise Tony Buddenbrooks Formel vom Leben, das sie, weiß Gott keine Gans mehr, kennengelernt habe; in der kühnen Verkoppelung von Widersprüchen, im plötzlichen Tonartenwechsel und was man darüber hinaus noch anführen mag.
Für dieses novellistische Mittel, das eine allezeit überlegene, nie  in die vorbehaltlose Identifikation übergehende Erzählhaltung statuiert, gibt es in jedem Werk des Dichters, auf jeder Seite geradezu, eine Vielzahl von Beispielen. So vermerkt Thomas Mann an hochgestellten, durchaus achtunggebietend eingeführten Personen mit  Vorliebe den einen oder anderen ins Lächerliche weisenden Zug, an den Zarten das Triebhafte oder läßt im «Tod in Venedig» den Boten des Jenseits als komische Figur auftreten. Das Gesicht des «Kleinen Herrn Friedemann», das so jämmerlich «zwischen den Schultern saß», war dennoch «beinahe schön», Herr Settembrini  eine «Mischung von Schäbigkeit und Anmut».15 Von besonderer  Problematik sind, aus der Sicht eines derart distanzbedachten Erzählers, die Situationen emotionaler Gefühlsüberwältigung, und im «Zauberberg» finden sich zwei ingeniöse Beispiele für die Ausweichbewegung, mit deren Hilfe Thomas Mann es vermeidet, selber in die Falle jenes Gefühls zu tappen, in die er seine Geschöpfe  gebracht hat. Denn der Rückzug Hans Castorps in die französische Sprache – beim Liebesbekenntnis gegenüber Clawdia Chauchat – bedeutet nichts anderes als den Versuch, sich noch im Geständnis der Leidenschaft abzusichern, sich nicht preiszugeben, einen Rest von Unverbindlichkeit zu wahren: «Car pour moi», äußert er, «parler français, c’est parler sans parler, en quelque manière – sans responsabilité.»16 Möglicherweise noch sinnfälliger ist  die Szene, in der Hans Castorp vor der Leiche Joachim Ziemßens  steht. Die Schilderung der Gemütsbewegung, die ihn überfällt, wird unvermittelt abgebogen in die Beschreibung des «alkalisch-salzigen Drüsenprodukts», das dem Trauernden über die Wangen läuft. «Er wußte», heißt es dann, wie um die Sache auf die Spitze oder richtiger, von aller Zuspitzung im Gefühl wegzutreiben, «es sei auch etwas Muzin und Eiweiß darin.»17
Noch greifbarer äußert sich der ironische Vorbehalt in der  einfallsreichen Kombination von Adjektiven und Substantiven, die vielfach nicht nur eine dialektische Spannung zwischen den Wörtern herstellt, sondern zu unverhohlen antithetischen Verbindungen führt, in denen sich die gedankliche Substanz nahezu auflöst und die Erkenntnis weniger durch den begrifflichen Zusammenhang selber als durch dessen Suggestion vermittelt wird. In  «Schwere Stunde» ist einmal von der «sehnsüchtigen Feindschaft»  Schillers zu Goethe die Rede; Thomas Mann spricht vom «bleichen, verbrecherischen Heiligenantlitz Dostojewskis», nennt Nietzsche den «trunkenen Migräniker von Sils-Maria» und die Ironie selber schließlich, in einer doppelt gebrochenen Wendung, eine Form «höchster Selbstentäußerung», einhergehend mit «zärtlichster Verachtung».18
Von diesen sprachlichen und erzählerischen Formen, den kunstvollen Ambivalenzen, die alle Konturen aureatisch zerfließen lassen, sie ins Zwielichtig-Ungenaue heben, doch den Verlust an Präzision durch einen hohen Gewinn an Transparenz, Farben und Halbtönen aufwiegen, geht der Blick am Ende zurück auf Thomas Mann selber. Auf seiten der Persönlichkeit ist diese Ironie nichts anderes als ein Versuch der Selbstverheimlichung, die  literarische Figur des «Inkognitos»; sie ist fundamentale Entscheidungs- und Bekenntnisscheu, die sich in die Haltung der Überlegenheit zu retten versucht.
Sie drängte folglich auch nicht nur im Werk hervor, sondern zeigte sich in den Bedürfnissen und Vorlieben ebenso wie in der habituellen Eigenart. Denn die Maskerade offenbart immer die Lust oder Nötigung der ganzen Person zur Verkleidung. Schon das Puppentheater des elterlichen Hauses, für das die Brüder, hinter einer Wand verborgen, in Rollen schlüpften, dramatische Zuspitzungen erfanden, Aktschlüsse erprobten und in alledem, auf noch kindlich spielerische Weise, etwas von Freiheit und Macht des «Herrn der Geschichte» erlebten, brachte diese Neigung zum Versteckspiel zum Vorschein. Mit den gleichen Bewandtnissen hat, auf ganz anderer Ebene, Thomas Manns lebenslange Leidenschaft für die Musik zu tun, die er, sofern dergleichen begründbar  ist, gerade ihrer Vieldeutigkeit, ihres verschwimmenden, kaum  faßbaren Wesens wegen liebte.
Auch seine äußere Erscheinung, der Zug ins Hochgeknöpfte, korrekt Manierliche und fast Beamtenhafte, das auf den Photographien der Zeit erkennbar wird, das Tenue bürgerlicher Reputierlichkeit, das er seinem Auftreten wie seinen Lebensumständen gab, ließe sich als existentielle Form der Ironie deuten. In einer Beobachtung, die soviel Einfühlung wie Selbstkritik enthält, hat Heinrich Mann in der Förmlichkeit des Bruders vor allem das Erbteil des Vaters gesehen; um ein Werk von Dauer hervorzubringen, habe Thomas sich vorgenommen, «pünktlich und genau (zu) sein.  Es gibt kein Genie außerhalb der Geschäftsstunden»19, schrieb  er. Aber hinter allem zeremoniösen Gehabe, das Thomas Mann  herauskehrte, stand, fast überbewußt, das Künstlerische, Ordnungswidrige, die Treulosigkeit gegen jede Konvention und jedes Prinzip: «Man ist als Künstler innerlich immer Abenteurer genug.  Äußerlich soll man sich gut anziehen, zum Teufel, und sich benehmen wie ein anständiger Mensch.»20
Darin unterschied er sich auf unverkennbare Weise von Heinrich, der mondäne Verhältnisse und einen Lebensstil kavaliersmäßiger Bohème liebte, sich in aller Öffentlichkeit mit Frauen umgab, denen ein anrüchiger Lebenswandel nachgesagt wurde, aber zu frei und eigensinnig war, den Konventionen nachzugeben. Während Thomas sich mit einer Mischung aus Unbehagen und Scheu von den «Zigeunern im grünen Wagen» fernhielt, saß Heinrich mitten unter ihnen, ein ungenierter «Artist», ein «Ausreißer» und «Messerschlucker», wie Thomas Mann ihn gelegentlich bezeichnet hat.21 Seine eigene Unabhängigkeit und Ausreißerei ging im Gegensatz dazu ganz nach innen, ins Verborgene, und mit guten Gründen hat man darauf hingewiesen, daß diese Unterschiede auch aus der abweichenden sexuellen Veranlagung der Brüder herrühren mögen.22 Die gleichgeschlechtlichen Neigungen Thomas Manns, verbunden mit einem nervösen, leicht beeinflußbaren Temperament, zwangen ihn, sich eine «bürgerliche Verfassung» zu geben, deren Beengungen er schreibend, durch die Freiheiten der Kunst überwand. Seine Vorliebe für eine Personnage der Gebrochenen, der Versager, Teufelspaktierer und Hochstapler wäre dann eine Art romantischen Ausgleichs, mit dem er sich für den Übertritt ins Bürgerliche schadlos hielt, während Heinrich seine unbürgerlichen Lebensumstände, nach unsicherem Beginn, durch ein Werk kompensierte, das soziales Pathos mit appellhafter Moralität verband, die Figuren im Guten wie im Bösen monumentalisierte und in alledem ein Element von Schulmeisterernst erkennbar werden ließ. Beide schrieben von Sehnsüchten und lebten  schreibend in einer Welt, in der sie mit der anderen, unterdrückten Seite ihres Wesens zu Hause waren.
Daneben gab es weitere Gründe für das Bedürfnis, die eigene Person zu verbergen. Auffällig ist immerhin, daß Thomas Mann, wie sehr er die Ironie auch zum Prinzip erhoben und gefeiert hat, nie ein Wort über die Motive verlor, die in die Persönlichkeit selber zurückreichen. Er hat sie durchweg künstlerisch begründet, vereinzelt auch als Ausdruck zivilisierter Menschlichkeit, als  Zweifel, Bescheidenheit oder Verzicht auf große Gebärden beschrieben. Aber solche Hinweise lösen die Frage nicht, sondern kleiden sie nur in die Form einer Antwort, da hinter allen Kunsttheorien oder -haltungen wiederum ein Bedürfnis steht. Selbst die  inzwischen veröffentlichten Tagebücher, die ein einzigartiges Dokument nie ermüdender Selbstbemusterung sind, wo von zahllosen Alltagsmalaisen, von nervösen Hypochondrien, Verdauungsstörungen und Todesanwandlungen bis hin zu den Auslagen für Schneider, Friseur und Zigarrenhändler die Rede ist, enthalten auf mehreren tausend Seiten kaum eine Andeutung zur Psychologie dieser offenbar elementaren Neigung. Einige Male ist von homoerotischen Anfechtungen die Rede, und wer darin einen Schlüssel  sieht, wird zu einigen Einsichten finden. Im ganzen aber endet der  exzessive Hang zur Selbstpreisgabe dort, wo die Ursache des ironischen Verhältnisses zur Welt aufzudecken wäre. Zugleich bestätigt der distanzlose Ernst, mit dem Thomas Mann die eigene Person betrachtet, die pedantische Gravität, mit der er wohlwollende Dutzendkritiken, Ehrungen oder den Beifall vermerkt, den er auf seinen Vortragstourneen erhält, die allgemeine Einsicht, daß die ironische Existenz zur Selbstironie unfähig ist.
Wenn Ironie ein Zeichen von Schwäche ist, war sie in seinem Fall, sofern man sich ans Belegbare hält, neben den erwähnten Gründen vom weit in die eigene Biographie zurückreichenden Außenseitergefühl verursacht. Schon früh und in überwacher Bewußtheit hat der späte Nachfahre einer hanseatischen Kaufmannsfamilie empfunden, daß deren robuste Tugenden in ihm zu Ende  gingen. Und wem die Figur des Hanno, des «kleinen Verfallsprinzen», wie Thomas Mann ihn nicht ohne narzißtische Zärtlichkeit genannt hat, allzu literarisch umgesetzt erscheint, kann in Peter de Mendelssohns Biographie nachlesen, wie der Schüler der Lübecker Gelehrtenschule Katharineum, fremd, blaß und hochmütig, der Welt gegenübertrat. Wenn der Hauptpastor Ranke von  St. Marien, schon bald nach dem Tod des Senators, die rasch in  der Stadt umlaufende Bemerkung von der «verrotteten Familie»  machte23, so bezog sich das zwar vorab auf einige Vorfälle der  vergangenen Jahre, die in den «Buddenbrooks» mit den Namen  Christians oder auch Hugo Weinschenks verknüpft sind. Aber gemeint waren sicherlich auch die beiden Söhne des Verstorbenen, die, teilnahmslos und blasiert, in «träumerischer Renitenz», die Kaufmannswelt verachteten, der sie entstammten.
Auch wenn man nur wenig über die Wirkung jener Skandalgeschichten und des boshaften Hirtenworts auf den jungen Thomas Mann weiß, ist doch ziemlich sicher, daß sie die Gefühle des Ressentiments gegen die Welt noch verstärkten und sich mit dem  Bewußtsein leidender Verfeinerung, mit undeutlichen Schuldgefühlen und dunklen Kompensationswünschen zu der Vorstellung verbanden, zu etwas Besonderem, Unerhörtem ausersehen zu sein: dies alles aber in der Sorge, es vor den Menschen und ihrem Hohn geheimzuhalten.
Nur durch die Kunst, so viel erfaßte er, sofern man den frühen Zeugnissen, vor allem der Erzählung «Der Bajazzo» folgt, auf deren autobiographische Wahrheit Thomas Mann selber hingewiesen hat, konnte er sich dem Leben entziehen und gleichzeitig  an ihm teilhaben. «Wie, wenn ich in der Tat ein Künstler wäre?», fragt die Titelfigur, ein von Selbstzweifeln erfüllter, vor der Welt hilflos und lächerlich wirkender junger Mann. In den sich überstürzenden Worten, mit denen er sein Verhältnis zu den Menschen kennzeichnet, klingt der ganze Außenseiterkomplex des  Autors nach: «Ausgeschlossen, unbeachtet, unberechtigt, fremd, hors ligne, deklassiert, Paria, erbärmlich vor mir selbst.»24 Aber indem er alles in Darstellung verwandelte, konnte er die verworrenen Gefühle zu gegliederten Satzperioden formen, die Ängste und  Melancholien in Wortgehäuse sperren oder in erfundene Figuren  verlegen. Im Kunstwerk bot sich die Möglichkeit, allen Meinungszwängen zu entgehen, indem er Behauptung und Widerspruch im Antagonismus erzählend eingeführter Gegenspieler zur Sprache brachte, hinter denen er sich ebenso offenbarte wie verbarg. «Es hilft nichts: man muß leben», sagt der Ich-Erzähler der Novelle.  Aber das Leben und die Offenbarungseide, die es dem einzelnen  abverlangte, wurden erträglicher durch die Möglichkeit, ihm ironisch auszuweichen.
Die literarischen Anfänge Thomas Manns standen ganz im Zeichen der deutsch-romantischen Tradition, die zahlreichen Erinnerungsstücke, die davon handeln, rufen stets aufs neue die Namen Schopenhauer, Wagner, Nietzsche herauf und verknüpfen sie variantenreich mit Begriffen wie Musik, Tiefe, Todesstimmung: dies ist, hat er so oder ähnlich wiederholt bekannt, «doch eigentlich die Heimat meiner Seele».25 Von daher ebenso wie aus weiter zurückliegenden, dem deutschen Idealismus entstammenden Quellen kam die schroffe, von der eigenen Lebenserfahrung schon früh bestätigte Trennung von Geist und Leben, kamen schließlich die unentwegt beschworenen, auf die Höhe eines Kardinalkonflikts getriebenen Antinomien von Literatur und Wirklichkeit, von Kunst und Politik. Der Vorrang im Verhältnis zwischen dem einen und dem anderen war unstreitig: die erfundene Welt überragte unendlich das Schattenreich der Realität, die fiktive Wirklichkeit war existenter als jene, die sich vorurteilsvollerweise für wirklich hielt.
Die gleiche Vorstellung erhob den Künstler selber hoch über alle  Realität; er stand über den Machtkämpfen, den verächtlichen Balgereien der Interessen und demonstrierte in Person und Haltung die einzig wahrhaft unabhängige Instanz. Gerade sein gesellschaftliches Desinteresse, sein Abstand zur Wirklichkeit, bezeugte seinen Rang: ein Asozialer mit grandios weltfremden Zügen, dessen Asozialität freilich nicht genialischer Exzeß und antibürgerlicher Koller war, sondern rigoroser Lebensverzicht – Nietzsches «Pathos der Distanz» war der Schlüsselbegriff für diese ungemein hochstilisierte, ins Entsagungsvolle, Asketische, auch undeutlich Heroische ausgeweitete Künstleridee. Im «Tonio Kröger», der nichts anderes als die erzählerische Umsetzung dieses Konfliktes ist, sagt die Titelfigur: «Es ist nötig, daß man irgend etwas Außermenschliches und Unmenschliches sei, daß man zum Menschlichen in einem seltsam fernen und unbeteiligten Verhältnis stehe, um imstande und überhaupt versucht zu sein, es zu spielen, damit zu spielen, es wirksam und geschmackvoll darzustellen. Die Begabung für Stil, Form und Ausdruck setzt bereits dies kühle und wählerische Verhältnis zum Menschlichen, ja eine gewisse menschliche Verarmung und Verödung voraus. Denn das gesunde und starke Gefühl, dabei bleibt es, hat keinen Geschmack. Es ist aus mit dem Künstler, sobald er Mensch wird und zu empfinden beginnt.»26
Was immer aus diesen knapp resümierenden Bemerkungen über den philosophisch-literarischen Ideenhintergrund im Werk Thomas Manns hervorgehen mag: es leuchtet ein, daß solche Auffassungen einen Abstand zu Szenerie und Figuren herstellen, der die Umrisse der wirklichen Welt nahezu zerrinnen läßt. Nicht zufällig greift denn auch das Werk so häufig ins Mythische, ins Märchen- oder auch Legendenhafte aus, überall ist Zauberberg, hoch über einem entschwindenden Flachland. Das Gesellschaftliche, die Herkunft, der soziale Status einer Figur oder ihre Überzeugungen sind denn auch selten mehr als eine Farbe psychologischer Grundierung und bedeuten etwa ebensoviel wie irgendeine  körperliche Mißbildung, ein tic nerveux, eine Absonderlichkeit  in Kleidung oder Gebaren. Und wenn jene Ironie, die, nach allen Seiten hin, mit souveränem Gleichmut auf übereinstimmenden Abstand achtete, überhaupt Abneigungen oder Sympathien  durchschimmern läßt, so gilt das eine den Erfolgreichen, Gesunden, die aus dem Blickwinkel des Autors immer zugleich auch die Gewöhnlichen sind, weil Vitalität eine Erscheinungsform des Trivialen ist: in Alois Permaneder, dem mit derbem Urlaut in die verdünnte Lübecker Luft einbrechenden Exoten aus dem Bayerischen, oder in Herrn Klöterjahn aus der Novelle «Tristan» hat  Thomas Mann die Irritation durch die lebensstrotzende Strammheit, das Animalische in bourgeoiser Verkleidung, nicht ohne karikaturenhafte Schnörkel, in literarische Figuren übertragen.
Das andere aber, nämlich mitfühlendes, aus psychologischer  Verwandtschaft inspiriertes Interesse gilt in diesem Werk ausschließlich den déracinés, den vergeistigten décadents: den Hannos, Aschenbachs, Tonio Krögers oder Hans Castorps, den pathologischen Sonderfällen der am Leben selbst Erkrankten oder  sich ins Leben Zurücksehnenden bis hin zu den «aristokratischen  Monstren». Sie alle sind, wie sie in diesem Erzählwerk auftreten, durchweg Vereinzelte, vom Leiden bedrohte und erhöhte Menschen, es gibt keine Klassen, keine Gesellschaft, überhaupt keine  überpersönlichen Zugehörigkeiten, sondern nur Ferne, Fremdheit, Ausgeschlossensein; folglich auch keine Politik. In einem Brief an seinen Bruder Heinrich hat Thomas Mann, kurz vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs, seine Unfähigkeit bekannt, sich «geistig und politisch eigentlich zu orientieren, wie Du es gekonnt hast». Fortschritt, Menschenrechte, Freiheit, überhaupt das gesamte politische Faszinationsvokabular der Zeit, bleibt in seinem Werk ohne Echo. «Mein ganzes Interesse», bekannte er, «galt immer dem Verfall, und das ist es wohl eigentlich, was mich hindert, mich für den Fortschritt zu interessieren.» In einem anderen Brief, wiederum, an Heinrich, heißt es noch bündiger: «Für politische Freiheit habe ich gar kein Interesse.»27
Doch die Umstände, insbesondere der Ausbruch des Ersten Weltkriegs, stellten dieses System ästhetisierender Wirklichkeitsverachtung in Frage, und der rückschauende Betrachter sieht sich, angesichts der Werke und privaten Zeugnisse jener Phase, einem Drama der Selbstentfremdung gegenüber: Thomas Mann selber hat davon gesprochen, daß er damals in die Krise seines Lebens geraten sei.28 Aber wie er sich, in einer doppelten Bewegung, dem Anspruch der Politik entzog und ihm gleichzeitig entsprach, wie er auswich und sich stellte, offenbart aufs nachdrücklichste, daß Ironie für ihn nicht nur ein Stilmittel und unnachahmlich verwendeter Kunstgriff war, sondern virtuos gehandhabte Lebensmaxime.
Im Anschluß an zwei kürzere, bald nach Beginn des Krieges  veröffentlichte Arbeiten, den «Gedanken zum Kriege» sowie  dem Essay «Friedrich und die große Koalition», begann Thomas Mann mit der Niederschrift der «Betrachtungen eines Unpolitischen». Halb politisierendes Gedankenstück, halb autobiographische Selbsterforschung, kehrte es die bis dahin bezeugte  politische Gleichgültigkeit in einen aggressiv vertretenen Anspruch auf Freiheit von aller Politik um und fügte den vertrauten Antithesen von Geist und Leben oder Tod und Schönheit die in wortreichen Paraphrasen variierten Gegensätze von Kultur und Zivilisation, Radikalismus und Kunst sowie schließlich, alles ins Prinzipielle steigernd, von deutschem Wesen und Politik hinzu: sie, die Politik, sei dem deutschen Charakter «fremd und giftig», heißt es beispielsweise, und in den deutschen Bildungsbegriff sei das politische Element bezeichnenderweise nicht eingegangen. In den polemisch gegen den Westen, gegen Aufklärung, Fortschritt, Demokratie oder Menschenrechte, alle diese «generösen Zauber- und Schwindelworte»,29 gerichteten Passagen wurden nicht nur die Abschiedsängste einer bedrohten Lebensform vernehmbar, sondern auch, angesichts der alliierten Kriegspropaganda, etwas von dem fassungslosen Staunen, mit dem das deutsche Bürgertum seine hochmütige Abstinenz von der Politik als barbarische Rückständigkeit, als Ohnmacht und Untertanengesinnung herabgesetzt sah.
Die Attacken Thomas Manns erhielten die besonders grelle Farbe durch die erbitterte Auseinandersetzung mit seinem Bruder Heinrich, die zu eben jener Zeit auf den Höhepunkt kam. Die Spannungen hatten bald nach dem Erscheinen der «Buddenbrooks» eingesetzt und waren ursprünglich in brüderlicher Rivalität, im unterschiedlichen Erfolg, aber auch im entgegengesetzten Temperament begründet. Am frühen Briefwechsel der Brüder kann man verfolgen, wie dieser persönliche Gegensatz alsbald zu prinzipiellen Positionen umgeformt wird. Im zunehmend gesteigerten Abgrenzungsbedürfnis definierte Thomas Mann sich als «ethischer Individualist», als Vertreter eines protestantisch-romantischen Deutschtums, der sich der Literatur und ihrem Anspruch wie unter ein Joch beugte, immer Schwere Stunde, eine Sache von Mühsal und Selbstzweifel, der Disziplin und geduldigen Ausdauer, die alle Künstleremphase, alles Inspirationsfieber am Ende benötigten, damit das Werk zustande komme: Tag für Tag zum festgesetzten Zeitpunkt, unabhängig von Stimmung oder Eingebung, vor dem leeren Blatt Papier, um, wie er einmal geäußert hat, jene ein oder anderthalb Seiten voranzukommen, die schließlich heraussprangen, immer «am Rande der Erschöpfung».
Vom Gesellschaftlichen als Streitpunkt war in der Auseinandersetzung mit Heinrich anfangs verblüffenderweise kaum die Rede, viel eher schienen die Positionen geradezu vertauscht, und noch in einem Brief von Anfang 1905 äußerte Thomas Mann dem Bruder gegenüber, nicht ohne einen irritierten Unterton, er scheine «Irrungen und innere Niederlagen überhaupt nicht zu kennen» und nur noch Künstler, Ästhet zu sein, «während ein Dichter, Gott helfe mir, mehr zu sein hat, als bloß ein Künstler».30 Erst kurze Zeit später, mit dem «Professor Unrat», machte Heinrich seine abrupte Wendung öffentlich. In ebenfalls zunehmend sich verschärfenden Absetzbewegungen kehrte er von nun an den politischen Moralisten heraus, der mitleidend und parteinehmend die  Literatur als gleichsam operatives Mittel zur Weltverbesserung betrachtete. Der Gegensatz schien exemplarisch. «Du verachtest zuviel, es wird Dir schaden», wandte Heinrich sich, über eine seiner Romanfiguren, an den Bruder: «ich hasse lieber.»31
In aller Schärfe war der Zwist dann im Verlauf des Jahres 1915  entbrannt, als Heinrich Mann die Veröffentlichung seines Bruders über «Friedrich und die große Koalition» mit einem umfangreichen Essay über Émile Zola beantwortete, einem Stück  berechnend verdeckter Polemik gegen die «Wortführer und Anwälte des Rückfalls», dessen Lektüre Thomas Mann, wie er später schrieb, «für Wochen krank machte».32 Wie sehr der Gegensatz auch ideologisiert und auf die Forderung hochgetrieben war, Literatur und Politik müßten sich versöhnen und durchdringen oder  beide würden entarten, schlug doch die brüderliche Eifersucht immer wieder durch. Niemand anderes als Thomas konnte gemeint sein, wenn es hieß: «Durch Streberei Nationaldichter werden für ein halbes Menschenalter, wenn der Atem so lange aushält; unbedingt aber mitrennen, immer anfeuernd, vor Hochgefühl von Sinnen, verantwortungslos für die heranwachsende Katastrophe, und  übrigens unwissend über sie wie der Letzte!»33
Obwohl Thomas Mann die Arbeit an den «Betrachtungen»  schon Monate zuvor begonnen hatte, stellte der Essay unversehens ein anschauliches Feindbild vor ihm auf, an dem er die eigene Position erst eigentlich entwickeln und ins Grundsätzliche  ausbauen konnte. Die Figur des «Civilisationsliteraten», der er, ohne den Namen Heinrichs je zu nennen, ein eigenes, invektivenreiches Kapitel des Buches gewidmet hat, ist nichts anderes als die ins Riesenhafte, Weltverschwörerische aufgeblähte Person des  Bruders: der «Humanitätskomödiant», der «Unzucht mit der Tugend» treibt, während er mit advokatorischer Plattheit, die eine Hand beteuernd aufs Herz gelegt, mit der anderen Rousseaus «Contrat social» schwenkend, von Freiheit, Gleichheit und Fortschritt schwadroniert: «Den Hals in Pelz geschmiegt», schrieb  er, auf Heinrichs luxuriöse Bedürfnisse deutend, «steht man, umstarrt von den Linsen der Kinematographen, und singt vom ‹Geist›.»
Demgegenüber erhob Thomas Mann selber, mit immer neuen Einfällen, Zitaten und Verweisen die These verschärfend, seine Entscheidungsschwäche geradezu zur Voraussetzung der künstlerischen Existenz: der wirkliche Künstler, entschied er, stehe immer zwischen den Fronten; er verachte, wie jedes geistige Wesen überhaupt, jenes Rechthabenwollen, das zur Voraussetzung des politischen Menschen gehöre, der eben deshalb tief widergeistig sei; der Künstler sei die Unzuverlässigkeit in Person, ein «Roué des Potentiellen», der mit allen, gerade auch den verbotenen Möglichkeiten, sein Spiel treibe, und zur Kunst sich in dem Maße fähig zeige, in dem er gesinnungslos ist. «Was mich empört», schrieb Thomas Mann damals an Ernst Bertram, «was mich anwidert, ist die gefestigte Tugend, die doktrinäre, selbstgerechte und tyrannische Hartstirnigkeit des Civilisationsliteraten, der … verkündigt, daß jedes Talent verkümmern müsse, das sich nicht der Demokratie verschwört. Dann will ich lieber in Freiheit und Melancholie  verdorren, als durch politische Borniertheiten blühen und selig  werden.»34
Es liegt auf der Hand, daß die «Betrachtungen eines Unpolitischen», ihrem Charakter als Streit- und Verteidigungsschrift entsprechend, weder Selbstzweifel noch ironische Gebrochenheit vertrugen. Schon die Form des essayistischen Plädoyers erlaubte es, selbst der Theorie vom Künstlerverrat zum Trotz, Gesinnung zu demonstrieren, ein entschiedenes, alle spielerische Zweideutigkeit meidendes Bekenntnis abzulegen, und in der Tat wurde das  Buch auch weithin so verstanden. In Wahrheit aber ist es, verliert  man angesichts der ungewohnt verschärften Tonlage die Argumentation des Autors nicht aus dem Blick, wiederum ein Werk der Skepsis, des Argwohns gegen die eigene Sache, ein Buch, wie  Thomas Mann selber gesagt hat, «ohne den Gedanken an endgültige Festlegung».
Schon die lauttönende Verteidigung des deutschen Obrigkeitsstaates sowie des Rechts auf Politikenthaltung war, wie er wohl wußte, selber ein Schritt in die Politik und sogar ins Zivilisationsliteratentum. Schwerer aber wog die Überzeugung, daß «ein Volkskrieg wie dieser unweigerlich, unbedingt und sogar unabhängig von seinem Ausgange die Demokratie bringen müsse».35 Das aber konnte nichts anderes heißen als die Politisierung Deutschlands und damit zugleich das Ende dessen, was er als «deutsch» verstanden und sich zu eigen gemacht hatte, bevor er es jetzt erregt in Schutz zu nehmen begann, eine Welt apolitischer, selbstversunkener Innerlichkeit, die Welt Joseph Eichendorffs: nämlich «Traum, Musik, Gehenlassen, ziehender Posthornklang, Fernweh, Heimweh, Leuchtkugelfall auf nächtlichen Park»36, kurz, eine hochromantische, idyllisch ausgeschmückte Idee. Daß sie nur wenig mit der Wirklichkeit, dem dröhnend sich industrialisierenden, ehrgeizig ausgreifenden Deutschland der Wilhelminischen Ära gemein hatte, tat der Idee selber keinen Abbruch. Der entscheidende Gedanke war vielmehr, daß es damit ein Ende habe, auch ein Ende haben müsse, wenn Deutschland überhaupt als Staat existieren und unter Staaten sich behaupten wolle. Wie mühsam diese Essenz aus dem regellosen, von Willkür und Wortreichtum geprägten 600-Seiten-Essay durch allen polemischen Vordergrundlärm hindurch auch herauszupräparieren sein mag, er bleibt der Abgesang auf das bürgerliche Deutschland, les adieux du siècle, und nicht zu Unrecht hat Thomas Mann auch von den «Betrachtungen» gesagt, sie seien ein Parallelwerk zu den «Buddenbrooks»: dort die Geschichte vom Verfall einer Familie, hier der Kunstessay, der, schon halbwegs vom anderen Ufer aus, nicht ohne innere Bewegung, den Untergang einer nationalen Eigenart beschreibt.
Im ersten Band der privaten Tagebücher Thomas Manns findet  sich, etwa aus der Zeit des Erscheinens der «Betrachtungen», eine Eintragung, die den Zwiespalt des Buches, der von nun an auch zum Zwiespalt seines Lebens werden sollte, aufs kürzeste formuliert: Es sei, heißt es da, in einem Gespräch die Rede davon gewesen, «Deutschland zu modernisieren, zu demokratisieren, mit dem alten, dem romantischen, dem kaiserlichen Deutschland aufzuräumen», doch habe man gleichzeitig auch von den «Qualen» gesprochen, die dieser Prozeß bereiten werde, weil das «Alte mit dem Deutschtum selbst vielleicht zu tief identisch ist».37
Um diesen Widerspruch und seine Auflösung geht es in den folgenden Jahren immer wieder. Gerade die frühen Tagebücher fallen ein ums andere Mal in eine Haltung gereizter Politikverachtung zurück; «Deutschland will die Politik los sein – das wenigstens will es denn doch haben von seinem weltpolitischen Zusammenbruch», heißt es Ende 1918.38 Eindrucksvoller als vielfach sonst, erhält man auf diesen Seiten einen Begriff von dem tiefsitzenden antiwestlichen und antidemokratischen Affekt des deutschen Bürgertums, das sich nun, am Ende des Krieges, durch Druck und uneingelöste Versprechungen in die demokratische Zivilisation der Völker wie in einen Hinterhalt gelockt sah. «Erregung und Grauen», notiert Thomas Mann, er spricht von den «pharisäischen Greueln» des selbstgerechten Westens, nennt die Demokratie den «Riesen-Gemeinheits-Betrieb der Neuzeit», die Presse der Siegermächte «die losgelassene Bestie der Demokratie»  und empört sich im Sommer 1919, angesichts der Verhandlungen in Versailles, über «die Affenkomödie des Friedens».
Zugleich offenbart sich auf diesen Seiten auch, ansatzweise zumindest, der tiefere Grund seiner bis in die letzten Lebensjahre zu wiederholten Malen, wie zögernd auch immer geäußerten Sympathie mit dem Kommunismus: das durchschlagende Motiv war und bleibt der schwer überwindbare Soupçon gegen den «Entente-Demokratismus»,39 der ihm, in Abwandlung einer berühmten späteren Formel, die «Seele» Deutschlands zu gefährden  schien, während der Kommunismus «nur» seine Freiheit bedrohte. Der Westen war platt, hedonistisch, bourgeois, mit einem Wort: politisch, während seine Vorstellung vom Kommunismus weitgehend mit dem Bild zusammenfiel, das er sich in der Beschäftigung mit der Literatur des Landes von Rußland zurechtgemacht hatte, dem tiefen und tragischen. Doch als in München die Räterepublik errichtet wird, kommt es zu raschen Enttäuschungen. Unverhohlen mokiert er sich im Mai 1919 über den Faschingscharakter dieser Revolution, die «wüste Narrenwirtschaft … von bodenständiger ‹Gemütlichkeit› und kolonialem Literatur-Radikalismus», und bezeichnet den Bolschewismus, im Blick auf Rußland, als «die schrecklichste Kulturkatastrophe, die der Welt je gedroht hat, die Völkerwanderung von unten» mit der «Kirgisen-Idee des Rasierern und Vernichtens». Die Situation ohne Alternative, die getäuschte Erwartung nach beiden Seiten, hält eine der letzten Eintragungen des Tagebuchs fest: «Wie aber hat die ‹Revolution›, haben Politik, Programm und ‹entschlossene Menschenliebe› abgewirtschaftet.»40
Schon rund zehn Monate später hielt der Dichter in Berlin, Erstaunen und Irritation auslösend, die Rede «Von deutscher Republik». Der äußere Anstoß dazu kam offenbar von den radikalen Umtrieben, den Attentaten auf republikanische Politiker mitsamt  dem sich ausbreitenden Gefühl der Gefahr von rechts, das wiederum die Linke zu militanten Gegenaktionen herausforderte, während die ohnmächtige, von den Siegermächten anhaltend diskreditierte und bedrängte Republik zusehends an Glaubwürdigkeit und Anhang verlor. Er sei «ein Mensch des Gleichgewichts», hat Thomas Mann von sich gesagt, was zugleich auch heißt, einer  des Widerspruchs zur Zeittendenz, und sein erasmisches, auf Vermittlung und Ausgleich bedachtes Temperament hat ihn immer wieder gerade an die Seite der gefährdeten Sache gebracht.
Aber ganz ausreichend ist diese Deutung seiner «Bekehrung»41 vermutlich nicht. Etwas anderes mag hinzugekommen sein.  Schon in den erwähnten Tagebuchnotizen meldet sich, zwischen  allem Hohn auf die Politik, die nicht zuletzt vom eigenen Erfolg  getragene Einsicht, daß er, Thomas Mann, jener ausschließlich privaten Sphäre, in der die politischen Auffassungen nur persönliche Bedeutung haben, längst entwachsen und mehr als jeder andere, Gerhart Hauptmann vielleicht ausgenommen, zum Repräsentanten berufen sei. Die Geschichte aber hatte diesen Anspruch  in einer ihm absurd erscheinenden Weise umgekehrt. Denn unversehens, mit der Revolution und dem Übergang zur Republik, hatte Heinrich, der so lange und echolos der literarische Anwalt des Neuen gewesen war, ihn vom vorderen Platz verdrängt, der  überwältigende Erfolg des «Untertan» und, davon mitgezogen, des «Professor Unrat», hatte das Gewicht des Bruders noch vermehrt, so daß Thomas plötzlich den Älteren wieder in dessen Erstgeburtsrecht eingesetzt sah. Es ist nicht auszuschließen, daß  die unvermittelte Wendung zur Republik von dem Ehrgeiz herrührt oder doch befördert war, auch nach außen hin wieder an jene Stelle zu gelangen, die ihm einige Jahre lang unbestritten und nun dem «Bruder zur Linken» zugefallen war.
Eine ernste Erkrankung Heinrichs verschaffte Thomas Mann die Gelegenheit, dem Bruder endlich doch die von ihm selber mehrfach ausgeschlagene Versöhnung anzubieten. In einem Brief schrieb er ihm: «Es waren schwere Tage, die hinter uns liegen, aber nun sind wir über den Berg und werden besser gehen, – zusammen, wenn Dir’s ums Herz ist, wie mir.»42 Während Heinrich überschwenglich einstimmte und ihm ausrichten ließ, sie wollten sich «nun – Meinungen hin und her – nie wieder verlieren», machte Thomas sich jedoch «keine Illusionen über die Zartheit und Schwierigkeit des neu belebten Verhältnisses», wie er wenige Tage später an Ernst Bertram berichtete: «Ein modus vivendi menschlich-anständiger Art wird alles sein, worauf es hinauslaufen kann. Eigentliche Freundschaft ist kaum denkbar. Die Denkmale unseres Zwistes bestehen fort … Das Herz will sich mir umkehren, wenn ich höre, daß er (Heinrich) nach dem Lesen einiger  Sätze im ‹Berliner Tageblatt›, in denen ich von Solchen sprach, die Gottesliebe verkünden und ihren Bruder hassen, sich hingesetzt und geweint habe.»43
Die wiederhergestellte Verbindung hat Thomas Mann die Wendung zur Republik sicherlich erleichtert, ob nun Repräsentationsehrgeiz oder die Neigung zur gewollt gegensteuernden, die eigene Vorstellungswelt entschlossen verleugnenden Parteinahme das stärkere Motiv bildete. Kein Zufall war aber offenbar, daß er den 60. Geburtstag Gerhart Hauptmanns zum Anlaß nahm, die Öffentlichkeit mit seiner politischen Wandlung bekannt zu machen, der eine Repräsentant neben dem anderen, beide in Anwesenheit  des Reichspräsidenten, gefeiert von Ministern und Würdenträgern in einer Festversammlung großen Stils. Die Vermutung, daß Thomas Mann nicht aus innerster Überzeugung sprach, sondern sich erst selbst zu dieser Huldigung hatte überreden müssen, wird auch von dem gekünstelten Schwung des Redetextes, seinem juvenilen Adeptenton gestützt: fast jeder Satz offenbart nicht nur  die Mühen der Selbstverleugnung, sondern auch die Distanz zwischen dem Autor und seinem Gegenstand. Zwar gilt die Rede als Thomas Manns bedeutendstes Bekenntnis zur Republik. Aber diese Kombinationen aus Walt Whitman, Novalis und «Vater Ebert», aus Romantik und Humanität, Lust und Menschenbrust, sind weit eher Lyrik als Gedanke, eher Reim als Argument, und  durchweg werden in dieser, wie in den weiteren, ähnlich gestimmten Reden aus späterer Zeit, die politischen Begriffe mit einer so souveränen Eigenmacht gehandhabt, daß den Zuhörern damit gewiß nicht mehr gesagt war, als daß hier einer guten, wenn auch  weltfremden Willens war.
Dabei eigentlich blieb es immer. Stets aufs neue sieht man sich einem verwirrenden, vom subjektiven Belieben bestimmten Vokabular gegenüber, das Liberalismus, Konservatismus, Sozialismus und  gelegentlich auch Kommunismus zu wilden Augenblicksehen zusammenführt: es ist und bleibt «Literatur» in einer dem Autor unvertrauten Sphäre. Aller Selbstbekehrungswille hob den Abstand zur Politik nicht auf. Immer bewegte er sich mit etwas linkischem  Feinsinn am Rande des Getümmels, das heftige Fähnchenschwenken täuschte nicht darüber hinweg: er blieb der Betrachter, der noch im entschiedensten politischen Bekenntnis offenbarte, wie unpolitisch er war. Und es ist schwer vorstellbar, daß die später, während der Endphase der Republik, sich häufenden öffentlichen  Auftritte, die immer dringlicher vorgetragenen Mahnungen zu Vernunft und Menschlichkeit, eine spürbare Resonanz in dem bürgerkriegsähnlich entzweiten, von Privatarmeen und laut lärmenden Demagogen widerhallenden Deutschland gehabt haben können.
Er habe versucht, hat Thomas Mann später, im Blick auf die Rede von 1922, gesagt, der Demokratie in Deutschland «einen Schimmer von Heimatlichkeit zu verleihen».44 Seine eigene Heimat wurde sie deshalb aber nicht. Gewiß wäre die Behauptung  falsch, er habe sich aus dem Bedürfnis nach Anpassung und Repräsentanz lediglich demokratisch aufgeführt und folglich die Öffentlichkeit getäuscht. Aber in seiner republikanischen Rhetorik blieb, wie er schon von den «Betrachtungen» gesagt hatte, ebenfalls ein  Rest von Rolle, Advokatentum und Spiel, ein Rest von Vorbehalt, und mit nur geringer Übertreibung ließe sich behaupten, er habe, sooft er ans Rednerpult trat, den Part einer seiner literarischen  Figuren übernommen, während er in Wahrheit unentschieden irgendwo im Spannungsfeld zwischen ihr und ihren Gegenspielern verharrte. Man kann, was damit gemeint ist, am anschaulichsten durch einen Hinweis auf den in jenen Jahren entstandenen «Zauberberg» verdeutlichen, der im Grunde nichts anderes ist als die  epische Umsetzung eben dieses Zwiespalts: in seinen politischen  Äußerungen, die sich unmittelbar an die Öffentlichkeit richteten, trat Thomas Mann als ein naher Verwandter Settembrinis auf, während er im Innersten ein Hans Castorp mit undeutlichen Schwächen auch für Naphta blieb.
Denn so viele Deutungsmöglichkeiten «Der Zauberberg» auch  zuläßt: auf den Kern reduziert ist er die Parabel eines Menschen, der sich dem leidenschaftlichen Disput zwischen den beiden beherrschenden Ideologien der Zeit aussetzt, um in einer Art von Experiment mit sich selbst herauszufinden, welche Seite am Ende überlegen sei. Verkörpert werden die beiden Positionen in Herrn Settembrini, dem Wortführer bürgerlich-aufgeklärter, liberaler Humanität, und in seinem Gegenspieler Naphta, dem Anwalt eines theokratischen, dogmengläubigen Totalitarismus, der die Welt vermittels Gewalt zum Heil einer «staats- und klassenlosen Gotteskindschaft» führen will. Ihre Spannung und eigentümliche Intensität bezieht die in ausgedehnten Dialogen dargestellte Auseinandersetzung eben aus der Figur des von beiden Seiten pädagogisch umworbenen Hans Castorp. Interessiert verfolgt er den Abtausch der Argumente, neigt situationsweise auch der einen oder anderen Seite zu, verharrt zuletzt aber, als «verschlagener Junge», unschlüssig und mit der bloßen «Neugier eines Bildungsreisenden» auf seiner «ironischen», man kann auch sagen: unpolitischen Position.
Daran ändert sich auch nichts durch das Dazwischentreten des  wunderlich-großartigen Mynheer Peeperkorn, vor dessen majestätisch stammelnder Persönlichkeit aller Ideologenstreit ins Blasse, Künstlich-Erregte zurückfällt, während Hans Castorp sich unversehens einer dritten Möglichkeit, jenseits aller theoretischen Weltverbesserungskonzepte, gegenübersieht: der Suggestion des großen Mannes. Settembrini begreift schon frühzeitig Castorps zögernde, vor aller Entscheidung und Parteinahme zurückweichende Haltung. «Sie wollen sagen», hält er ihm einmal entgegen, «daß Sie es so ernst nicht gemeint haben, daß die von Ihnen vertretenen Anschauungen nicht ohne weiteres die Ihren sind, sondern  daß Sie gleichsam nur eine der möglichen und in der Luft schwebenden Anschauungen aufgriffen, um sich unverantwortlicherweise einmal darin zu versuchen.» Castorp wiederum relativiert Settembrinis Auffassungen mit der Bemerkung, dieser sei «nur  ein Vertreter – von Dingen und Mächten, die hörenswert waren, aber nicht allein, nicht unbedingt».45
Thomas Mann hat sich, in den zahlreichen kommentierenden Bemerkungen zum «Zauberberg», in keiner dieser Gestalten ganz erkennen wollen; nicht in Naphta, vor dessen «boshaftem Dunkelmännertum» ihm graue46, wie er einmal schrieb, obwohl hinzuzufügen wäre, daß dessen Position, partienweise jedenfalls, die ins Radikale ausgezogene Linie der «Betrachtungen» wiedergibt; aber auch nicht in dem eifernden Weltbeglücker Settembrini, der sich in seiner unversiegend sprudelnden Eloquenz unverdrossen selbst bloßstellt und exemplarisch offenbart, wie leicht die Formeln von Völkerfrieden, Freiheit und Humanität ihren entschlossensten Anwälten von den Lippen kommen. Für seine «Komik», meinte Thomas Mann, habe er immer «entschieden Sinn» gehabt;  es war noch einmal Heinrich, aber nun zur Romanfigur geworden, die Sympathie, auch Einverständnis verdiente und in der die einstige Gegnerschaft in Literatur aufgehoben und verwandelt war. «Am ehesten möchte ich mich noch mit Hans Castorp identifizieren», hat Thomas Mann in einem Interview, bald nach Erscheinen des Romans, auf eine entsprechende Frage wie beiläufig erklärt und anschließend, nicht ohne auffällige Eile, das Thema gewechselt.47 Denn Hans Castorp war nichts anderes als die zur Romanfigur verdichtete Erscheinungsform des unpolitischen Betrachters, die Personifizierung seiner ureigensten, um der politischen Vernunft willen öffentlich zwar verleugneten, doch niemals aufgegebenen Wahrheit von einem «Menschentum … von dem es sich in Deutschland vielleicht noch immer am besten träumen läßt, (und) das weder Liberalismus noch Faszismus und Bolschewismus ist».48
Die Absicht, sich aus den Kämpfen der Zeit herauszuhalten und, bis zur Mißdeutbarkeit, einen Standort zwischen den Fronten zu behaupten, ist sicherlich auch für seine fast vier Jahre lang durchgehaltene Weigerung mitbestimmend gewesen, sich vom Exil aus  öffentlich gegen das Dritte Reich zu erklären. Er selbst hat dieses Verhalten, das im Kreise der Emigranten soviel Unverständnis wie Anstoß erregte, mehrfach mit der Rücksicht auf seine Leser in Deutschland begründet. Die Vorwürfe, denen er sich gegenübersah, ließen jedoch sämtlich außer acht, daß er, der Ideologe des  Vorbehalts, trotz aller tiefeingewurzelten Scheu vor Gesinnungsgeständnissen und seiner nie überwundenen Aversion gegen die Politik, der einzige deutsche Schriftsteller von Rang war, der sich immer wieder nachdrücklich zu der dahinkrankenden und bedrohten Republik bekannt hat. Weder der pompös schweigende Gerhart Hauptmann noch all die Döblin, Feuchtwanger und Wassermann oder die später so redselig klagenden Linken von Anna Seghers bis Bertolt Brecht haben jener Republik, die schon in Furcht und Elend überging, mehr als ihre Gleichgültigkeit oder ihren Zynismus gegeben, und jedenfalls hat keiner ihr den Beistand gewährt, den ihr der Unpolitischste von allen geleistet hat.
Mit dem berühmten Neujahrsbrief von 1937 hat Thomas Mann schließlich seine Zurückhaltung aufgegeben: «Ich habe es mir nicht träumen lassen», schrieb er, «es ist mir nicht an der Wiege gesungen worden, daß ich meine höheren Tage als Emigrant, zu Hause enteignet und verfemt, in tief notwendigem politischen Protest verbringen würde. Seit ich ins geistige Leben eintrat, habe ich mich in glücklichem Einvernehmen mit den seelischen Anlagen meiner Nation, in ihren geistigen Traditionen sicher geborgen gefühlt. Ich bin weit eher zum Repräsentanten geboren als zum Märtyrer, weit eher dazu, ein wenig höhere Heiterkeit in die Welt zu tragen, als den Kampf, den Haß zu nähren. Höchst Falsches mußte geschehen, damit sich mein Leben so falsch, so unnatürlich gestaltete. Ich suchte es aufzuhalten nach meinen schwachen Kräften, dies grauenhaft Falsche, – und eben dadurch bereitete ich mir  das Los, das ich nun lernen muß, mit einer ihm eigentlich fremden Natur zu vereinigen.»49
Der Brief macht das tiefe Dilemma deutlich, dem Thomas Mann auszuweichen versuchte und mit dem er von nun an zu leben hatte: daß er die moralische Übereinstimmung mit sich selbst nur herstellen konnte durch einen Akt der intellektuellen Selbstpreisgabe. Hatte er in den zurückliegenden Jahren, in seinen Bekenntnissen zur Republik, wie versteckt auch immer, seinem Hang zur Zweideutigkeit gelegentlich noch nachgegeben, so sah er sich jetzt zu einer Entschiedenheit gezwungen, die keinen Rest von ironischem Vorbehalt, keinen Zweifel mehr erlaubte. Für ihn war das die Widernatur, oder genauer: der Widergeist selbst.
Aber die Umstände ließen ihm keine Wahl: «Hitler hatte den großen Vorzug», hat er 1946, in den Aufzeichnungen über «Die Entstehung des Doktor Faustus», bemerkt, «eine Vereinfachung der Gefühle zu bewirken, das keinen Augenblick zweifelnde Nein, den klaren und tödlichen Haß.»50 Überdeutlich war ihm bewußt, daß diese Vereinfachung ihn nicht mehr und nicht weniger kostete als einen Teil der eigenen Identität. An eine amerikanische Briefpartnerin schrieb er im Dezember 1940 unglücklich, er  sei nicht zum Haß geboren: «Dieser ist mir aufgezwungen worden und hilft mir nicht, ich selbst zu sein.»51 Wie tief der Abscheu über die Verbrechen des Hitlerregimes in den mit großem Ernst absolvierten Radioansprachen und Reden aus der Kriegszeit auch durchschlagen mochte: noch tiefer scheint häufig die Erbitterung darüber zu reichen, daß Hitler jene alte, dem Dichter so wesensgemäße Welt zerstört hatte, in der noch das Menschenrecht galt, unpolitisch zu sein. Und wo es nicht Erbitterung war und Haß, war  es Depression. An René Schickele schrieb er: «Wir sind Fremdlinge» in dieser neu heraufziehenden Zeit, «und haben am Ende zu resignieren. Ich jedenfalls habe längst angefangen, mich historisch zu betrachten, als überständig aus einer anderen Kulturepoche, die ich im Individuellen zu Ende führe, obgleich sie eigentlich schon tot und versunken ist.»52
Die Vorstellung, verspätet und der eigenen Zeit entfremdet zu  sein, die das alte Außenseitergefühl auf anderer Ebene wiederholte, aber auch die Freiheit des Alters, hat ihn vermutlich dazu gebracht, sich mit zunehmender Offenheit zu seinen Anfängen zu bekennen. Jedenfalls scheint es, als habe er um so eigensinniger auf der einstigen, aus Romantik, Wirklichkeitsfremdheit und Politikverachtung gemischten Vorstellungswelt beharrt, je entschiedener er sie als öffentlicher Anwalt von Freiheit, Demokratie und Menschenrecht verleugnete. In seinen Briefen distanzierte er sich immer wieder von seinem politischen Predigertum, den demokratischen «Gutmütigkeiten». An Ferdinand Lion beispielsweise schrieb er nach dem Kriege: «Meine demokratische Attitüde ist nicht recht wahr, sie ist bloße Gereiztheitsreaktion auf den deutschen Irrationalismus und Tiefenschwindel … und auf den Faschismus überhaupt, den ich nun einmal wirklich und ehrlich nicht leiden kann. Er hat es fertig gebracht, mich zeitweise zum demokratischen Wanderredner zu machen, – eine Rolle, in der ich mir oft wunderlich genug vorkam. Ich fühlte immer, daß ich zur Zeit meines reaktionären Trotzes in den ‹Betrachtungen› viel interessanter und der Platitüde ferner gewesen war.»53
Das Bewußtsein, von der Zeit und ihren Frontstellungen zu einer Art gesinnungstreuer Torheit gezwungen zu sein, hat ihn nie ganz verlassen. Doch sollten die Zugeständnisse so gering wie möglich sein. Infolgedessen führte er nur fort, was er in den frühen zwanziger Jahren schon begonnen hatte: die Trennung von  politisch-rhetorischer und schriftstellerischer Sphäre. Der Widerstand, den Hitler ihm abnötigte, machte den Unterschied nur sichtbarer, verschärfte ihn auch, änderte aber nichts. Auch dies war Galeerenarbeit. Seine Grundüberzeugungen jedenfalls und seine Vorzugsthemen, die Neigung zu Verfall, Musik, Todesstimmung, zur Ironie als Mittler zwischen Geist und Leben oder die Vorstellung, daß die Politik der deutschen Kunsttradition fremd sei: das alles hat er dafür nicht preisgegeben. Der deutsche Beitrag zur großen Kunst des 19. Jahrhunderts, schrieb er beispielsweise im Jahre 1940, «weiß vom Gesellschaftlichen nichts und will  nichts davon wissen; denn das Gesellschaftliche ist … überhaupt  nicht kunstfähig …: so will es der deutsche Geist; es ist sein Instinkt, lange vor jeder bewußten Entscheidung». Selbst den Krieg ordnete er in diesen Zusammenhang ein; er werde geführt, fuhr er fort, für «ein entpolitisiertes Europa, in dessen Atmosphäre allein Deutschland groß und glücklich sein kann».54
Die Sätze entstammen einem offenen Brief an den Herausgeber der Zeitschrift «Common Sense» zur Problematik der Beziehung zwischen Richard Wagner und dem Nationalsozialismus. Schon drei Jahre zuvor, als ihm die fatalen politischen Konsequenzen vorgehalten wurden, die mit dem Namen Wagners verbunden, von diesem zum Teil sogar vorausgedacht worden seien, entgegnete er zustimmend: «Ich weiß Bescheid.» Die Frage war, wieweit er selber, der aus eben dieser Tradition kam und ihr großer Vermittler war, in diesen Katastrophenzusammenhang einzuordnen oder  aber zur Lossage davon bereit sei. Vorerst antwortete er, auf Wagner zurückkommend: «Aber welches Niveau, welche Kunst, welche Humanität immer noch! Es ist eben doch noch das alte, große  Deutschland, wenn auch schon auf der Kippe – und schließlich, was wollen Sie, das ist meine Heimat, ich werde gerührt, wenn ich darauf komme.» Und dann wiederum und trotz allem das Bekenntnis: «Am Ende bin ich der Verfasser der ‹Betrachtungen eines Unpolitischen›, war es nicht nur, sondern bin es.»55
Thomas Mann hat die geistige Teilhaberschaft an den Tendenzen, die, wie entfernt und mittelbar auch immer, zur Herrschaft des Nationalsozialismus führten, nie geleugnet. Schon der vielfach als skandalös empfundene Essay von 1938, «Bruder Hitler», war ein bis an die äußerste Grenze geführter, alle Emigranten-Selbstgerechtigkeit meidender Versuch, den gemeinsamen Kulturhintergrund, das peinigende Verwandtschaftsgefühl zu dem  aufzudecken, der die Welt mit immer neuen Übergriffen, Rechtsbrüchen oder Kriegsdrohungen in Schrecken und Angst hielt: «Ich war nicht ohne Kontakt mit den Hängen und Ambitionen der Zeit», heißt es da, «und mit dem was kommen wollte und sollte, mit Strebungen, die zwanzig Jahre später zum Geschrei der Gasse wurden.»56 In einem Vortrag nach dem Zusammenbruch des Hitlerregimes, Ende Mai 1945, über das Thema «Deutschland und die Deutschen» hat er diesen Gedanken noch erweitert und präzisiert: «Eines mag diese (deutsche) Geschichte uns zu Gemüte führen: daß es nicht zwei Deutschland gibt, ein böses und ein gutes, sondern nur eines, dem sein Bestes durch Teufelslist zum Bösen ausschlug. Das böse Deutschland, das ist das fehlgegangene   gute, das gute im Unglück, in Schuld und Untergang. Darum ist  es für einen deutsch geborenen Geist auch so unmöglich, das böse, schuldbeladene Deutschland ganz zu verleugnen und zu erklären: ‹Ich bin das gute, das edle, das gerechte Deutschland im weißen Kleid, das böse überlasse ich euch zur Ausrottung›. Nichts von dem, was ich Ihnen über Deutschland zu sagen oder flüchtig anzudeuten versuchte, kam aus fremdem, kühlem, unbeteiligtem Wissen; ich habe es auch in mir, ich habe es alles am eigenen Leibe  erfahren.»57
Zum politischen Schriftsteller in irgendeinem begründbaren Sinne haben die Erfahrungen und Einsichten seiner achtzig Jahre ihn aber nicht gemacht; es gibt in einem strengeren Sinne keine Entwicklung, keine Bekehrung, keinen Parabelweg. Bis in diese späten Jahre bleibt unverändert zutreffend, was Heinrich Mann schon 1927, nicht ohne ein Gefühl verwirrten Staunens, über seinen Bruder bemerkt hat: daß Thomas «seine ungeheure Popularität nicht mit Konzessionen erkauft hat. Er ist von seiner angeborenen geistigen Haltung niemals auch nur um einen Millimeter  abgewichen.»58 Die turbulenten Ereignisse der Epoche jedenfalls, die seinen Lebensweg begleiteten und erschütterten, haben weder die tieferen Schichten seines Wesens noch sein Werk je erreicht, sondern nur seine Bereitschaft geweckt, in «verantwortungsvoller  Ungebundenheit» zu tun, was er als seine Pflicht erkannte. Noch  im «Doktor Faustus», der doch ein großes, auch und gerade politisch gemeintes Gleichnis deutscher Verirrung und deutschen Scheiterns erzählt, blieb er seiner frühen Neigung zu den «aristokratischen Monstren» treu, bei deren Anblick «das Volk dumme  Gesichter macht»59, wie er, Jahre zurück, beißend gehöhnt hat, mitsamt den kostbaren Antinomien von Kunst und Leben, Genie und Krankheit, Sünde und Begnadung. Durch allen Schauder, alles starre Entsetzen, das die Erzählung dieses Lebenswegs erfüllt, ist gleichzeitig immer auch das kaum unterdrückbare Glücksgefühl des Autors darüber heraushörbar, nach so vielen Umwegen, so vielen «höheren Scherzen», wieder ein tragisches, von Dämonie, Teufelswerk und geistiger Ausschweifung, von Musik und  Theologie handelndes, mit einem Wort: das Deutsche als Sonderfall deutendes Werk vor sich zu haben.
Auch dies kam nicht aus unbeteiligtem Wissen. Vielmehr ist der «Doktor Faustus», mehr als jedes andere Werk des Dichters, ein verschlüsseltes Bekenntnis zu dem, woran er über alle Forderungen des Tages hinweg beharrlich festgehalten hat, ein Stück geistiger Autobiographie. Infolgedessen gingen auch jene frühen, die politischen und persönlichen Spannungen der Zeit widerspiegelnden Einwände in die Irre, die in dem Buch, auf wie verdeckte Weise auch immer, eine Lossage vom Land seiner Herkunft oder doch einen Schuldspruch über das deutsche Wesen schlechthin sahen. «Etwas vom Faust hat jeder bessere Deutsche», schrieb Thomas Mann während der Arbeit an dem Roman in einem Brief. Und in einem Gespräch mit Leonhard Frank ging er noch weiter «und gestand ihm, daß ich nie eine Imagination, weder Thomas Buddenbrook, noch Hans Castorp, noch Aschenbach, noch Joseph, noch den Goethe von ‹Lotte in Weimar› – ausgenommen vielleicht Hanno Buddenbrook – geliebt hätte wie ihn. Ich sprach die Wahrheit. Buchstäblich teilte ich die Empfindungen des guten Serenus für ihn, war sorgenvoll in ihn verliebt von seinen hochmütigen Schülertagen an, vernarrt in seine ‹Kälte›, seine Lebensferne,  seinen Mangel an ‹Seele›, … in sein ‹Unmenschentum› und ‹verzweifelt Herz›, seine Überzeugung, verdammt zu sein.»60 Und etwas später spricht er davon, daß Leverkühn selbst wie auch sein Chronist Serenus Zeitblom «viel zu verbergen haben, nämlich das Geheimnis ihrer Identität». Dahinter verbarg sich niemand anderes als er selber.
Auch der «Doktor Faustus» stand folglich in der unmittelbaren Nachfolge der «Betrachtungen», noch einmal ein Parallelwerk zu dem frühen Buch. Der aus der ersten Nachkriegsausgabe der Gesammelten Werke verschämt ausgeschiedene Riesenessay ist denn auch in Bedeutung und programmatischem Rang kaum zu überschätzen; Thomas Manns Tochter Erika hat in ihrer Einführung zu der später gesondert publizierten Ausgabe der «Betrachtungen» nicht ohne genierte Beschönigungsabsicht geäußert, das Buch selber enthalte bereits in seiner Vorrede, die der Autor der ersten Ausgabe von 1918 hinzugefügt habe, «so viel härteste Selbstkritik, so viel Einschränkung, ja Zurücknahme», daß ein Mißverstehen dessen, was «hier ein im politischen Denken noch Ungeübter in verwirrend jähem Wechsel nach außen und gegen sich selbst» geäußert habe, kaum noch möglich sei.61 Doch betreffen die Zurücknahmen nur einige aktuell-politische Überspitzungen, und in Wirklichkeit sind die «Betrachtungen eines Unpolitischen» gerade nicht ein Zeugnis der Verirrung, sondern das  genaueste, über die Jahre hin treffend gebliebene Selbstporträt, weniger Zeit- als Lebensdokument und der unentbehrliche Schlüssel zu jedem genaueren Verständnis von Person und Gesamtwerk Thomas Manns.
Er selber hat es nicht anders gesehen und dem retuschierenden Vorspruch der Tochter vermutlich nur deshalb zugestimmt, weil er darauf hinauslief, jenen vielfach so verwirrend empfundenen Widerspruch zwischen den «Betrachtungen» und seinen republikanischen Plädoyers aufzuheben. Denn hier wie dort hatte er  jene Position der Mitte behauptet, die für ihn gleichbedeutend  war mit der Idee der Humanität selber. Wer in allem scheinbaren  Überzeugungswechsel, allen politisch-pädagogisch gemeinten  Verschiebungen nach einem festen Punkt sucht, wird ihn hier finden. Um dieser Idee willen war er zu jedem Zugeständnis an die Formen staatlicher oder sozialer Organisation bereit, sie waren lediglich Bauelemente. Hatte er noch 1918 die Sache der Humanität  am sichersten im deutschen Obrigkeitsstaat bewahrt gesehen, so  bekannte er vier Jahre später, in seiner Rede «Von deutscher Republik», er wolle die Jugend für das gewinnen, «was Demokratie genannt wird und was ich Humanität nenne, aus Abneigung gegen die humbughaften Nebengeräusche, die jenem anderen Worte  anhaften»; ausdrücklich hatte er eingeräumt, daß er diese Abneigung teile.62
In alledem kam wiederum sein Grundbedürfnis nach Balance und Mittlertum zum Vorschein. Zur Zeit der «Betrachtungen» schien ihm das Gleichgewicht vom Westen her, durch den Triumph des demokratischen Prinzips, in Frage gestellt, später durch den deutschnationalen Irrationalismus – und immer hatte er sich, offen auch für problematische Haltungen, auf alles eingelassen, jede Sphäre «erkundet». Ein politischer Mensch, ein politischer Schriftsteller, sei es nach der Art seines Bruders, sei es gar im Sinne des zänkischen Parteigängertums der Gegenwart, wird in alledem nicht erkennbar; aber doch einer, ohne dessen Vermittlungsbemühung, dessen Ausgleichsbereitschaft kein politisches Gemeinwesen bestehen kann, wie überholt und einer anderen Epoche zugehörig seine Erscheinung sich unterdessen auch ausnehmen mag.
In jene zurückliegende Zeit, als der Geist um der politischen Vernunft und sozialen Nützlichkeit willen noch keine Zugeständnisse an die «Platitüde» zu machen hatte, sehnte er sich eigentlich immer zurück. Mit der Katastrophe des Hitlerreiches verband er die Hoffnung auf das Ende einer ideologisch erregten, von Haß und Unduldsamkeit geprägten Epoche. Die aus dem Tagebuch über «Die Entstehung des Doktor Faustus» zitierte Eintragung, in der er Hitler den großen Vorzug attestiert, eine Vereinfachung  der Gefühle bewirkt zu haben, schließt mit den Worten: «Die  Jahre des Kampfes gegen ihn waren moralisch gute Zeit.»63
Aber zugleich wohl auch eine ihm zutiefst fremde Zeit, und  man kann aus diesen Worten unschwer die Erleichterung heraushören, daß nun, nach dem Untergang Hitlers, vielleicht doch wieder möglich würde, womit für ihn zeitlebens alle Literatur und nicht zuletzt die eigene Existenz untrennbar verhaftet waren: Spiel, Ironie und die unverbindlich abenteuernde Freiheit der Kunst. Erich  Heller hat herausgefunden, daß Thomas Mann in dem erwähnten, als kritische Rechenschaft gemeinten Essay «Deutschland und die Deutschen» ganze Passagen aus den «Betrachtungen eines Unpolitischen» eingefügt hat, ohne sie freilich als Zitat kenntlich zu  machen;64 nur die Vorzeichen wurden vertauscht, die Zusammenhänge abgewandelt – und man stellt sich den Dichter vor, wie er, selbst noch im Schmerz über Unglück und Schuld seines Landes, dem unwiderstehlichen Hang zum Zweideutigen nachgibt und seine versteckten Späße treibt, indem er die Irrtümer von einst zwar preisgibt, sich aber gleichzeitig, durch die wortwörtliche Übernahme, in parodistischer Sympathie zu ihnen bekennt. In der einige Jahre später, gegen Ende seines Lebens geschriebenen «Phantasie über Goethe» finden sich die Sätze:
«Wenn er die Freiheit für schlecht aufgehoben erachtete in den Händen der Unfreien, so gönnte und nahm er selbst sich desto reichlicher davon, – eine umfassende, ins Ungreifbare, Undefinierbare entgleitende Freiheit, die Freiheit des Proteus, der in alle Formen schlüpft, alles zu wissen, alles zu verstehen, alles zu sein, in  jeder Haut zu leben verlangt … Es ist da eine Art von souveräner  Treulosigkeit, der es Spaß macht, die Anhänger im Stich zu lassen, die Partisanen jedes Prinzips zu beschämen, indem man es vollendet – und das andere auch. Ja, es ist etwas wie Weltherrschaft als Ironie und heiterer Verrat des einen an das andere, und ein  tiefer Nihilismus, der zum Scheiden und Werten unwillige Objektivismus der Kunst …, ein Element der Fragwürdigkeit, der Verneinung und des umfassenden Zweifels, das ihn, wenn wir seiner Umgebung glauben dürfen, gern Sätze sprechen ließ, die gleich  den Widerspruch auch schon enthalten.»65
Es war ein Selbstporträt, wenn auch zum Idealbild erhöht. Denn so hatte er immer sein wollen: ins Ungreifbare entgleitend, von souveräner Treulosigkeit, bereit zu heiterem Verrat und umfassendem Zweifel. Statt dessen hatte die Zeit ihn engagiert und  zum Partisanendienst gezwungen. Aber nahe, immerhin, war er  dem Bilde, wie er es von Goethe entworfen hatte, gekommen.  Der Rest war eifersüchtige Bewunderung.


Heinrich Mann – Ein Unpolitischer wird besichtigt

Die Ahnung, daß bald für tiefe Schwärmereien 
keine Gelegenheit mehr sein werde, 
ließ mich vielleicht diese ergreifen. 
Heinrich Mann1
 
Kaum ein Schriftsteller ist mit seinem Werk so vielen Legenden und Mißdeutungen ausgesetzt wie Heinrich Mann. Seine Anwälte, die ihn zur Größe reden, sprechen von «verhinderter Öffentlichkeit» und nennen ihn verkannt, von einer Gesellschaft um Rang und Erfolg betrogen, die sich, über die Jahre und allen Wandel hin, in anhaltender bourgeoiser Widersetzlichkeit gegen ein Lebenswerk sträubt, das ihr Wesen bloßgestellt hat: «Der arme Heinrich», wie ihn einer seiner larmoyanten Eiferer sieht.2 Die Politik, so heißt es, die er, vom weltflüchtigen Ästhetizismus der frühen Jahre Abschied nehmend, als das Schicksal erkannte, sei ihm selber dazu geworden. Dem Bild, das eine traditionell unpolitische Nation vom Dichter besitzt, komme der politisch indifferente, in Menschheitsthemen ausweichende Thomas Mann weit stärker entgegen als dessen «Bruder zur Linken».
Die Verkanntheitslegende geht noch auf Heinrich Mann selber zurück. Vereinsamt im amerikanischen Exil, «müde von Jahren und Erlebnissen», bezeichnete er sich in einem Brief vom Juli 1949 als «einen aus dem Verkehr entfernten Autor»3 und hoffte, das Beispiel Stendhals vor Augen, auf seine Wiederentdeckung nach dreißig Jahren. Tatsächlich geht die Auflage seiner bekanntesten Romane inzwischen in die Hunderttausende, doch zu einer wirklichen Aneignung seines Werkes ist es nicht gekommen; eine  Art Fremdheit blieb. Doch sollte man sie nicht vorschnell auf die Renitenz einer konservativ gestimmten Öffentlichkeit gegen den «Ahnherrn des linken literarischen Aktivismus» zurückführen. Womöglich haben die Vorbehalte weit mehr mit der Zeitgebundenheit des Werkes selber zu tun und die Widerstände dagegen viel eher literarische als politische Motive. Der Fall Brecht beispielsweise lehrt, daß eine Schriftstellerei, die weit polemischer und parteigebundener ist, es dennoch zu Ruhm und größter Popularität bringen kann.
Denn es handelt sich, wohin man blickt, um ein hochgradig absichtsvolles Werk. Immer ist darin ein angespannter ästhetischer oder moralischer Wirkungswille erkennbar, eine äußerste Forciertheit, die alles steigert und auf die Spitze treibt, und kaum je jedenfalls hat Heinrich Mann ein aus dem bloßen epischen Grundvertrauen kommendes, die erzählerische Substanz wie selbstverständlich entfaltendes Werk verfaßt. Seine Neigung zum Outrierten hat ihn Spracheroberungen von eindrucksvoller Kühnheit und Kraft machen lassen, aber auch zu jenen grellen, alle psychologischen Kompliziertheiten leugnenden Vereinfachungen geführt, in denen sich wenig mehr als der Wille zur pädagogischen Parabel behauptet. Aus diesem Grunde auch hat er zwar eine Schule gebildet und literarische Parteigänger gehabt, aber, von kurzen Perioden abgesehen, kein Publikum; sein Einfluß war größer als sein Erfolg. Gottfried Benn, für seine Generation sprechend, nannte ihn zu Beginn der dreißiger Jahre, als das Werk Heinrich Manns der breiteren Öffentlichkeit schon wieder verlorenging, «den Meister, der uns alle schuf».4
Dieser Virtuose des Ausdrucks, der Wortspieler und Sprachartist, dem Gottfried Benn huldigte, ist der eigentlich vergessene Heinrich Mann; und der Teil seines Werkes, der die deutsche Sprache zur Kunstprosa erweitert hat, ist dem literarischen Bewußtsein abhanden gekommen wie so vieles im Bruch der Kontinuität. Wie beherrschend und bis ins Persönliche reichend sein Stilisierungswille  war, wird unter anderem daran deutlich, daß er nicht nur einzelne frühe Werke für eine Neuausgabe überarbeitet, sondern auch in allen Selbstzeugnissen seine schriftstellerische Biographie retuschiert hat: «Bis zu meinem 28ten Jahre», versicherte er in einer autobiographischen Notiz von 1911, «habe ich kaum geschrieben. Ich weiß nicht mehr, wie ich mir damals die Zukunft dachte; wohl garnicht.»5
Doch die beruflichen Auseinandersetzungen mit dem Vater, auch die Impressionen und Novellen, die er schon mit vierzehn Jahren zu schreiben begann, offenbaren das Gegenteil. Sie verbinden, nicht anders als die Aufsätze der frühen Jahre, ein Außenseitergefühl gegenüber der bürgerlichen Gesellschaft aufs widersprüchlichste mit der Übernahme bürgerlich-literarischer Konventionen, verwerfen den Naturalismus Gerhart Hauptmanns ebenso wie Maupassant oder Zola und halten ihnen Gustav Freytag oder Victor von Scheffel entgegen. Heinrich Manns erster, im Alter von dreiundzwanzig Jahren verfaßter Roman «In einer Familie». (1894), eine am Vorbild der «Wahlverwandtschaften» orientierte Ehebruchsgeschichte, die einiges kompositorische Geschick und eine frühentwickelte psychologische Einfühlungsgabe verrät, findet bezeichnenderweise zu einem versöhnlichen Ende und entläßt mit dem Schlußsatz, nach allen Verwirrungen des Gefühls, das eine der beiden Paare in «das echte, stetig geordnete, einträchtige und in seinem unscheinbaren Frieden so inhaltsreiche Leben in einer Familie».
Verleugnet oder durch Umdatierungen biographisch gelöscht hat Heinrich Mann darüber hinaus aber auch einen frühen Novellenband sowie vor allem die anderthalb Jahre, in denen er, inzwischen vierundzwanzig Jahre alt, Herausgeber einer militant völkischen Zeitschrift war, die unter dem Titel «Das 20. Jahrhundert. Blätter für deutsche Art und Wohlfahrt» erschien. Wie schon der Familienroman zu erkennen gegeben hatte, ließ er den Pessimismus der frühen Jahre fallen und entwickelte, vor allem im Anschluß   an die Anschauungen des französischen Romanciers und Kulturkritikers Paul Bourget, die Grundlagen einer «gesunden» Gesellschaft: Herrscherhaus, Adel, Familie; eine entschlossene Kriegsmoral und rassisches Selbstbewußtsein. Er verhöhnte die Liberalen und attackierte die Sozialdemokraten, nannte die Republik die «einfältige Nachäffung» fremder Verhältnisse und sagte in einem Artikel unter der Überschrift «Jüdischen Glaubens» den Untergang der Kultur voraus, solange man die Juden, «die wilden Tiere im freien Spiel der Kräfte, duldet, anstatt sie auszurotten oder in Käfige zu sperren».6
Das strikte Schweigen, das Heinrich Mann in dieser Sache lebenslang gewahrt hat, macht es schwer zu sagen, worauf die sonderbare Jugendepisode zurückzuführen ist. Literarische Einflüsse mögen daran mitgewirkt haben, aber auch der Ehrgeiz, sich durch die Stellung als Herausgeber gesellschaftlich auszuweisen: das schlechte Gewissen des entlaufenen Bürgersohnes, der dem Vater in einem Akt verspäteten Trotzes das Unrecht demonstrieren  wollte, das ihm durch den Testamentsvorwurf widerfahren war, er neige zu «träumerischem Sichgehenlassen» und besitze keine der Voraussetzungen zu erfolgreicher literarischer Tätigkeit.7 Das Empfinden des Umwegs und der Abhaltung vom eigentlichen Lebensplan hat ihn dabei sicherlich begleitet. Um so durchschlagender dann, nach Jahren der Selbstzweifel, der apathischen Zustände, aber auch der philosophischen Studien und Verpuppungsprozesse vor allem im Zeichen Nietzsches, das befreiende Gefühl  inspirierten Anfangs, dessen Euphorie noch in der Erinnerung, rund fünfzig Jahre später, nachklingt: «1897 in Rom, Via Argentina 34, überfiel mich das Talent, ich wußte nicht, was ich tat. Ich  glaubte, einen Bleistiftentwurf zu machen, schrieb aber den beinahe fertigen Roman. Mein Talent ist in Rom geboren, nach dreijähriger Wirkung der Stadt.»8
Das Werk, mit dem Heinrich Mann seine literarische Biographie seither beginnen ließ, war «Im Schlaraffenland» und im strengeren Sinne eigentlich nicht, was der Begriff des Romans besagt: keine durchkomponierte, entwickelte Geschichte, sondern ein satirisch überzeichnetes Pandämonium von Großplebejern und entfesselten Vorstadtmachiavellisten, von Spekulanten, Opportunisten und Hochstaplern, die aber sämtlich, allem auftrumpfenden Getue zum Trotz, an den Schnüren eines einzigen Mannes  zappeln, des Bankiers und Finanzpotentaten James L. Türkheimer. In ihm hat der romantische Antikapitalismus, auf den Heinrich Mann einige Jahre später und dann auf Dauer zurückkam, einen ersten, ins Weltverschwörerische reichenden Kolossaldämon  geschaffen: die vulgäre, schlagflüssige Abart des Übermenschen, gedacht als bourgeoises Zerrbild der von Nietzsche entworfenen Idee. In radikaler Abkehr von den einstigen Positionen demaskierte der Verfasser mit dem Personal des Buches, den Geschäftemachern, den Adligen und den proletarischen Randfiguren, zugleich die gesamte bürgerliche Ordnung: Staat, Familie, Religion, den Katalog moralischer Imperative überhaupt, auch Kunst und  Literatur, und entdeckte überall nur Heuchelei und Eigensucht, den ordinären Luxus von Neureichen, Kokottenwirtschaft und hechelnde Promiskuität. In seinem standortlosen, im Grunde nihilistischen Entlarvungsfuror ist das Werk denn auch nicht der  «soziale Zeitroman»,9 den Heinrich Mann hatte schreiben wollen,  sondern viel eher das Zeugnis einer Orientierungskrise des Autors selber, zumal nicht selten der Eindruck sich einstellt, er sei von der Welt, deren üppig drapierte Nacktheit er enthüllt, weit stärker überwältigt, als es irgendeinem kritischen Vorsatz zuträglich wäre; er selber hat das mit dem Hinweis begründet: «Gute Satiren schrieb nie jemand, er hätte denn irgendeine Zugehörigkeit gehabt zu dem, was er dem Gelächter preisgab: ein Apostat oder ein Nichteingelassener. In Satiren ist Neid und Ekel, aber immer ein gehässiges Gemeinschaftsgefühl.»10
Dieser doppelte Blick, der nicht selten zugleich bewundert,  was er bloßstellt, hat, weit auffälliger noch, die folgende Phase im  Frühwerk Heinrich Manns bestimmt. Gewiß wäre vom «Schlaraffenland» aus der entschlossene Schritt in die Gesellschaftskritik denkbar gewesen, in die Nachfolge Balzacs oder doch Zolas. Aber zu unfertig, zu sensitiv und anfällig für äußere Einflüsse, ist Heinrich Mann zunächst der vorherrschenden Tendenz gefolgt, die überdies seiner Begabung wie seiner Persönlichkeitsformel eigentümlich entgegenkam: der Verbindung aus Kraft und Unschlüssigkeit, Artistentum und moralischem Zweifel, aus morbidem Sensualismus und dem Leiden daran.
Von einer der Figuren aus seiner Koterie wird James L. Türkheimer einmal «ein Eroberertypus, ein Renaissancemensch» genannt und damit ein Stichwort eingeführt, das mit der geistesgeschichtlichen Szenerie des ausgehenden Jahrhunderts aufs engste verbunden ist. Die Namen von Conrad Ferdinand Meyer und Jakob Burckhardt, von Paul Heyse, Ricarda Huch, Arnold Böcklin und Hans Makart bis hin zu Graf Gobineau und Gabriele d’Annunzio veranschaulichen eine in Wissenschaft, Literatur und bildender Kunst gleichermaßen hervortretende Zuwendung zum 15. und 16. Jahrhundert, die durch Nietzsche vehement aktualisiert und von den Interpretenscharen in seinem Gefolge zu einer schwärmerischen Renaissanceraserei ausgeweitet worden war; es schien, als  repetiere das alte Europa im Anschluß an den durch die Romantik  erweckten Kult des Mittelalters noch einmal seine historischen Bewegungen, und in der Tat ist der Zusammenhang mit dem Empfinden von Erschöpfung, Dekadenz und verausgabter Kraft, kurz mit alldem, was als Fin-de-siècle-Stimmung beschrieben worden  ist, unverkennbar.
Nietzsche hatte die Renaissance vor allem als Gegenbild der eigenen Epoche gezeichnet und, in radikaler Vereinseitigung, ihre aristokratischen Züge, ihre Vornehmheit, asketische Kälte und Freiheit gefeiert; doch die Mitwelt hatte sich den kritisch-moralischen Anspruch, den diese gleißenden Geschichtsstilisierungen enthielten, nicht zu eigen gemacht, sondern dem grausamen, schönheitsbesessenen, von starken Instinkten erfüllten Bild jener  Epoche nur die Begründungen für ihre libertinen Bedürfnisse  entnommen: «ruchlos» lautete die modische, durchaus zustimmend gemeinte Programmvokabel. Und Cesare Borgia, Held und Idol ungezählter Romane, Bühnenwerke und Abhandlungen der Zeit, hat immer wieder dazu herhalten müssen, dem auf allen gesellschaftlichen Ebenen hochdrängenden, rücksichtslos sich auslebenden Parvenu die trivialen Freiheiten zu lizenzieren, die er sich nahm, und damit gerade jenem von Nietzsche verabscheuten neuen Sozialtypus die Rechtfertigungen verschafft, gegen den er beschwörend gerichtet war.
Zugleich aber war der Renaissancismus eine Fluchtbewegung, die hochliterarische Verweigerungsgeste gegenüber einer bürgerlichen, in pragmatischer Nüchternheit erstarrten, entromantisierten  Welt: ein gleichsam historischer Exotismus, der in die Vergangenheit wie nach entlegenen Ländern aufbrach und in dem Phantasiebild, das er sich von ihr entwarf, alles fand, was die Gegenwart ihm vorenthielt: Abenteuer, Schönheit, starke Begierden, das  Glück und den Rausch des ungebändigten Lebens. Bezeichnenderweise enthält Heinrich Manns Roman «Die Göttinen» aus dem Jahre 1903, der womöglich das bedeutendste, sicherlich jedoch das charakteristischste Werk der Renaissanceschwärmerei ist, keine geschichtlich faßbare Schilderung dieser Epoche, sondern  nur, was er als deren Lebensstimmung empfindet: schrankenlosen  Individualismus, Genußsucht und Daseinsemphase, einen ästhetischen Immoralismus, der nicht mehr zwischen Gut und Böse, sondern nur noch zwischen Schön und Häßlich unterscheidet. Formal waren alle diese Elemente eingebunden in eine turbulente  Szenenfolge, die sich der neuen Techniken der Collage, des abrupten Schnitts oder des Perspektiventauschs mit einer bedenkenlosen Kunstfertigkeit bedient, um jene Hektik zu erzeugen, die der  pausenlose Wechsel zwischen rauschenden Festen und Revolutionen, Intrigen, Morden, Kunstabenteuern und Ausschweifung verlangt. Thomas Mann, der mit dieser Art Exzeßliteratur wenig anzufangen wußte, meinte noch im Rückblick spöttisch verwirrt:  «Kataloge des Lasters, in denen keine Nummer vergessen war.»11
Geschildert werden Leben und Abenteuer der Violante, Herzogin von Assy, «einer großen Dame aus Dalmatien», wie Heinrich Mann in einem ankündigenden Brief seinem Verleger schrieb: «Im ersten Theile glüht sie vor Freiheitssehnen, im zweiten vor Kunstempfinden, im dritten vor Brunst. Sie ist bemerkenswerther Weise  ein Mensch und wird ernst genommen; die meisten übrigen Figuren sind lustige Thiere wie im ‹Schl(araffenland)›. Die Handlung ist bewegt, sie erstreckt sich auf Zara, Paris, Wien, Rom, Venedig, Neapel. Wenn Alles gelingt, wird der I. Theil exotisch bunt, der 2te  kunsttrunken, der 3te obscön und bitter.»12 Das Ende des Romans, wenn alle Lebensmöglichkeiten erprobt, «die großen Träume von Jahrhunderten» nachgespielt sind, das Sterben als szenische Selbstfeier vorüber ist, vermittelt einen anschaulichen Eindruck von  dem hymnischen Lyrismus, der, mal ekstatisch, mal getragen, den  Stil des Werkes prägt. Aus ihrem weißen Gesicht, heißt es da, grüßten «die großen Flammen von Jahrhunderten. Alle Schönheiten der Assys waren noch einmal erstanden in dieser Frau. In ihr hatten alle ihre Leidenschaften noch einmal aufgeschrieen. Nun versiegte mit ihr der letzte Blutstropfen, der ihnen gehört hatte. Mit  ihr erstarrte ihrer aller letzte Begierde, zerbrach ihrer aller letzte  Geste, und senkte seinen Flügel ihr letzter Traum».
Das gleiche Thema hat Heinrich Mann, nun freilich mit zweifelnd kritischem Unterton, vor allem in der ebenfalls 1903 erschienenen Novelle «Pippo Spano» aufgegriffen. Sie erzählt die  Geschichte des Dichters Mario Malvolto, eines dieser Renaissance-Enthusiasten, der in einem Bildnis des Condottiere Pippo Spano die Maximen starker, ruchloser Lebensvergötzung vor Augen hat, doch kläglich versagt, als die Umstände ihm eine jener großen, uneigennützigen Gesten abverlangen, die er literarisch verherrlicht. Wenn Heinrich Mann den Renaissancekult der Jahrhundertwende,  zu dessen Wortführern er zählte, schon damals mit leicht ironisch distanziertem Einschlag als «hysterische Renaissance» bezeichnet hat, so legt diese Novelle die romantische Unverbindlichkeit, den nervösen und komödiantisch-sentimentalen, eben hysterischen Empfindungsgrund bloß, auf dem er beruhte.
Einige Monate später sagte Heinrich Mann sich, eher unvermittelt und durchaus bekenntnishaft, von den bisherigen Anschauungen los: von Renaissanceschwärmerei und Gegenwartsflucht, Wirklichkeitsverachtung und den Antinomien von Kunst und Leben. In einem Beitrag über Frankreich von 1904, geschrieben für Maximilian Hardens «Zukunft», erklärte er sich für die Republik, für Menschenrechte, für eine kritische Literatur, und ergänzte die Beteuerung kurz darauf durch einen Essay, der das hochmütige, menschenfeindliche Isolierungsbewußtsein des Künstlers gegenüber der Gesellschaft erstmals in Zweifel zog und bis zu dem Satz führte, daß die Kunst dem Leben zu dienen habe.13 Nicht lange danach begann er mit der Arbeit am «Professor Unrat».
Gewiß war bei dieser überraschend anmutenden Wendung das Bedürfnis im Spiel, für sein Unbehagen in der Zeit einen festen Grund zu gewinnen, die literarischen Bespiegelungen von Künstlereinsamkeit und weltverachtendem Außenseitertum, auf die er sich immer wieder zurückgeworfen sah, durch einen Punkt außerhalb der eigenen Person zu überwinden. Seine Neigung zur Kritik an Menschen und Verhältnissen war über die bloße Beschreibung des Carneval humain im Grunde nie hinausgelangt und am Ende immer nur in eine metaphorisch dekorierte Leere gemündet. Jetzt suchte er Gewißheiten, und insofern war der Entschluß auch eine Lossage von den Kompliziertheiten erkennender Kunstarbeit, von den «Lastern des Geistes», wie es verschiedentlich heißt. Aller nach außen hin fast herausfordernd zur Schau getragenen  Kunstsicherheit zum Trotz war Heinrich Mann sich seines literarischen Weges lange Zeit unsicher gewesen, sein vielseitiges, nervös empfängliches Talent zerrte ihn in diese oder jene Richtung, und noch während der Arbeit an den «Göttinnen» hatte er seinem  Verleger geschrieben: «Aus der beobachteten Wirklichkeit hervor wächst bei mir doch sehr Karikatur und Excentricität. Soll ich das abwerfen? Ich weiß nicht. Möglichenfalls ist es gerade das Entwicklungsfähige?»14 Nicht auszuschließen ist aber auch, daß der  décadent in ihm die Politik als neuen, exotischen Reiz entdeckte, als Stimulans für die verfeinerten Sinne, denen die Wonnen des Ungewöhnlichen inzwischen schal geworden waren.
Jedenfalls darf man den Zusammenhang zwischen der ästhetizistischen und der politischen Phase im Werk Heinrich Manns nicht übersehen, und womöglich war, was dem flüchtigen Blick als Wendung und Gegensatz erscheint, im schwärmerischen Persönlichkeitsgrund eng verbunden. Vielleicht liegt mehr als ein  Zufall darin, daß ein anderer Protagonist des Renaissancismus, Gabriele d’Annunzio, der Welt des leeren, schönen Scheins ebenfalls durch den Sprung in die Politik, wenn auch unter entgegengesetztem Vorzeichen, zu entkommen versucht hat, und es ist gewiß  eine Überlegung wert, ob die Politik in diesem wie in jenem Falle  nur eine romantische Option war, um vor der Welt und den Enttäuschungen zu fliehen, die sie einem sensitiven Naturell bereitete. Der Radikalismus von Schönheit und Kunst, das, was die Romantiker «Hirnsinnlichkeit» nannten, hätte dann auf politischem Felde  nur eine andere Formel gefunden: der hysterischen Renaissance  folgte die hysterische Politik15.
Solche Erwägungen drängen sich jeder unvoreingenommenen Auseinandersetzung mit Leben und Werk Heinrich Manns auf, doch beschreiben sie offenbar noch immer nicht das ganze Problem. Denn was als Wendung zu Politik und Gesellschaftskritik erscheint, war auch und vielleicht in noch stärkerem Maße eine Wendung gegen Thomas Mann. Man verfehlt einen überaus wichtigen Aspekt für das Verständnis Heinrich Manns, wenn man das früh ausbrechende, alles überlagernde, unablässig nagende Bewußtsein brüderlicher Rivalität außer acht läßt. Denn Heinrich  war immer «der große Bruder» gewesen und hatte sich so auch empfunden: streng, hochmütig und gelegentlich auch herrschsüchtig, die geschwisterliche Autorität, der es gefallen konnte, den Jüngeren, während Kindheitstagen, grundlos und nur einer Laune folgend, einmal ein Jahr lang keines Wortes zu würdigen. Mit dem Entschluß, Schriftsteller zu werden, hatte Heinrich überdies auch die Lebensentscheidung des Jüngeren mitbestimmt, dessen literarischer Ehrgeiz zunächst wie entlehnt wirken mochte und eine Art bloßer, bewundernder Nachlauferei zu sein schien. Der Ton, in dem er Thomas gegenübertrat, hatte lange Zeit etwas Elternhaftes, belehrend Überlegenes, und während der gemeinsamen Jahre in Italien hatte er, damals noch in seinen ästhetizistischen Vorstellungen befangen, den an den «Buddenbrooks» arbeitenden Bruder gemahnt: «Du hältst Dich zu lange bei der Kritik der Wirklichkeit auf … Aber Du wirst schon auch noch zur Kunst gelangen.»16
Mit dem überwältigenden Erfolg des Buches jedoch hatte Thomas Mann den, der doch auch literarisch eine Art Erstgeburtsrecht reklamierte, von seinem Platz verdrängt und das Verhältnis umgekehrt: war Thomas so lange der Bruder von Heinrich gewesen, so wurde Heinrich jetzt zum Bruder von Thomas, und zweifellos hat dieser unvermittelte Rangwechsel den Älteren tief gedemütigt. Auch kam hinzu, daß Thomas, wo es sich ergab, den Bruder auf diesen Rollentausch hinwies und ihm mit gespielter, auf Kränkung berechneter Gleichgültigkeit seine Erfolge meldete.  In einem erst 1981 aufgefundenen Brief vom Dezember 1903 beispielsweise unterrichtet er den Älteren über eine Studie, die er «bei niedrigem Barometerstand, gehetzt und ohne jede Stimmung in acht Tagen aufs Papier (gekratzt)» und «bösen Gewissens» abgeschickt habe, «in der bestimmten Erwartung, sie mit Hohn und Schande als untauglich zurückzubekommen». Statt dessen sei inzwischen ein Dankbrief von Samuel Fischer eingegangen, der beiläufig auch die Mitteilung enthalte, daß von den «Buddenbrooks» inzwischen das 11. bis 13. Tausend gedruckt werde. Und dann, mit unverhohlenem Triumph: «So geht es immer. Ich arbeite mit Ekel und ohne die geringste Genugtuung, ich gebe den Dreck in tiefster Verzweiflung weg, und dann kommen die Briefe, das Geld, die Lobsprüche, die Händedrücke, die ‹Verehrung›. Alle haben Genuß daran, nur ich nicht.»
Es läßt sich denken, auch Heinrich nicht. Hinzu kam, daß diese  Passage nur die Eröffnung zu einer großen, mehrseitigen Auseinandersetzung mit dessen Werk war, deren zurechtweisender Ton ihm den Rollentausch mit jedem Wort noch schmerzlicher bewußtmachte, als es ohnehin der Fall war, und ersichtlich auch eben darauf abzielte. Ansatzpunkt war Heinrichs soeben erschienener Roman «Die Jagd nach Liebe», den der Jüngere, über alle  Detailkritik hinaus, heranzog, um die literarische Entwicklung  des Bruders im ganzen in Frage zu stellen. Denke er nur zehn, acht, fünf Jahre zurück, sei ihm Heinrich als «eine vornehme Liebhabernatur» erschienen, «ledig jedes Applausbedürfnisses, eine delicate und hochmüthige Persönlichkeit», für deren Werke  gewiß ein empfängliches Publikum vorhanden sei. Dann heißt es:  «Statt dessen nun diese verrenkten Scherze, diese wüsten, grellen, hektischen, krampfigen Lästerungen der Wahrheit und Menschlichkeit, diese unwürdigen Grimassen und Purzelbäume, diese  verzweifelten Attacken auf des Lesers Interesse … in einem Buch, dessen Titel lieber lauten sollte: ‹Die Jagd nach Wirkung›.»
Denn die Begierde nach Wirkung, so lautet der Hauptvorwurf des Jüngeren, sei es eigentlich, die Heinrich «diese sinnlosen und unanständigen Lügengeschichten» erfinden lasse, die ihn zu einer «dick aufgetragenen Colportage-Psychologie» verführe, seinen Stil «wahllos, schillernd, international» mache und «jede Strenge, jede Geschlossenheit, jede sprachliche Haltung» zugrunde richte, kurz, ihn als Schriftsteller korrumpiere. Wenn Heinrich noch in den «Göttinnen» der Autor des Schönen und des Historischen gewesen sei, so habe er an deren Stelle jetzt den Sexualismus gesetzt, ohne freilich «das Unheimliche, das Tiefe, das ewig Zweifelhafte des Geschlechtlichen» spürbar werden zu lassen: «Die vollständige sittliche Nonchalance, mit der Deine Leute, haben sich nur ihre Hände berührt, mit einander umfallen und l’amore machen, kann keinen besseren Menschen ansprechen. Diese schlaffe Brunst in Permanenz, dieser fortwährende Fleischgeruch ermüden, widern an. Es ist zu viel, zu viel ‹Schenkel›, ‹Brüste›, ‹Lende›, ‹Wade›, ‹Fleisch›, und man begreift nicht, wie Du jeden Vormittag wieder davon anfangen mochtest, nachdem doch gestern bereits ein normaler, ein tribadischer und ein Päderasten-Aktus stattgefunden hatte … Ich spiele nicht Frà Girolamo, indem ich dies schreibe. Ein Moralist ist das Gegentheil von einem Moralprediger: ich bin ganz Nietzscheaner in diesem Punkte. Aber nur Affen und andere Südländer können die Moral überhaupt ignorieren, und wo sie noch nicht einmal Problem, noch nicht Leidenschaft geworden ist, liegt das Land langweiliger Gemeinheit.»17
Heinrichs Antwort ist nicht erhalten, nur einige Entwurfsnotizen auf der Rückseite des Briefes geben einen kurzen Hinweis auf die Tonlage der Erwiderung. Darunter finden sich einige Stichworte, die jenen Unterschied in Wesen und Arbeitsweise der Brüder festhalten, der am Ende auch über ihren literarischen Rang entschieden hat: «Mir gebricht es so vielmehr an Ruhe, an Zeit zum Abwägen. Ich habe die Angst: höre ich auf, ist es aus mit mir. Dann das Geld. Ich denke, wenn ich von Wirkung spreche, ausschließlich an das Geld. Ich behaupte mein volles Recht, mich über die Eitlen lustig zu machen, denen am Beifall um seiner selbst etwas liegt. Mir ist das unbestimmte Geräusch des Volkes dahinten gleichgültig. Ich weiß zu gut, daß der Ruhm nur ein  weithin verbreiteter Irrthum über meine Person wäre; daß man  klatschen würde, ohne zu wissen wem.»
Auch wenn Thomas Mann versucht hat, in den unmittelbar folgenden Briefen den Streit abzumildern, war der Bruch damit doch besiegelt, und niemals mehr jedenfalls hat er sich dem Bruder gegenüber freimütig geäußert, sondern dessen Arbeiten mit billigen oder doppelsinnig funkelnden Komplimenten überhäuft. So  wenn er einem der Romane Heinrichs «vergeistigte Opernschönheit» zuspricht oder später von der «intellektuell federnden Simplizität» seines Stils spricht. Heinrich dagegen entnahm dem Brief womöglich doch die Einsicht, daß er literarisch ins Ausweglose  geraten war und sich auf festeren Grund stellen mußte. Es ist sicherlich mehr als eine bloß zufällige Koinzidenz, daß er bald nach der Auseinandersetzung den erwähnten Aufsatz für Hardens «Zukunft» schrieb, mit dem er sich programmatisch von seinem Bruder entfernte. Die eigentliche Ursache des Zwistes aber hat noch einmal ein Brief der Mutter aufgedeckt. «Zeige nicht», schrieb sie am 20. November 1904 besorgt an Heinrich, «daß Du Dich von der literarischen Welt nicht so anerkannt fühlst, als es Thomas momentan ist … Ihr seid beide gottbegnadete Menschen, lieber Heinrich, laß das persönliche Verhältnis zu T …  . nicht getrübt werden;  wie konnten 1 ½ Jahre es so ändern bloß weil Deine letzten Arbeiten nicht durchwegs gefielen. Das hat doch mit d. geschwisterl. Verhältnis nichts zu thun!» Und: «Ich wünsche so von ganzer Seele, daß auch Dir die äußerliche Anerkennung zu Theil würde, denn  leider kann der Schriftsteller nicht ohne sie fertig werden.»18
Ohnehin labiler, unsicherer veranlagt, wurde für Heinrich von  nun an nahezu alles, was er dachte, plante und schrieb, zur stillen, erbitterten Auseinandersetzung mit dem übermächtigen Schatten des jüngeren Bruders. Das Gefühl unerwarteter Zurücksetzung stürzte ihn in die Krise seines Lebens. Sie konnte ihn zerbrechen, ihm aber auch die Möglichkeit eröffnen, im Widerspruch zu Thomas den eigenen, unverwechselbaren Ausdruck zu finden; sie  konnte ihn schließlich auch von sich selber abbringen und verfälschen. Thomas Mann hat 1921, nach dem Höhepunkt des Konflikts, im Blick auf diesen Rivalitätskomplex und dessen Auswirkung auf Heinrich bemerkt: «Der innere Entstehungsherd des Giftes, das sein Dichtertum zu zersetzen drohte, war sicher hier.»19
Schon der Renaissancismus, vor allem die «Göttinnen»-Trilogie,  war ein Versuch, den Autor der «Buddenbrooks» sowohl durch hochgetriebene Artistik als auch, zumindest dem konzeptionellen Umfang nach, künstlerisch zu übertreffen. Es war vermutlich nicht ohne maliziöse Nebenabsicht, daß der Jüngere auf das ambitionierte Werk noch im gleichen Jahr mit der Lakonie der «Tonio Kröger»-Novelle antwortete, die, ebenso wie das dialogische Gedankenstück «Fiorenza» zwei Jahre darauf, eine dezidierte Absage an den Bellezza-Ästhetizismus war, die «Blasebalg-Poesie», wie Thomas Mann später offen höhnte, die «Blut- und Schönheitsgroßmäuligkeit» mitsamt all der Schwärmerei für   «dick vergoldete Renaissance-Plafonds und fette Weiber».20
Solche Gereiztheiten finden sich schon in einigen Freundesbriefen aus jener Zeit, wo vom Erkenntnisverzicht Heinrichs die Rede ist, von seiner «langweiligen Schamlosigkeit», der «geistlosen und unseelischen Betastungssucht seiner Sinnlichkeit» und von dem «leidenschaftlichen Widerstand», zu dem diese Bücher herausforderten, sogar vom «Haß».21 Dergleichen blieb Heinrich gewiß  nicht verborgen, und er mochte sich sagen, daß nichts den Kunstbegriff des Bruders heftiger provozieren mußte als der entschlossen parteiergreifende Übertritt ins Politische. Denn darin waren  sie sich, allen Meinungsverschiedenheiten zum Trotz, so lange immer einig gewesen: daß der Schriftsteller in exklusiver Entfernung von der Wirklichkeit, hoch über allen Interessen und Tagesstreitigkeiten, als «Herr der Gegensätze» regierte. Indem Heinrich «das  Volk» entdeckte, den «Fortschritt» und das «Menschheitsglück», sagte er sich in den Augen des anderen geradezu von der Kunst selber los und durchtrennte noch die letzten Gemeinsamkeiten. Man darf sicher sein, daß Heinrich eben dies beabsichtigte. Wenn  er in einem späteren, freilich nie abgeschickten Brief an Thomas  schrieb: «Ich empfinde mich als durchaus selbständige Erscheinung, u. mein Welterlebnis ist kein brüderliches, sondern eben das meine. Du störst mich nicht», so stellte er den Charakter ihres Verhältnisses geradezu auf den Kopf.22
Der theoretische Ausdruck dieses Bruchs waren die programmatischen Essays Heinrich Manns wie «Geist und Tat», «Voltaire – Goethe» oder «Gustave Flaubert und George Sand», bis hin zu  dem als berechnete Kränkung des Bruders gedachten und das Zerwürfnis für längere Zeit besiegelnden Aufsatz über «Zola». In diesen Arbeiten fand und vertiefte er nicht nur sein Verhältnis zum französischen Sozialroman des 19. Jahrhunderts; vielmehr erhob er zugleich auch die Dritte Republik zum verklärten Gegenbild des kaiserlichen Deutschlands. Sein hochgestimmter Glaube an die Demokratie, an Wahrheit, Freiheit, Gerechtigkeit, an die verwandelnde Kraft von Geist und Literatur: all diese nun über Jahre hin  unermüdlich abgewandelten Formeln haben sich in jener vom Willen zum Ideal getragenen Beschäftigung mit Frankreich gebildet.
Wie stark und zugleich vereinfachend Heinrich Manns neugewonnene Gewißheiten waren, wie ungebrochen sein richtungversetzter Hang zur Überspitzung, belegt eine Textstelle, in der er versichert, die französischen Schriftsteller hätten «die Demokratie erzogen. Das ist die Wirkung Zolas und das ist, seinen Tendenzen zum Trotz, die von Balzac … Victor Hugo, der aus der Verbannung seine republikanischen Fanfaren schickt, Sainte-Beuve, der im Senat die Freiheit der Presse verteidigt, Flaubert mit seinem Ideal einer Regierung der Wissenschaft, des Geistes selbst; und Lamartine, in der Stunde, als sein Wort den übergetretenen Strom einer Menge bändigt, und Rochefort, während seines langen Duells mit einem Kaiser, und Zola, der die Kanonen der Gewalt zum  Schweigen bringt vor der Wahrheit: sie alle haben das Glück gekannt, sich nicht stumm und ohne Arme zu fühlen, von einem Volk, dem der Geist nicht nur ein überirdisches und belangloses Spiel ist, auf eine Tribüne gehoben zu werden, ihr Wort die Dinge bewegen, den Geist in Welt und Tat verwandelt zu sehen.»23 In der ihn umgebenden deutschen Wirklichkeit dagegen entdeckte Heinrich Mann nur ein «menschenfeindliches, der Reaktion ergebenes Geschlecht», das ihn leiden machte. «Ich lebe», schrieb er, «unter dem Druck dieser sklavischen Masse ohne Ideale … so unverhüllt und brutal wie sonst nirgends in der Welt.»24
Der eigentlich literarische Ausdruck der Entzweiung mit dem  Bruder waren die gesellschaftskritischen Romane, insbesondere  «Professor Unrat». (1905) sowie «Der Untertan». (1914, 1918). Gegen das psychologische Zergliederungs-Raffinement des Jüngeren und dessen vielfach gebrochene, mit soviel Abstand wie Sympathie gezeichnete Figuren stellte er den bewußt vereinfachten Typus, und in der Tat waren es diese Vergröberungen, dieser vorbedachte, in der satirischen Absicht begründete Schritt hinter die  Zeit und ihre psychologischen Erkenntnisstandards zurück, der  Thomas Mann womöglich noch betroffener machte als der immerhin diffizile Kunstwiderspruch der früheren Werke: «Das alles ist das amüsanteste und leichtfertigste Zeug», notierte er nach der Lektüre des «Professor Unrat», «das seit Langem in Deutschland geschrieben wurde … Unmöglichkeiten, daß man seinen Augen nicht traut.»25
Es war die alte Neigung Heinrichs zum Überhasteten, literarisch «Schnellfertigen», an der die produktionsethische Strenge Thomas Manns, seine Geduldigkeit und sein Ziseleur-Temperament Anstoß nahmen, jetzt aber ergänzt und erweitert um Heinrichs ins Politisch-Soziale gewendeten Hang zum Extrem, zur  nicht selten absichtsvoll zurechtgestutzten Pointe. Und tatsächlich hat dieser offen tendenziöse Zug den literarischen Wert der gesellschaftskritischen Romane Heinrich Manns nicht unerheblich beeinträchtigt.
Das gilt am wenigsten für den «Professor Unrat», dessen Mittelpunktfigur im Konflikt zwischen tyrannischer Prinzipienstarrheit und tief verwirrendem Triebbedürfnis nicht nur demaskiert und lächerlich gemacht, sondern auch, bis hin zur Empörung gegen die bestehende Ordnung, psychologisiert und mit Menschenzügen ausgestattet wird. Darin unterscheidet sich der frühe Roman – von so unverkennbar mißlungenen Werken wie «Die Armen», «Der Kopf» oder «Die große Sache» abgesehen – von dem rund zehn Jahre später entstandenen «Untertan», der Unvermögen oder Unwillen des Autors, den komplexen Charakter aller sozialen oder menschlichen Realität zu erfassen, nachdrücklich offenbart. Wieviel Beobachtungsschärfe und grandios bösartigen Einfallsreichtum, wieviel bestürzendes Vorauswissen das Buch auch vorweist – am Ende enthält es mehr pamphletistische als literarische Wahrheit und steht mit seiner verächtlich wegwerfenden Gebärde der eigenen Intention eher entgegen; bezeichnenderweise sollte es ursprünglich auch das Motto haben: «Dies Volk ist hoffnungslos.» In keiner Szene jedenfalls, keiner seiner bald berechenbaren Reaktionen gewinnt Diederich Heßling Züge, in denen die Leser ihr eigenes Untertanentum wiedererkennen konnten. Als durch und durch konstruierte Figur, eine ins Mythologische gesteigerte Sozialmarionette, förderte sie eher die Vorstellung, der Untertan sei immer nur der andere. Hermann Hesse hat diesen Mangel bemerkt, als er über einen der anderen gesellschaftskritischen Romane Heinrich Manns schrieb, der Autor nehme den Problemen ihren Ernst, indem er einfach die eine Partei «bis zur Lächerlichkeit degradiere».26 Und auch Thomas Mann, dessen Urteil gewiß einigen Vorbehalt verdient, traf etwas Richtiges, als er in diesen Büchern «epische Güte» vermißte. Heinrich Mann selber hat das Dilemma der Sozialsatire Jahre später in die Worte gefaßt: «Das ist sehr schwer: Wahrheiten sagen und doch nicht ganz entmutigen.»27
Man hat in den gesellschaftskritischen Romanen, die rund fünfundzwanzig Jahre lang das literarische Werk Heinrich Manns bestimmt haben, trotz vielfach treffender Züge, einen Ausdruck des eigentümlich unsicheren, balancelosen Verhältnisses der Deutschen zu sich selbst gesehen: der Neigung zur Infragestellung des eigenen Wesens, zur radikalen Selbstbezichtigung. In historischen Voraussetzungen begründet, hat sie mit der Sehnsucht nach dem Ideal zu tun und das Land, seit es zum Bewußtsein von der Veränderbarkeit aller Verhältnisse kam, zum Vorzugsplatz sowohl kritischer Geister als auch revolutionärer Utopisten und Gesellschaftsphantasten gemacht. Gemeinsam war den einen wie den anderen  die Tendenz, hoch über aller Wirklichkeit deren reineres Urbild  zu errichten und die Realität für die Widerspenstigkeit zu strafen, mit der sie sich vollkommenen Zuständen zu verweigern pflegt; und verbindend war auch ihr in aller Regel apolitischer Charakter. Doch gehört es gerade zum romantisch-apolitischen Wesen, unter allen Rollen, die öffentliche Wirkung versprechen, mit Vorliebe die politische zu wählen.
Gewiß wird man Heinrich Mann nicht vorschnell oder gar an beliebiger Stelle in dieses Spektrum einordnen. Aber die Tendenz zum gesellschaftlichen Ideal, das Leiden an der Wirklichkeit bei gleichzeitig affektschärfender Distanz zu ihr: das findet sich bei ihm doch, auch wenn in alledem mehr humane Sorge, mehr Unschuld und Literateninbrunst war als vielfach sonst. «Der Haß des Geistes auf den infamen Materialismus dieses ‹deutschen Reiches› ist beträchtlich. Aber wie soll er eine Macht werden?», schrieb er im Dezember 1909 vom fernen Nizza aus in einem Brief. «Was wir können ist: unser Ideal aufstellen, es so glänzend, rein und unerschütterlich aufstellen, daß die Besserern erschrecken und Sehnsucht bekommen.»28
Heinrich Mann hat seinen kritischen Abstand zur deutschen Gesellschaft verschiedentlich auf seine Herkunft «zwischen den Rassen», das südländische Erbteil seiner Mutter, zurückgeführt, aber sicherlich auch und entschiedener noch hat das frühe Italienerlebnis dazu beigetragen. Zahlreiche Briefe und autobiographische Notizen haben das Gefühl äußerster Überwältigung festgehalten, das ihn schon auf der ersten Reise, 1893, in dieses «Wunderland» erfüllte und das sichtlich anders und stärker war als das traditionelle Italienglück vieler Deutscher; er selber hat es als eine Art Wiederbegegnung beschrieben: «Seine Erfahrungen reichten tief, er war eingeweiht wie ein Verwandter»29, heißt es einmal, und an  anderer Stelle, den gleichen Gedanken noch verdeutlichend: «Ich ging, sobald ich konnte, heim nach Italien.»30
Gleichwohl muß er sich seltsam fremd in dieser Umgebung ausgenommen haben. Allen Schilderungen der Zeitgenossen zufolge war er von eher steifem, scheuem Gehabe und wie gefangen in einer gewissen schwerblütigen Würde: Heinrich Mann werde «den Lübecker ‹Anstand› auch im Bordell nicht los», notierte René Schickele belustigt, und Kurt Tucholsky, der ihn bewunderte, ergänzte den gleichen Eindruck durch den Hinweis auf den pädagogenhaften Zuschnitt der Erscheinung: «Er ist groß und blond, ein wenig embonpoint schon, er roch merkwürdigerweise wie eine Schiefertafel … sieht aber im ganzen doch sehr gut und soigniert aus.»31 Was Heinrich Mann in Italien entdeckte, war die andere, von norddeutschem Ernst, norddeutscher Zugeknöpftheit überlagerte, doch nie zu freiem Ausdruck gelangte Seite seines Wesens. In der Generosität und Menschlichkeit des Südens, seiner Rhetorik, dem Theaterglanz und seinem impulsiven Sensualismus glaubte er zu finden, was er immer schon vermißt und zur Selbstergänzung nötig hatte. «Diese naive Animalität», so hat er die elementare Erfahrung jener Jahre kurze Zeit später zu begründen versucht, «dient mir als Ausgleich für meine Geistigkeit; ihr leichtes Leben ist der geduldige Träger meines angestrengten.»32
Doch war diese überschwengliche Rückkehrempfindung nicht alles, was diese Jahre weckten. Wie viele Reisende auch vom Italienerlebnis inspiriert und gesteigert worden sind, so viele hat es zerbrochen oder doch unfähig gemacht für das Leben im konventionell gebundenen, puritanischen Norden. Heinrich Mann ist sich in Rom und Palestrina zumindest dieses Zwiespalts, der weit in Herkunft und Persönlichkeit reichte, bewußt geworden, und bezeichnenderweise hat er seine Heimatstadt Lübeck danach nie mehr wiedergesehen. Nicht minder aufschlußreich ist, daß in Italien nicht nur sein Talent, sondern auch der kritische Affekt gegen  die deutsche Gesellschaft geboren wurden: er entdeckte gleichsam, was ihm versagt war, und objektivierte das Leiden an sich selber im Leiden an Deutschland. Im Zusammenhang betrachtet, waren seine ersten beiden größeren Romanwerke, «Im Schlaraffenland» und «Die Göttinnen», von der Erfahrung der idealen  Welt des Südens eingegeben, an der er die verachtenswerte, ungeliebte Realität des eigenen Landes maß.
Diese Welt ist auch der Gegenstand seines sicherlich schönsten und möglicherweise allein dauernden Werkes: des Romans «Die kleine Stadt». Erzählt wird, wie eine Operntruppe zu einem Gastspiel in ein verschlafenes italienisches Provinznest einfällt, ein pathetisches Durcheinander von Leidenschaften, Intrigen und prahlerisch geführten Fehden anrichtet und nach kurzem Aufenthalt wieder abzieht: ein Nichts an Handlung eigentlich, wie aus Luft gebildet und in Luft sich wieder auflösend, das aber offenbart, wie häufig Heinrich Mann sich mit seiner Neigung zur bizarr beladenen Kolportage übernommen hat, während er in diesem Buch allen schwerelosen Zauber der commedia dell’arte-Welt entfalten konnte. Advokat, Priester und Barbier, der Maestro, die Primadonna und das Liebespaar übernehmen alle ihre halbwegs vorgegebenen Rollen, kein einzelner ragt heraus, der Held des Buches ist «das Volk», und mit Recht hat man immer wieder die mühelose Sicherheit gerühmt, mit der die mehr als hundert Personen, eine jede unverwechselbar, auf engem Raum durch den selbstentfesselten Tumult gelenkt werden. Es mag Heinrich Manns Bestreben gewesen sein, in dem Werk das demokratische Weltbild in das farbige Gewimmel, die vitale Herzlichkeit einer südländischen Kleinstadt umzusetzen, aber es war ironischerweise Thomas Mann, der es «das hohe Lied  der Demokratie» genannt hat, eine Formel, die der Autor augenblicklich aufgriff und wiederholt verwendete: «Das Stärkste, was ich gemacht habe», wie er noch am Ende seines Lebens bekannte.33
In der Tat, so absichtslos, so frei von politisch-pädagogisch erbitterter Gestik ist Heinrich Mann nie wieder gewesen. Anders als dieser Roman ist das Werk der zwanziger Jahre, in denen er auf der Höhe seines Ansehens stand und seinen Ruhm wie sein  Repräsentantentum in großen Zügen genoß, nicht zu Unrecht  vergessen. Mitunter scheint es, als habe er den politischen und gesellschaftlichen Verpflichtungen, die ihm nun zufielen, größere Bedeutung eingeräumt als der literarischen Tätigkeit. Erstaunlich bleibt, daß es aus den Jahren, die eigentlich die seinen waren, kein literarisches Werk von einiger Bedeutung gibt. Zwar wurde «Der Untertan», der die sozialpsychologischen Verbiegungen der Kaiserzeit bloßstellte und eine Art Begründung für dessen Zusammenbruch zu liefern schien, ein großer Erfolg, und der plötzliche Ruhm des Autors zog auch die früheren Romane mit, vor allem den «Professor Unrat». Einen Augenblick lang schien die alte Rangfolge zwischen den Brüdern wiederhergestellt, und jedenfalls notierte Thomas Mann in seinem Tagebuch, er führe jetzt eine einsame Existenz, während Heinrichs Leben «sehr sonnig» sei. Doch  dauerte der Zustand nicht, und der «Eifersuchtsgram» des Jüngeren fand spätestens mit dem Erscheinen des «Zauberberg» ein Ende. Die erzählerischen Arbeiten Heinrich Manns dagegen, die mehr noch als vordem unter den Eiligkeiten und Simplismen des Autors litten, stießen auf zunehmendes Befremden, und Arthur Schnitzler, der mit Heinrich Mann befreundet war, hat ihm einmal die «Verzerrungen» und «Überdeutlichkeiten» vorgehalten, die «eigenwillig hastende stilistische Durchführung», die den Eindruck erwecke, als wenn er seinem «eigenen Genie mißtraue».34
In den Vordergrund traten nun essayistische und journalistische Arbeiten, schon die erste Neuveröffentlichung, mit der er 1919 hervortrat, war eine Essaysammlung unter dem Titel «Macht und Mensch», die er «der deutschen Republik» widmete. Was Italien so lange emotional für ihn bedeutet hatte: die Idee von Heimat und tieferer Zugehörigkeit, wurde jetzt im intellektuell-politischen Sinne mehr und mehr durch Frankreich ersetzt. «Wir sind  jeder da und dort, aber alle auch in Frankreich geboren», hat er  später geschrieben.35
Ausgangspunkt und Maßstab aller seiner Schriften zum Tage  war die Französische Revolution, und wenn er einst über George Sand bemerkt hat: «Es ist, als spräche ein Mensch von 1789», so gilt das für ihn, den später Geborenen, auch. Schon das Vokabular weist darauf hin: die immer wiederkehrenden Begriffe von Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit, von Wahrheit, Geist und Volk, all  diese grandiosen, aber leicht vergilbten Hochherzigkeiten, von  denen er sich mancherlei Befeuerndes für die Zukunft versprach, während sie viel eher als bloße, resonanzlose Mythen wirkten und die Bedürfnisse derer, an die sie sich richteten – das verbreitete Verlangen nach Erkenntnis der Lage, nach Standortbestimmung und neuen Zielen – auf bewegend-anachronistische Weise verfehlten. Joseph Breitbach hat berichtet, daß Heinrich Mann auch später noch, während des französischen Exils, gänzlich außerstande war zu erkennen, daß er in Frankreich «eine reine Verbaldemokratie bewunderte, die ganz undemokratisch im Sozialen war»: ihm drängten sich, bis zur Blindheit, durchweg die großen Wörter vor die Wirklichkeit. «Unter uns Menschen des zwanzigsten Jahrhunderts», verkündete er im Jahre 1919 der von der Niederlage, von Hunger, Chaos und Existenzangst verstörten Nation, «lebt auf und handelt weiter die französische Revolution. Sie ist ewig, ist übernationales Geschehen im Angesicht der Ewigkeit. Im Schein von Blitzen hat sie einst für Augenblicke vorweggenommen, was noch die künftigen Jahrhunderte unserer Welt mit täglicher Wirklichkeit erfüllen soll. Der ihr befreundete, ihr gewachsene Geist  Deutschlands, Kant, kehrt nun, von weither, zurück in den Worten Wilsons. Die Republik, die sie meinte, ist kämpfendes Menschentum; wir können keine andere meinen.»36
Die Hoffnungen Heinrich Manns, die sich in solchen wie in ungezählten anderen Zeugnissen bekundeten, waren gewiß nicht nur rhetorische Durchgängerei, sosehr er sich häufig vom eigenen Überschwang, dem alten Schwärmerwesen, überrennen ließ. Sie waren aber doch so hochgespannt und alle jene überständig wirkenden Begriffe, die ihm anscheinend leicht aus der Feder gerieten, mit so pedantischer Starre ernst gemeint, daß keine Wirklichkeit, wie immer sie aussehen mochte, ihnen hätte gerecht werden können. Nie wäre ihm begreiflich gewesen, daß die Abstriche von den äußersten Erwartungen zur Politik gehören, ja das Wesen der Politik selber sind. Infolgedessen ist er den Weg vieler apolitischer Deutscher aus jenen Jahren mitgegangen: vom gekränkten Ideal über die Enttäuschung in die Resignation, aus der er sich allenfalls bei offiziösen Anlässen, als gesuchter Festredner und Präside, aufschwungweise befreite. Im Oktober 1923, als sich das Reich der  bis dahin schwersten inneren Krise gegenübersah, rief er in einem  offenen Brief den Kanzler Stresemann auf: «Ich fordere die Diktatur der Vernunft … Ergreifen Sie Personen und Besitz, rächen Sie die bis in den Tod beleidigte Nation! Die soziale Demokratie soll endlich gewappnet und als Rächer dastehen. Sie ist unsere einzige Rüstung, wer sie angreift, muß zerbrechen.» An Kurt Tucholsky aber schrieb er wenige Monate später, er trage sich mit Auswanderungsgedanken: «An eine analphabetische Reaktionsperiode  schließt sich lückenlos die nächste an … Während des ganzen Wilhelms wartete ich, ob nicht doch mal Licht käme. Aber erst nach der Revolution steht es fest, daß ein Fünfziger ganz gewiß keins mehr sehen wird.»37
Thomas Mann hat zu Beginn der dreißiger Jahre, nicht ohne mokanten Unterton, dem Sinne nach bemerkt, sein Bruder habe weniger die Republik als seinen Traum davon gewollt.38 Auch darin  wird die zutiefst apolitische Natur Heinrich Manns erkennbar, daß er angesichts der unvollkommenen, von halben Hoffnungen, halben Idealen gezeichneten Realität in immer neuen, anderen Traumbereichen Ausflucht suchte. Stets und an erster Stelle war  da Frankreich oder doch das Bild, das er sich in enttäuschungsloser Liebe davon zurechtgemacht hatte. Eine Zeitlang hing er seine Erwartungen an die Pan-Europa-Idee und hielt Freundschaft mit dem Grafen Coudenhove-Kalergi; dann wiederum und unentwegt aufs neue verfolgte er Ideen von einer Führerschaft der  Intellektuellen: sie seien kraft inneren Auftrags die eigentlichen  Volksvertreter, versicherte er, wie denn überhaupt politisches Handeln Literaturkenntnis voraussetze. Im Jahre 1923, angesichts des Ruhrkonflikts mit Frankreich, verlangte er sogar ökonomische Vollmachten für den eigenen Stand: «Die Wirtschaft stehe unter der Aufsicht einer geistigen Auslese beider Demokratien. Politik ist Angelegenheit des Geistes», formulierte er apodiktisch.39 Und schließlich tauchte, aus anfänglichem Widerspruch und entsetzter Ablehnung, das zunehmend sich verklärende Bild der Sowjetunion auf.
Noch im Jahre 1919 hatte er in «Macht und Mensch» den russischen Bolschewismus als «ein Gebilde aus Blutdurst und Logarithmen» beschrieben, in dem jeder einzelne mehr zu verlieren  habe als «sein bißchen Eigentum: vor allem seine gesunde Kritik, seinen Weltverstand und seine offenen Augen». Aber sein Radikalismus der Worte, die Magie mythischer Begriffe wie Revolution, Gerechtigkeit und Sozialismus, die ihn zum Träumen brachten und im fernen, nie gesehenen Rußland doch zum Sieg gekommen waren, löste zusehends die Vorbehalte auf. In einer Betrachtung aus dem Jahre 1924 hat er den Fluchtcharakter dieser Umbesinnung angedeutet, als er schrieb, die Größe Lenins sei ihm erst vor dem Hintergrund der deutschen Entwicklung begreiflich geworden.40 Auch darin wirkte wieder, wie in all diesen ruhelos vagabundierenden Sehnsüchten, das Utopiebedürfnis des politisierenden Intellektuellen mit, vor allem aber ein verdrehter, weltfremder, oft und zugleich nie enttäuschter Literaturernst, der den satirisch überzeichneten Figuren des eigenen Romanwerks mehr und mehr in die Falle ging. Während er im eigenen Lande nur den bornierten, zynischen Ungeist am Werke sah und über seinen hochgetriebenen Phantasmagorien die Wirklichkeit der mühsam sich behauptenden, nur von erklärten Feinden oder gnadenlosen Rigoristen umgebenen Republik aus dem Auge verlor, gab er der Sowjetunion, was er jener versagte. «Die Oktoberrevolution», so  faßte er im Rückblick zusammen, was ihn damals und bald für  immer seine Hoffnungen an das Land im Osten binden ließ, «ist, wie jede echte, tiefe Revolution, die Verwirklichung einer hundertjährigen Literatur».41
Auch die Gegenwelt, die solchen Traumbildern stets korrespondiert, fehlte nicht: «die Industrie» mit ihren «teuflischen Plänen», die «Aufsauger», «Enteigner» und «Substanzentzieher», unablässig im Finstern heckend und fressend. Die Geschichte der  Weimarer Republik betrachtend, kann man für Heinrich Manns  Forderung auf Verstaatlichung der Grundindustrie sicherlich Argumente ins Feld führen. Problematisch war aber das Dämonenwesen, das er für sein Begehren mobilisierte. Weniger eine Sache des dramatisierenden Effekts, entstammte es vielmehr, wie alle Verschwörungstheorien, dem Unvermögen, den Zusammenhang komplexer gesellschaftlicher Vorgänge zu begreifen, und wie stets ging auch hier die Schwäche mit dem Bedürfnis einher, für alle fehlgeschlagenen Hoffnungen, alle unerfüllt gebliebenen Wünsche die Machination verborgener Gegenmächte verantwortlich  zu machen.
Der andere große Widersacher, auf den er von Beginn der Republik an, in Appellen und Beschwörungen, aufmerksam machte, war der Nationalismus der Zeit, das aus der nie begriffenen  Niederlage und dem moralischen Verdikt der Siegermächte herstammende, unversöhnliche Ressentiment gegen eine Welt von Feinden. Und wiewohl Heinrich Mann auch hier wieder seinem übertreibenden Temperament folgte, wenn er beispielsweise der Nation den Stolz auf die Niederlage abforderte, damit die Sieger sich des Sieges schämten42, kann man seine unerschrockenen  Mahnungen, denen die Geschichte so bestürzend recht gegeben  hat, nicht ohne Bewegung wiederlesen. Im ganzen sind die Aufsätze und Reden, mit denen er sich, solange die Republik dauerte, als der politische Repräsentant der Literatur und des «aus der Welt hervorgehobenen und vor sie hingestellten Gewissens»43 zu Worte gemeldet hat, eine seltsame Mischung aus Hellsicht und  Verblendung, Gespensterglauben, Irrtum und humaner Vernunft.
Paradoxerweise erreichte Heinrich Manns öffentliches Ansehen in den Jahren, als die Republik ihrem Ende entgegenging, seinen Höhepunkt. Im Januar 1931 wurde er zum Präsidenten der Sektion Dichtkunst in der Preußischen Akademie der Künste gewählt, zu seinem 60. Geburtstag, einige Wochen später, feierten ihn hundertdreißig Schriftsteller aus aller Welt, und im Jahre darauf wollte Kurt  Hiller ihn sogar dazu bewegen, als Kandidat für das Amt des Reichspräsidenten gegen Hindenburg, Hitler und Thälmann anzutreten. Bezeichnenderweise haben die neuen Gewalthaber ihn schon annähernd vierzehn Tage nach der Machtergreifung gezwungen, sein  Amt als Akademiepräsident aufzugeben, sie würden, erklärten sie, andernfalls die Institution auflösen. Wie stark Unsicherheit, Angst und das Mißtrauen selbst unter Gesinnungsfreunden schon in diesen Tagen umgingen, geht aus dem Bericht Hermann Kestens über  eine Beratung hervor, zu der sich einige der bedrohten Schriftsteller  zusammengefunden hatten. Als Bertolt Brecht eine «Leibwache»  der Roten Hilfe oder der Gewerkschaften für die politisch Engagierten unter ihnen vorschlug, antwortete Heinrich Mann ironisch: «Eine Leibwache? Uns zu bewachen oder überwachen? Uns zu  schützen oder in Schutzhaft zu bringen? Uns zu verteidigen oder zu verraten?»44 Wenige Tage später verließ er Deutschland.
Auch im Exil, von Südfrankreich aus, widmete er einen erheblichen Teil seiner Kraft und seiner Zeit der Politik. Im Laufe weniger Jahre schrieb er über dreihundert Artikel, vor allem für die «Neue Weltbühne», das «Pariser Tageblatt» und die «Dépêche de Toulouse». Unermüdlich unterzeichnete er Resolutionen, organisierte, korrespondierte und ließ sich als Präsident, Vorstand oder Ehrenmitglied in eine Vielzahl meist kommunistisch beeinflußter Komitees wählen, der «Hindenburg des Exils», wie Ludwig Marcuse spottete.45
Von seiner Erscheinung, seinem Gehabe, seinen Stimmungen im südfranzösischen Exil gibt es eine anschauliche Skizze im Tagebuch René Schickeles: «Wir sitzen im ‹Café Monmot›, da kommt Heinrich Mann. Er wird fett. Doppelkinn, das die Bewegungen des Kopfes nicht immer ganz mitmacht. Der Kopf geht weg, und das Kinn bleibt liegen. Nachdem er seinen Kaffee bestellt hat, zieht er, wie er das offenbar täglich tut, die Zeitung aus der Tasche und legt sie sorgsam vor sich auf den Tisch. Es ist die ‹Dépêche de Toulouse›. Er bekommt sie als Mitarbeiter umsonst. Andere Zeitungen liest er nicht. Dann faltet er die Hände und sieht einen aus seinen blauen Augen an. Sie sind harmloser als die eines Kindes. Beim geringsten Anlaß bricht ein Ausdruck von Mißtrauen durch. Schon, wenn seine Eitelkeit sich von fern bedroht fühlt … Er arbeitet an seinem Roman. Den ganzen Tag am Schreibtisch. Seine einzige Erholung der kurze Cafébesuch zwischen fünf und sechs. ‹Seit zwei Jahren geht es so mit der Arbeit. Ich brauche Ferien.› Im Augenblick, da er es ausspricht, breitet sich eine maßlose Müdigkeit über ihn. Sein Gesicht zerfällt. Die Augen blicken traurig in die Ferne. Die Arme hängen. Ich kenne keinen einsameren Menschen.»46
Angesichts der politischen Geschäftigkeit, die Heinrich Mann in der Emigration entfaltete, mutet es um so erstaunlicher an, daß es ihm möglich war, den großangelegten, noch in Deutschland begonnenen Roman zu schreiben, von dem die Tagebuchnotiz spricht. Viele halten das Buch, «Die Jugend und die Vollendung des Königs Henri Quatre», für sein Hauptwerk, er selber  hat es als eine Art Summe seines Lebens angesehen.47 In der Tat  bot schon die Wahl des Themas eine Idealformel, die es ihm erlaubte, alle Widersprüche seines seltsam verbogen anmutenden Werkes, einmal wenigstens, zu vereinigen: die von Handlungszeit und Handlungsort vorgegebene, fast schon versunkene Renaissancebegeisterung mitsamt den mannigfaltigen Möglichkeiten  zum Grellen, Überhitzten, emphatisch Dampfenden, zu bengalischem Feuer und künstlichem Donner auf der einen, und seine politischen Träume von der Herrschaft der Denkenden und der «Macht der Güte» auf der anderen Seite: dies alles noch verbunden und ins Ernste gesteigert durch eine unübersehbare, der Konzeption selber entstammende Moralität, die seinen lehrhaft-pädagogischen Neigungen Genüge tat. In einem Hinweis auf das  Buch hat Heinrich Mann zu dieser Verflechtung aus farbiger Erzählung, politischem Ideal und Nutzanwendung bemerkt: «In Frankreich hatten sie einen Fürsten, er war der Fürst der Armen und Unterdrückten, wie er der Fürst der Denkenden war … Aus seinen Abenteuern, Taten, Leiden habe ich eine lange Reihe von Bildern und Szenen gemacht, bunt zu lesen und anzusehen. Alle zusammen haben den Sinn, daß das Böse und Furchtbare überwunden werden kann durch Kämpfer, die das Unglück zum Denken erzog, wie auch durch Denkende, die gelernt haben zu reiten  und zuzuschlagen.»48
Auch wenn das Werk Heinrich Mann noch einmal als großen Schriftsteller zeigte, war es doch zugleich ein halber Widerruf und nicht ohne resignativen Zug: der Abschied von jenem gesellschaftskritischen Zeitroman, dem er sich dreißig Jahre zuvor zugewandt und dem er, wenn er es übersah, einen Teil seines Talents  geopfert hatte; am Ende waren es nur wenige Werke, die einigen  Bestand versprachen. Nach dem Abschluß des «Henri Quatre»  schrieb er denn auch: «Auf Romane aus dieser Zeit lasse ich mich nicht ein … Was geht einen Schriftsteller der krampfige Unfug dieses Geschlechts noch an. Schon zuviel mit allen Artikeln …»49 Wie tief wesensfremd ihm die Frage der Macht und des politischen Interesses war, geht auf mittelbare Weise noch einmal aus dem Romanwerk selbst hervor. Denn obwohl Heinrich Mann ausgedehnte Vorstudien getrieben hatte und der Stoff geradezu darauf drängte, Aufstieg und Herrschaft des «kleinen Königs von Navarra» vor dem weiten Hintergrund eines Kräftespiels weltgebietender Mächte, Rom eingeschlossen, sichtbar zu machen und  die historischen, ökonomischen und sozialen Bedingungen mit  dem Gang der großen Geschichte sowie eines großen Lebens zu verbinden, ist von alledem kaum oder nur andeutungsweise die Rede; vielmehr stammen Inhalt, Farbe und Kunstglanz des Buches, wieder einmal, von einer «Lebensstimmung», aus deren diffusem Licht allenfalls die geistigen und religiösen Triebkräfte der  Zeit hervortreten, um jene frei an die Geschichte angelehnte Parabel zu tragen, die ihr Autor im Sinne hatte.
Gleichzeitig aber war der «Henri Quatre» auch ein Huldigungswerk: der Roman historischer Größe, in dem der Autor sich nach all den charakterlosen und korrupten Figuren, die sein voraufgegangenes Werk bevölkerten, dieser ewigen Bilderflucht von Heuchlern, Versagern und plebejischen Monstren, endlich der Sehnsucht nach Verehrung ergab. Es war noch einmal eine Phantasie über Geist und Macht, Gedanke und Tat, und wie er bisher immer nur auf Formen der Gemeinheit gestoßen war, so sah  er jetzt, zumindest auf seiten seines Herrschers, einzig «Güte», «Zartsinn», «Mitgefühl» und dergleichen mehr am Werk. Nicht ohne Irritation jedoch wird man beim Vergleich zwischen dem Roman und den teilweise gleichzeitig entstandenen Aufsätzen Heinrich Manns zum Tage gewahr, daß durch die mit so viel verklärender Wärme gezeichneten Züge des Königs, in einem Akt erstaunlicher Unterschiebung, das Bild Stalins zum Vorschein kommt. Das ganze liebende Vokabelwerk, das der Stilisierung des «bon roi» ins human Große, Menschenfreundliche gilt, kehrt in der Apotheose des so ganz anderen wieder, und am Ende verschwimmt ihm die lebensvolle, noble Gestalt des Königs mit der des maskenhaft finsteren Despoten im Kreml zu einem einzigen Bild. Es wäre wohl der Mühe wert, in einer systematischen Studie die Wortparallelen angesichts der so unterschiedlichen, nur durch ein apolitisches Bewunderungsbedürfnis verbundenen Männer im einzelnen nachzuweisen. Alles, was Stalin äußere, komme aus der «Wärme für die Menschen», schreibt er einmal, er rühmt dessen «offene Herzlichkeit», die «Güte», «das kindliche Lachen» und  weiß zu berichten, daß jener nicht die Macht suche, sondern «den  Genuß der befriedigten Vernunft, und Geistesfreude ohne Ende».  Die Barbareien des Diktators dagegen werden, wo es nicht anders geht, metaphorisch eingedunkelt: «Den Gipfeln nähert sich nur, wer mit den Abgründen vertraut ist.» Als Heinrich Mann in der gleichen Nummer der «Internationalen Literatur», die einen Auszug aus dem «Henri Quatre» abdruckt, einen Leitartikel   Stalins entdeckt, fühlt er sich im Innersten bewegt und all seine  Dichterträume vom Machtanspruch der Intellektuellen beglaubigt; Stalins Gedanken seien «zuversichtlich, gütig und von klarer Geistigkeit», notiert er.50 Und unversehens war er nun für jenen Traum auch zu Abstrichen an den großen, beflügelnden Worten von «Menschenliebe», «Erbarmen» oder «Brüderlichkeit» bereit.  Golo Mann hat bei Gelegenheit von einem sozialdemokratischen  Politiker namens Seger berichtet, der um diese Zeit, nach längerem KZ-Aufenthalt, als gebrochener Mann nach Paris kam und der Sowjetunion vorwarf, durch die Bekämpfung der Sozialdemokratie der Herrschaft Hitlers vorgearbeitet zu haben. «Mit Seger ist es nichts», schrieb Heinrich Mann daraufhin, er «beschimpft jetzt die Sowjetunion.» Und mit einer Ironie, die dem Opfer noch das Mitgefühl versagte, setzte er hinzu: «Durch Leiden außer Form gekommen?»51
Die Jahre in Frankreich hat Heinrich Mann nicht als Exil empfunden. Aber im Herbst 1940 sah er sich von der immer weiter ausgreifenden Macht Hitlers abermals vertrieben: von Marseille aus  flüchtete der nahezu Siebzigjährige, zusammen mit den Werfels, den Feuchtwangers und Golo Mann, auf bedrohlichen Gebirgspfaden, nur einen Rucksack mit ein paar Habseligkeiten bei sich, über die Pyrenäen. Das verhaßte Spanien stellte ihnen bereitwillig  Durchreisevisen aus, blieb aber unbedankt. Nach kurzem Aufenthalt floh er weiter nach Portugal und von dort in die Vereinigten Staaten. Vom Schiff aus zurückblickend, notierte er: «Der Blick auf Lissabon zeigte mir den Hafen. Er wird der letzte gewesen  sein, wenn Europa zurückbleibt. Er erschien mir unbegreiflich schön. Eine verlorene Geliebte ist nicht schöner. Alles, was mir gegeben war, hatte ich an Europa erlebt, Lust und Schmerz eines seiner Zeitalter, das meines war; aber mehreren anderen, die vor meinem Dasein liegen, bin ich auch verbunden. – Überaus leidvoll war dieser Abschied.»52
Erst damit begann die Emigration. In einem Brief schrieb er: «In Amerika kam ich wohl den 13. Okt. 1940 an. Früher nie.» In einem anderen als buchstäblichen Sinne war er auch jetzt nicht angekommen. Das letzte Lebensjahrzehnt war beherrscht von Empfindungen der Fremdheit, des Verlorenseins und des Rückzugs aus der Welt. Seine Herrenhaftigkeit, wohl auch sein Altersstolz, erschwerten ihm die Gesten geselliger Anpassung, die Photographien der letzten Jahre zeigen einen Greis, müde und in eingesunkener Haltung vor dem Schreibtisch oder auf den Stufen seines kalifornischen Hauses hockend, dem Skepsis, Scheu und Bitterkeit  das Lächeln gefrieren lassen, um das er sich bemüht. Einem Brieffreund schrieb er: «Hier misse ich nichts, erwarte nichts, habe dafür das träumerische Alter.»53
Erinnerungen stiegen herauf, die verwehten Bilder des alten Europa und jener bürgerlichen Welt, die er demaskiert und deren schönen Schein er doch geliebt hatte in all der falschen Herrlichkeit, der Eleganz und Etikette, und mit dem Schimmer des Abschieds, der darüber lag: «Der europäische Geist hatte … einen glücklichen Augenblick, er war um 1890 und noch einige Jahre nachher.»54 Doch war es nicht nur Greisenwehmut, die ihn dahin zurückbrachte; vielmehr war dies seine Welt gewesen. Er hat einst beschrieben, wie er, schon als Siebenjähriger, im elterlichen Hause, hinter der Tür des Saales stehend, einem Ball zugesehen hatte, «ratlos ergriffen von dem Glück, dem alle nachtanzten»; und mit Anfang zwanzig hatte er den Plan gefaßt, eine Geldsumme aufzunehmen, die, wie er meinte, der Rente eines dreifachen Millionärs  entsprach, nach Paris zu gehen und, unter Anleitung einer «eleganten Frau», einen Monat lang eine «existence supérieure» zu führen. «Jedes Stück, mit dem ich in Berührung komme, muß soignirt sein», notierte er. Die Erfahrung sollte ihm «einen Rahmen und einen Vorwand» für die Kenntnis jener haute vie verschaffen, die er als Schriftsteller darzustellen beabsichtigte.55
Auch später hat er ein unverlierbar bürgerliches Wesen durch ein gewisses mondänes Kolorit zu korrigieren versucht, einen Hauch von Lebemann, Boulevard und Demimonde. Davon zeugte schon der Frauentypus, mit dem er sich, in allem Wechsel, gleichbleibend umgab, jene üppigen, vielerfahrenen, immer leicht ins Grelle ausschlagenden Erscheinungen, die Thomas Mann mit mildem Spott als «Heinrichsbräute» zu bezeichnen pflegte.56 Und Golo Mann hat überliefert, wie Heinrich nach dem Ersten Weltkrieg, als der Erfolg des «Untertan» ihm endlich die großen Gelder brachte, von Zeit zu Zeit zusammen mit seiner Frau den Orientexpreß bestieg, um zwischen München und Salzburg in einer Atmosphäre von Internationalität und Eleganz zu dinieren.  Einiges spricht dafür, daß seine libertinen ebenso wie seine genießerischen Neigungen ihn, lange vor allen politischen Erwägungen, nach Frankreich gezogen haben. Er liebte die Orte, die, im Nachklang wenigstens, etwas von dem verschwenderisch glitzernden  Prunk der Jahrhundertwende bewahrt hatten, Paris, Monte Carlo, Nizza, «ein Fest Tag und Nacht», schwärmte er, «der ganze Luxus der Erde schien hier versammelt. Nie wieder wird man so  prachtvolle Kokotten sehn»:57 Die Szenerie ist auch der Hintergrund seines letzten, drei Jahre nach der Katastrophe des alten Europa erschienenen Romans, «Der Atem», der das Ende jener Welt  gleichnishaft mit dem Tag einer Sterbenden verknüpft. Der Strudel verschlinge das alles jetzt, schrieb er; «Wir grüßen noch».
Gelegentlich klagte er über Armut. Aber es war mehr das Gefühl, am Ende eines langen, unabhängigen und gern mit etwas weltmännischem Glanz umgebenen Lebens auf die Großmut anderer angewiesen zu sein. Denn er blieb in Amerika auch literarisch ein Fremder, lediglich «Professor Unrat» und «Der Untertan» fanden einen Verleger. Tantiemen erhielt er kaum noch, eine Zeitlang überwies ihm ein Moskauer Verlag einige Gelder, vor allem aber und regelmäßig half Thomas Mann. Infolgedessen war er auch bereit, dem Drängen Ostberlins nachzugeben, das ihn im Jahre 1949 zum ersten Präsidenten der neu zu gründenden Deutschen Akademie der Künste berufen und eingeladen hatte, in die DDR überzusiedeln. Aber er war voller Zweifel, zögerte den Entschluß ein ums andere Mal hinaus, er fürchtete nicht nur, sich in neue, falsche Abhängigkeiten zu begeben, sondern auch, daß beide Seiten von allzu unterschiedlichen Erwartungen ausgingen. «Die Angelegenheit … widert mich an», bemerkte er in einem Brief.58 Denn er war, in allen seinen Widersprüchen, immer auch ein Bürger geblieben, konservativ und mit sozialem Empfinden. Zwar hatten viele seiner Werke die bewegende Kraft des materiellen Interesses beschrieben, aber die Einsicht war ihm von Balzac viel eher als von Marx gekommen. «Das Geistige erscheint mir als das Primäre», beharrte er denn auch bis zuletzt, «es hat in der Geschichte den Vortritt.»59 Thomas Mann, der ihm zugeraten hatte, nach Ostberlin zu gehen, meinte später, es sei zuletzt «immer deutlicher (geworden), daß er nichts mehr wünschte, als in Ruhe gelassen zu werden». Wenige Wochen bevor er die Überfahrt antreten sollte, am 12. März 1950, starb er über Nacht an einer Gehirnblutung. «Es ist im Grunde eine gnädige Lösung», schrieb der Bruder.60
Empfindungen der Resignation, der menschlichen und geistigen Vereinsamung, sind auch in Heinrich Manns Memoirenbuch «Ein Zeitalter wird besichtigt» eingegangen und haben es als Dokument später Lebensstimmung wichtig gemacht. Die Absicht hingegen, die eigene Biographie mit einem kritischen Porträt der Epoche zu verbinden, ist am Ende doch Absicht geblieben. Nur stellenweise treten Passagen hervor, die ein Erlebnis, ein Sentiment  festhalten und in der Ergriffenheit des Wiedererinnerns die einstige Kraft und Beweglichkeit seiner Sprachphantasie mit einer knappen, resümierenden Einfachheit eindrucksvoll verbinden. Vor allem die politischen Betrachtungen jedoch scheinen wie aus großer, unbegriffener Ferne geschrieben, aus der Bewegung des Abgangs schon, als sei der Autor längst über die Grenze hinaus, wo Widersprüche oder Ungereimtheiten nach Auflösung verlangen und, statt zu stören, nur noch das Gefühl stolzer Nachlässigkeit bestärken. Im Grunde war ihm die Welt der Tatsachen immer fremd gewesen und die Fakten nur Phantasieimpulse, über die er souverän und nach poetischer Manier schaltete. An einer Stelle spricht er, wieder einmal den pathetischen Vermengungen von Literatur und Politik erliegend, vom «Ruhm» der Moskauer Prozesse: «Der große Dialog zwischen dem Staatsanwalt und dem Journalisten Radek: wörtlich könnte er bei Dostojewski stehen.»61 Selbst wer vergessen wollte, was über die Vorgänge auch damals schon bekannt und zugänglich war, wird den Rückfall in den Ästhetizismus der «Pippo Spano»-Welt, die das Leben zum literarischen Material degradiert hatte, nicht übersehen, und auch nicht, wie er hinter sich ließ, was er über die Politik als Prinzip von Wahrheit, Mitleid und Gerechtigkeit je verkündet hatte.
Stärker als in den dreißiger Jahren, endgültiger auch nach all  den zurückliegenden Kämpfen und polemischen Ausschweifungen, brach nun die einfache Sehnsucht nach Verehrung durch; sie sei, meinte er, «eine sittliche Gabe» und befähige «zu unterscheiden, nach unten und oberhalb».62 Bismarck, die Haßfigur früherer Jahre, tauchte aus den betrauerten Schatten wieder auf, «mein  Bismarck», wie er, zur Verwirrung vieler, mit vertraulich huldigendem Tonfall vermerkte, es war auch hier wiederum die Literatur, die am Ende alles heilte: «Der Brief an den Vater seiner künftigen  Frau, sein Werbebrief, welch ein Manifest menschlicher Schönheit! Man verneigt sich und ist beglückt. Wer das schrieb – wer überhaupt sein klassisches Deutsch schrieb, kann das unbedingt Schlechte niemals weder gewollt noch sich erlaubt haben.»63 Für  die Gegenwart schienen Stalin, Churchill und Roosevelt, ziemlich unterschiedslos, seinen Verehrungsbedürfnissen Genüge zu tun und, umrißweise doch, den Traum vom denkenden Machthaber wahrzumachen. Seine Hoffnung ging auf die Selbsterschöpfung des «irrationalen Zeitalters», in dem er zu leben gehabt hatte. Er war skeptisch, aber gleichzeitig ungeduldig: «Und es dauert, es dauert –!», schrieb er.64
Denn dieses Zeitalter hatte ihm, wie er es rückblickend sah, den Kampf aufgezwungen. Er hatte viel darüber versäumt. Schon in den Auseinandersetzungen mit dem Bruder war jener der Treibende, zum Konflikt Drängende gewesen, während er den Ausgleich oder doch das Einander-gelten-Lassen gesucht hatte. Aber hier wie dort war ihm keine Wahl geblieben. «Kampf allein tut es nicht», schrieb er jetzt, «was bleibt denn von den Kämpfen.» Auf sein von Streit und Polemik erfülltes Werk zurückblickend, wolle er nicht als «Verfasser eines romanhaften Leitartikels», gemeint war «Der Untertan», weiterleben, äußerte er einem Briefpartner gegenüber. Und in einer biographischen Skizze aus dem Jahre 1946 ließ er «Die kleine Stadt» sowie «Die Jugend und die Vollendung des Königs Henri Quatre» als «Geschenk des Schicksals»  gelten; das übrige erwähnte er nicht.65
Offenbar hat er den disparaten Charakter seines Gesamtwerks  selber empfunden, der in so auffälligem Widerspruch zu dem kategorischen Ausdruck stand, den er so gern kultivierte. Im Grunde ist er in allen Jahren über die Unsicherheiten des Beginns nie hinweggekommen, er blieb empfänglich für die gegensätzlichsten  Einflüsse. Das hat seinen Romanen die häufig experimentelle, die  sprachlichen wie technischen Mittel riskant erweiternde Farbe gegeben, gleichzeitig aber auch seinen Rang gemindert. Denn der Begriff der Größe ist mit einem Maß an Stetigkeit verbunden, an unbeirrbarer Steigerung des Werkes wie der Person, über das er nicht  gebot. Anders als Thomas Mann hat er sich weder im Persönlichen  noch im Literarischen eine «Verfassung» geben können.66 Möglich  ist, daß er durch die Wendung ins Politische eben dies erreichen wollte. Aber vielleicht hat er durch diesen Schritt sein Werk noch disparater als ohnehin schon gemacht und jene Eindeutigkeit, die er suchte, gerade verloren; gewonnen hat er sie jedenfalls nicht.
Nicht anders als Thomas Mann auch war ihm die Politik immer fremd geblieben, nur daß er sich heftiger, leidenschaftlicher auf sie eingelassen hatte. Sie blieb dennoch unbegriffen, eine ferne Realität, und vielleicht war es am Ende doch die frühe, unverlorene Neigung  zum Exotismus, die ihn auf politischem Gelände nach Ersatzbefriedigungen suchen ließ. Bezeichnenderweise enthielten die Romane jener Lebensphase durchweg mehr Kolportage als durchschaute Wirklichkeit, mehr Melodram als erzählerisch bewältigte Erkenntnis, und meist traten die Akteure der Politik, wo immer er sie ins Spiel brachte, so unvermittelt aus den Kulissen wie in der Oper die Tenöre. Im Sommer 1940, verwirrt von der Einsicht, sich so oft getäuscht, so oft die Entwicklungen falsch vorausgesagt zu haben, schrieb er an Thomas Mann, was als eine Art Lebensmotto aller zutiefst unpolitischen Menschen gelten kann: «Nichts zu wissen, ist unser Bestes.»67 Für seine Fremdheit auf dem Felde, auf das er da geraten war, spricht auch, daß die gesellschaftskritischen Sujets seit 1930, nach so vielen Jahren, einfach abbrechen und so unversehens, wie sie aufgetaucht waren, aus dem Werk wieder verschwinden – ganz als habe er selber erkannt, daß dies alles Umweg, Ausflucht, Irrtum gewesen sei. Zuletzt jedenfalls sieht man ihn, auch hierin wiederum nicht unähnlich dem Bruder, zu den Anfängen zurückkehren; und während jener die alten Vorzugsthemen von Künstler und Bürger, Geist und Außenseitertum wieder aufgreift, sieht Heinrich sich eingeholt von den einstigen, wenn nun auch gelassener exekutierten Avantgardismen der frühen Jahre.
Was ihm im Gegensatz zu Thomas Mann fehlte, waren Kälte und Geduld. In seinem Essay über Flaubert hat er dessen Gesicht «rot von den Ausschweifungen der Arbeit» und verwüstetvon einer Leidenschaft beschrieben, die man wie «einen Ausschlag … schreiend kratzt».68 Aber in seiner Bewunderung war mehr Sehnsucht als Anspruch auf Doppelgängerschaft. Da ihm die Worte leicht wurden, tat er sich schwer damit, den engen Zusammenhang von Mühsal und Kunst zu erfassen. Wiederholt hat Thomas Mann mit mißbilligender Verblüfftheit darauf verwiesen, wie der Bruder ein Werk nach dem anderen «hinlegte», und die Bemerkung Detlev Spinells aus der «Tristan»-Novelle, ein Schriftsteller sei ein Mensch, dem das Schreiben schwerfalle, war sicherlich ebenso an die Adresse Heinrichs gerichtet wie die Grübeleien aus «Schwere Stunde», wonach das Talent nichts Leichtes  sei, kein bloßes Können, sondern das bis ins Selbstquälerische verstärkte Bewußtsein des Ungenügens gegenüber dem idealen Ausdruck. «Ich habe», hat Heinrich Mann in seinem Memoirenbuch eingeräumt, «zu oft improvisiert, ich widerstand dem Abenteuer nicht genug, im Leben oder Schreiben, die eins sind».69 Auf das Verhältnis zu Thomas bezogen, enthält der Satz nicht nur das Eingeständnis, daß dem Bruder der Vorrang gebühre, sondern auch die Behauptung des eigenen, andersgearteten Wesens.
Zuletzt hatten die Zeit und das gemeinsame Schicksal, wenn  nicht die Gegensätze, so doch deren Empfindlichkeiten getilgt, und bald hat Heinrich auch den Bruder in sein Verehrungsbedürfnis eingeschlossen. Man sehe ihm «die Freude an, mit seinem Bruder beisammen und einig zu sein», hatte René Schickele schon in  der Zeit des französischen Exils beobachtet.70 Jetzt schrieb der Ältere in das für Thomas bestimmte Widmungsexemplar eines seiner letzten Bücher: «Meinem großen Bruder …» Anders und unnachgiebiger in seinem Kunstrigorismus als Heinrich, hat dieser  jedoch, über alle neu vertieften Empfindungen brüderlicher Gemeinsamkeit hinweg, an den Unterschieden in der Sache festgehalten und dem Werk des anderen auch in diesen Jahren kaum etwas  abgewinnen können. Heinrich habe «aus neuen Merkwürdigkeiten» gelesen, heißt es einmal nach einem Besuch des Bruders.71
Eine Art Schlußwort, noch einmal die tieferen, über alle politischen Gegensätze hinausgreifenden Ursachen ihres Konflikts beschreibend, zugleich aber auch die Versöhnung beschwörend, hat Heinrich gesprochen. In dem Roman «Der Atem», der 1949, wenige Monate vor seinem Tod erschien, übertrug er das Bruderproblem auf zwei Schwestern, von denen die ältere im Augenblick des Sterbens der jüngeren, erfolgreichen bekennt, was auch ihn selber von Thomas entzweit und schließlich für immer entfremdet hat: «Hasse mich nicht, weil ich lebte oder weil ich sterbe. Ich weiß, du haßtest mich nur mit Selbstverleugnung, wir waren doch Schwestern … Uns trennte, daß ich nicht deinen Ehrgeiz hatte; deine Laufbahn war voll Kampf, in allen Wechselfällen hieltest du dich oben, dir erschien ich lau. Dennoch verstand nur ich dich.  Nur dein Urteil traf mich. Wir kränkten uns mit unserer Unabänderlichkeit, gleichwohl habe ich dich geliebt, am meisten, wenn  wir verfeindet waren. Du weißt es. Weißt du es nicht? … Dich verstimmte, daß ich den Wettbewerb ausschlug, anstatt trotz Widerstand besiegt zu werden …»
Dann folgt eine letzte Geste grüßender Bewunderung: «Sogleich werde ich vergangen sein, du allem bist meine Nachwelt,  bei der ich fortlebe.»72


Anmerkungen

Anmerkungen zum Vorwort
 
1
Thomas Mann, Briefe. Hrsg. von Erika Mann. Frankfurt am Main  1961 – 1965, Bd. I (1961), S. 160 (18. April 1919).


2
Thomas Mann – Heinrich Mann, Briefwechsel 1900 – 1949. Hrsg.  von Hans Wysling. Erweiterte Neuausgabe. Frankfurt am Main 1984 (im  folgenden zitiert als «Briefwechsel»), S. 34 (5. Dezember 1903).


3
Ebd., S. 135 (nicht abgeschickter Brief vom 30. Dezember 1917).


4
Thomas Mann, Briefe an Otto Grautoff und Ida Boy-Ed. Hrsg.  von Peter de Mendelssohn. Frankfurt am Main 1975, S. 184 (11. März  1917).


5
Briefwechsel, S. 137 f. (3. Januar 1918).


6
Ebd., S. 140 (5. Januar 1918).


7
Vgl. Marcel Reich-Ranicki, Der König und der Gegenkönig. Aus Anlaß der erweiterten Neuausgabe des Briefwechsels zwischen Thomas und  Heinrich Mann. In: «Frankfurter Allgemeine Zeitung» vom 2. April 1985.


8
Golo Mann, Der Bruder zur Linken. Zur Neuauflage von Heinrich  Manns ‹Ein Zeitalter wird besichtigt›. In: «Frankfurter Allgemeine Zeitung» vom 21. September 1974.


9
Der Bajazzo. In: Thomas Mann, Gesammelte Werke in 13 Bänden.  Frankfurt am Main 1960 – 1979 (im folgenden zit. als «GW»), Bd. VIII,  S. 106.


10
Heinrich Mann, Ein Zeitalter wird besichtigt, Berlin 1947 (im folgenden zitiert als «Zeitalter»), S. 253 ff.


 
Anmerkungen zu Thomas Mann
 
1
Das Motto aus Shakespeares «Hamlet» ist eines der Lieblingszitate  Thomas Manns und von ihm des öfteren sowohl in Kennzeichnung der eigenen Person als auch als eine Art Lebensmaxime verwendet worden. In  einem Brief vom Juli 1954 zitiert er die Stelle mit dem Bemerken, sie sei  ihm «in der Anwendung auf mich selbst keineswegs fremd».


2
H. Mann, Mein Bruder. In: «Neue Rundschau» 1945, Juni-Heft.


3
Kurt Sontheimer, Thomas Mann und die Deutschen. München 1961,  S. 67.


4
Th. Mann, Briefe II (1963), S. 300 ff. (19. Februar 1943); Briefe III  (1965), S. 248 (13. März 1952).


5
Th. Mann, GW XII, S. 11.


6
Th. Mann, Briefe I, S. 201 (5. Dezember 1922). Das zuvor angeführte Zitat stammt aus dem Vorwort zur gedruckten Fassung der Rede  «Von deutscher Republik», vgl. GW XI, S. 810.


7
Th. Mann, Briefe I, S. 398 (1. September 1935).


8
Briefwechsel, S. 141 (5. Januar 1918).


9
Th. Mann, Betrachtungen, S. 130.


10
GW II, S. 64.


11
GW XI, S. 569.


12
Briefe I, S. 389 f. (23. Mai 1935).


13
Ebd., S. 238 (23. April 1925).


14
Th. Mann, Die Entstehung des Doktor Faustus. In: GW XI, S. 181  (im folgenden zitiert als «Entstehung»).


15
GW III, S. 82; ferner GW VIII, S. 79.


16
GW III, S. 469.


17
Ebd., S. 744.


18
Th. Mann, Adel des Geistes, S. 225; die zuvor angeführten Zitate  finden sich, in der erwähnten Reihenfolge, in GW VIII, S. 377; IX, S. 656;  IX, S. 658.


19
H. Mann, Zeitalter, S. 235.


20
GW VIII, S. 294.


21
Briefe I, S. 79 (11. Januar 1910).


22
Marcel Reich-Ranicki, a. a. O.


23
P. de Mendelssohn, Der Zauberer. Das Leben des deutschen Schriftstellers Thomas Mann. Erster Teil 1875 – 1918. Frankfurt am Main 1975,  S. 141.


24
GW VIII, S. 133 f. und S. 125. Das folgende Zitat ebd., S. 106.


25
Brief an Paul Amann (27. August 1917), zit. nach: Dichter über ihre  Dichtungen Bd. 14, I – III. Thomas Mann. Hrsg. von Hans Wysling, München 1975 – 1981, Bd. I (1975), S. 652.


26
GW VIII, S. 295 f.


27
Briefwechsel, S. 48 (27. Februar 1904); die zuvor erwähnte Bemerkung ebd., S. 127 (8. November 1913).


28
Briefe III, S. 297 (28. Juni 1953).


29
GW XII, S. 279; die zuvor erwähnte Bemerkung ebd., S. 30.


30
Briefwechsel, S. 58 (18. Februar 1905).


31
H. Mann, Der Kopf, zit. nach H. Wysling, Einführung zum Briefwechsel, S. LVI.


32
Zit. nach: Briefwechsel, S. 395 (6. April 1921).


33
So eine der Attacken aus dem «Zola»-Essay, die, neben anderen, in  der Neuausgabe von 1931 getilgt wurden.


34
Zit. nach: Briefwechsel, S. IL (15. Januar 1916).


35
GW XII, S. 340 und GW XI, S. 313.


36
GW XII, S. 376.


37
Th. Mann, Tagebücher 1918 – 1921. Hrsg. von P. de Mendelssohn.  Frankfurt am Main 1979, S. 16 (28. September 1918).


38
Ebd., S. 110 f. (18. Dezember 1918).


39
Ebd., in der angeführten Reihenfolge: S. 35 (15. Oktober 1918),  S. 45 (25. Oktober 1918), S. 132 (11. Januar 1919), S. 46 (26. Oktober 1918)  und S. 265 (15. Juni 1919).


40
Ebd., S. 555 (20. November 1921); ferner S. 226 (4. Mai 1919) sowie  S. 212 f. (2. Mai 1919).


41
Peter Gay, Weimar Culture: The outsider as insider. New York 1968,  S. 74.


42
Briefwechsel, S. 142 (31. Januar 1922).


43
Briefe I, S. 197 (2. Februar 1922). In diesem Brief berichtet Thomas  Mann auch über die im Text erwähnte Reaktion Heinrichs.


44
GW XIII, S. 174.


45
GW III, S. 582; auch S. 138 f.


46
Th. Mann, Meine Zeit, S. 316; zur folgenden Bemerkung über  Settembrini vgl. Briefe II, S. 207 f. (19. September 1941).


47
Vgl. Dichter über ihre Dichtungen, Bd. I, S. 509.


48
Ebd., S. 525.


49
Briefe II, S. 9 ff. (1. Januar 1937).


50
GW XI, S. 253 f.


51
Zit. nach Dichter über ihre Dichtungen, Bd. II (1979), S. 615.


52
Briefe I, S. 357 (2. April 1934).


53
Briefe III, S. 248 (13. März 1952).


54
Th. Mann, Zu Wagners Verteidigung. Brief an den Herausgeber des  ‹Common Sense›, vgl. GW XIII, S. 351 ff., insbes. S. 356 und 359.


55
Zit. nach: Dichter über ihre Dichtungen, Bd. II, S. 553.


56
GW XII, S. 850.


57
GW XI, S. 1146.


58
H. Mann in «Literarische Welt», 4. November 1927.


59
GW II, S. 86.


60
Entstehung, GW XI, S. 203 f. Die vorerwähnte Briefstelle findet  sich in einem Schreiben an Erich v. Kahler, vgl. Briefe II, S. 397 (20. Oktober 1944).


61
Th. Mann, Betrachtungen, Ausgabe von 1956, S. X.


62
GW XI, S. 819.


63
Entstehung, GW XI, S. 253 f.


64
Vgl. Erich Heller, Thomas Mann. Der ironische Deutsche. Frankfurt am Main 1959, S. 178.


65
GW IX, S. 740.


 
Anmerkungen zu Heinrich Mann
 
1
Heinrich Mann, Zeitalter, S. 305.


2
So Jean Améry in «Frankfurter Rundschau» vom 15. März 1975;  von «verhinderter Öffentlichkeit» spricht Hugo Dittberner in: Heinrich  Mann. Eine kritische Einführung in die Forschung. Frankfurt am Main  1974, S. 9.


3
An Karl Lemke (2. Juli 1949), zit. nach: H. Mann, Briefe an Karl  Lemke und Klaus Pinkus. Hamburg o. J., S. 109.


4
Gottfried Benn, Gesammelte Werke in vier Bänden: Wiesbaden 1959,  Bd. I, S. 138.


5
Autobiographie von 1911, abgedr. in: Heinrich Mann 1871 – 1950. Werk und Leben in Dokumenten und Bildern. Hrsg. von der Deutschen  Akademie der Künste zu Berlin. Berlin und Weimar 1971 (im folgenden  zit. als «Dokumente»), S. 465.
 In ähnlichem Sinne schreibt H. Mann in einer autobiographischen Notiz  von 1946: «Nach kleinen Vorübungen begann Heinrich Mann seine wirkliche Tätigkeit um 1900, mit gegen dreißig Jahren»; ebd., S. 546.


6
Vgl. Peter de Mendelssohn, Der Zauberer. Das Leben des deutschen  Schriftstellers Thomas Mann. Frankfurt am Main 1975, S. 214; ferner  Klaus Schröter, Heinrich Mann in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten.  Reinbek 1967 (Rowohlt-Monographien Bd. 125), S. 34 ff.


7
Dokumente, S. 50.


8
So an Karl Lemke (29. Januar 1947), a. a. O., S. 44.


9
H. Mann, Sieben Jahre. Chronik der Gedanken und Vorgänge.  Berlin 1929 (im folgenden zit. als «Sieben Jahre»), S. 267: «Mit fünfundzwanzig Jahren sagte ich mir: Es ist notwendig, soziale Zeitromane zu  schreiben. Die deutsche Gesellschaft kennt sich selbst nicht. Sie zerfällt  in Schichten, die einander unbekannt sind, und die führende Klasse verschwimmt hinter Wolken.»


10
H. Mann, Ausgewählte Werke in Einzelausgaben. Band XI: Essays.  Berlin 1954 (im folgenden zit. als «Essays»), Bd. I, S. 106.


11
Th. Mann, Betrachtungen eines Unpolitischen. Frankfurt am Main  1956, S. 532.


12
Dokumente, S. 87 f.


13
H. Mann, Essays, Bd. I, S. 105 ff.


14
Brief an Albert Langen (24. Februar 1901), zit. nach Dokumente,  S. 84.


15
Th. Mann, Betrachtungen, S. 535 ff.; vgl. dazu auch Walther Rehm,  Der Renaissancekult um 1900 und seine Überwindung. In: «Zeitschrift  für deutsche Philologie», Jg. 1929, S. 296 ff.


16
a. a. O., S. 531.


17
Vgl. Briefwechsel, S. 28 ff. (5. Dezember 1903). Im Anschluß dort  auch der Antwort-Entwurf Heinrich Manns.


18
Ebd., S. 346 f.


19
H. Mann, Briefe an Ludwig Ewers, 1889 – 1913. Berlin und Weimar  1980, S. 394 (6. April 1921).


20
Th. Mann, Betrachtungen, S. 531.


21
Vgl. Th. Mann, Briefe an Otto Grautoff und Ida Boy-Ed. Frankfurt  am Main 1975; die erwähnten Bemerkungen stammen aus einem Brief an  Ida Boy-Ed (19. August 1904), S. 150.


22
Briefwechsel, S. 140 (nicht abgeschickter Brief vom 5. Januar 1918).


23
H. Mann, Essays, Bd. I, S. 16 f.


24
An Ludwig Ewers, a. a. O., S. 422 (31. Oktober 1906).


25
Vgl. Briefwechsel, S. XXXIII f.


26
Vgl. Kurt Wolff, Briefwechsel eines Verlegers 1911 – 1963. Frankfurt  am Main 1966, S. 270 f.


27
An Klaus Pinkus, a. a. O., S. 133 (11. Februar 1938); zur Bemerkung  von Th. Mann vgl. Briefwechsel, S. 404.


28
Zit. nach K. Schröter, a. a. O., S. 68.


29
Autobiographie von 1946, zit. nach Dokumente, S. 546.


30
Autobiographische Skizze von 1904, ebd., S. 76.


31
Vgl. Kurt Tucholsky, Ausgewählte Briefe 1913 – 1935. Hamburg  1962, S. 458 (9. August 1923); zur Bemerkung von René Schickele vgl. dessen Tagebücher, die eine Fülle aufschlußreicher Beobachtungen über H. Mann enthalten; abgedr. in René Schickele, Werke in drei Bänden. Köln  1959, Bd. III, S. 1052 (Eintr. vom 4. August 1933).


32
Aus dem Notizbuch um 1906/​07; zit. nach Dokumente, S. 114.


33
Brief an Karl Lemke (29. Januar 1947), a. a. O., S. 46; zur Bemerkung von Th. Mann vgl. Briefwechsel, S. 101, ferner auch Dokumente,  S. 112 ff.


34
Zit. nach K. Schröter, a. a. O., S. 90.


35
Zeitalter, S. 400.


36
H. Mann, Essays, Bd. II, S. 63.


37
Zit. nach Dokumente, S. 211 ff.; der offene Brief an Stresemann ist  abgedr. in Sieben Jahre, S. 153 ff.


38
So in der Besprechung von H. Manns Roman «Die große Sache»,  abgedr. in Briefwechsel, S. 403 ff., insbes. S. 406 f.


39
H. Mann, Sieben Jahre, S. 139; vgl. auch ebd., S. 96; ferner ders.,  Zeitalter, S. 339.


40
H. Mann, Sieben Jahre, S. 174.


41
H. Mann, Zeitalter, S. 53.


42
H. Mann, Essays, Bd. II, S. 54.


43
Ebd., Bd. I, S. 264.


44
Zit. nach K. Schröter, a. a. O., S. 116.


45
So in «Die Zeit» vom 25. März 1960.


46
R. Schickele, a. a. O., S. 1071 f.


47
Vgl. Briefwechsel, S. 222 (3. Oktober 1935).


48
Aus: Ein denkwürdiger Sommer, zit. nach: Dokumente, S. 259.


49
So an K. Pinkus, a. a. O., S. 137 (30. November 1938).


50
Alle Zitate aus «Neue Weltbühne», 1935, S. 1344, 1341.


51
Golo Mann, Der Bruder zur Linken. In: «Frankfurter Allgemeine  Zeitung» vom 21. September 1974.


52
H. Mann, Zeitalter, S. 481.


53
An K. Lemke, a. a. O., S. 83 (26. Oktober 1948). Zum zuvor erwähnten Zitat über die Ankunft in Amerika vgl. «Frankfurter Allgemeine Zeitung» vom 29. März 1958: «Ein Ausweg: Der europäische Völkerbund»,  Briefe Heinrich Manns aus der Emigration. Mitgeteilt von Alfred Kantorowicz (Brief vom 3. März 1943).


54
So schon im Jahre 1923, vgl. H. Mann, Sieben Jahre, S. 101.


55
Mein Plan, 11. November 1893; abgedr. in: Dokumente, S. 55 ff.


56
Mündliche Mitteilung von Katja Mann gegenüber dem Verfasser.


57
R. Schickele, a. a. O., S. 1093 (Eintr. 22. April 1934). Zum folgenden  Zitat s. H. Mann, Zeitalter, S. 247.


58
An K. Pinkus, a. a. O., S. 167 (und 195) (1. Oktober 1949).


59
H. Mann, Zeitalter, S. 207.


60
Zit. nach Eva Lips, Zwischen Lehrstuhl und Indianerzelt. Berlin  1965, S. 150 f.; ferner Th. Mann, GW X, S. 521.


61
H. Mann, Zeitalter, S. 120.


62
Ebd., S. 193.


63
Ebd., S. 280.


64
Ebd., S. 205.


65
Vgl. Dokumente, S. 551, ferner H. Mann, Zeitalter, S. 260. Der erwähnte Brief bei K. Lemke, a. a. O., S. 91 (10. Dezember 1948).


66
Vgl. Briefwechsel, S. 68 (17. Januar 1906).


67
Ebd., S. 283 (23. Juli 1940).


68
H. Mann, Essays, Bd. I, S. 89 f.


69
H. Mann, Zeitalter, S. 197; den Hinweis auf die «Tristan»-Novelle  und «Schwere Stunde» verdanke ich der Einführung von H. Wysling zu  Briefwechsel, S. XXXV f.


70
R. Schickele, a. a. O., S. 1052 (Eintr. 4. August 1933).


71
Vgl. GW, Bd. XI, S. 477.


72
H. Mann, Der Atem. Hamburg 1958, S. 806; vgl. auch ebd., S. 826.





In Münster und anderswo

Zu Friedrich Reck-Malleczewens «Bockelson»
 
Ich stellte einen König dar 
Und rezitierte komödiantisch einen Possentext 
Durchsetzt mit Bibelstellen 
Und mit Träumen einer beßren Welt 
Die halt das Volk so träumt. 
Jan Bockelson in Friedrich Dürrenmatts «Die Wiedertäufer»
 
Er nannte sich «der gerecht koningk in dem neuen Tempel» und gab vor, auf dem Stuhle Davids zu thronen, tausend Jahre lang. Doch nur rund zwanzig Monate dauerte Jan Bockelsons Herrschaft über Münster, ein chaotisches, seliges, wüstes Regiment. Im Januar 1536, rund sechs Monate nach der Einnahme der Stadt, wurde er gefoltert und exekutiert. Der zerrissene Leib wurde vom Henker in einem Eisenkäfig aufrecht hingestellt, am Turm der Lambertikirche emporgezogen und der Verwesung und dem Fraß der Vögel überantwortet. «Also», meint ein zeitgenössischer Chronist, «ist aus dem koningk ein monstrum und schouwspel geworden.»
Das hämische Chronistenwort dürfte auf Beifall rechnen, wenn  tatsächlich einfach wäre, was sich ihm einfach darstellt; wenn immer schon böse wäre, was dem Verteidiger gegebener Ordnungen böse erscheint: die Verneinung des Bestehenden, der Anspruch auf neue Wahrheit und größere Gerechtigkeit; und wenn immer schon gut wäre, was sich auf den Katalog der Tugenden, auf Gemeinsinn, Treue zum Überlieferten und Gehorsam beruft. Doch  die Tugend kann Dumpfheit oder Schwäche oder Indolenz sein.  Die Chronistenvorstellung weiß nichts vom «Gewaltrecht des  Guten», den Rechtfertigungen des Schreckens, die um so überzeugender wirken, je näher das Reich der Freiheit gekommen scheint. Und sie weiß nichts von den Erscheinungsformen des Bösen, das  keineswegs als Gewalt und Unterdrückung auftreten muß, sondern sich unter wechselnden Masken prinzipienstreng, selbstlos, unbestechlich oder jovial geben und viele uneigennützige Empfindungen wecken kann.
Der Traum von einem Endreich der Fülle und des Friedens ist so alt wie die Menschen selbst. Jahrtausende haben sich daran gewärmt: in der Poesie, im Denken, in der politischen Programmatik. Er trat in allen denkbaren Varianten auf, zeigte sich milde, aggressiv, skeptisch oder verklärt. Wo immer er jedoch einen Totalentwurf für die Gesellschaft dekretierte und zu verwirklichen suchte, endete er im Terror oder scheiterte auf andere Weise. Die Erkenntnis dieser Zwangsläufigkeit ist so alt wie sinnlos. Sie konnte keine Einsicht wachrufen, solange der Mensch, über die Vernunft hinaus, auch Affekt und Phantasie besitzt. Daher ist der im spätmittelalterlichen Münster unternommene Versuch, den Endzeittraum auf brüske und wirre Weise zu realisieren, aus der Ordnung der Zeit, aus der Gemeinschaft ihres Denkens und Empfindens radikal herauszutreten, unter anderen Vorzeichen wiederholt worden. Desgleichen hat die Neigung, aktuelle Bedürfnisse mit eschatologischen Erwartungen zu verknüpfen, ihre späteren Wortführer gehabt, nicht anders übrigens als der von einer Person oder Gruppe reklamierte Glaube an die Berufung zur Weltherrschaft.
Die Wortführer fanden ihre Anhänger. In manipulierten Rauschzuständen vermeinten die Bürger von Münster wunderbare Erscheinungen zu erblicken: feurige Wolken, die die Stadt einhüllten, einen goldglänzenden Christus mit Schwert und Zuchtrute, apokalyptische Reiter, die Faust voll herauströpfelnden Blutes, so  daß die Gesichter der Christen, wie es in einem zeitgenössischen  Bericht heißt, selbst angesichts der äußersten Hoffnungslosigkeit  «schön von Farbe» wurden. Die kollektiven Euphorien, die weder durch Entbehrungen noch durch Erschütterungen zu dämpfen waren und bis zur gänzlichen Negierung des Selbsterhaltungstriebes reichten – auch das hat sich unter anderen, doch immerhin  vergleichbaren Bedingungen wiederholt.
Nicht ohne Grund sind die beiden bedeutendsten Emanzipationsphasen der europäischen Geschichte: der Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit sowie das 19. und 20. Jahrhundert von hochgehenden Eruptionen begleitet oder gefolgt. Die rationalistische  Wendung, die beiden Zeitaltern eigentümlich ist, der Sturz aus  vertrauten Lebens- und Gesellschaftsformen hat turbulente Abwehrreaktionen zur Folge gehabt. Zwar haben für die Ausbrüche des endenden Mittelalters nicht anders als für die totalitären Bewegungen unserer Zeit soziale Spannungen, die Ängste und Verbitterungen proletarisierter Massen sowie deren Orientierungsnöte angesichts zerbröckelnder Normen und Autoritäten eine wichtige  Rolle gespielt; aber die spezifischen Sehnsüchte, denen die Massen sich ergaben, und die Richtung, die ihre Heilserwartungen einschlugen, belegen im einen wie im anderen Falle die elementare  Neigung, sich in einer heller und kälter werdenden Welt Fluchtstätten des Irrationalismus zu schaffen.
Gewiß haben eschatologische Konzepte von Lauf und endgültiger Bestimmung der Welt zu allen Zeiten die Phantasie erregt. Indes, nur zweimal gelang es ihnen, unter bestimmten Bedingungen Massenanhängerschaft und aggressive Kraft zu gewinnen. Der Versuch, Voraussetzungen, Struktur und Verlauf dieser vehementen Rückwendungen ins bergende Halbdunkel irrationaler Phantasiewelten zu vergleichen, hat verblüffende Übereinstimmungen zutage gefördert. Friedrich Reck-Malleczewens «Bockelson» verdankt dieser Absicht seine Entstehung. Mit hassendem und zugleich leidendem Blick auf die eigene Zeit hat er das Buch Mitte der dreißiger Jahre, während der Herrschaft des Dritten Reichs,  geschrieben. Die Parallelen, die es zwischen dem Münster des 16. und dem Deutschland des 20. Jahrhunderts zeichnet und die dem Buch streckenweise den Charakter eines romanartig ausgeführten Schlüsselberichts verschaffen, sind gleichwohl belegbar. Die historischen Quellen legitimieren die paradigmatische Absicht.
Aus der Betrachtung des revolutionären Chiliasmus lassen sich zahlreiche Elemente zur Analyse der totalitären Sozialmythologien unserer Gegenwart gewinnen. Die besonderen, von Zeit und Umwelt bestimmten Glücksverheißungen, denen er sich ergab, die Fahnen, Feldzeichen und Formeln, die er seinem Aufbruch vorantrug, muten die Gegenwart auf den ersten Blick zwar fremdartig an; doch deren Funktion und Charakter, die soziologischen und psychologischen Voraussetzungen, unter denen er, eine breite Spur von Blut und Tränen hinter sich, seinen Weg ging, sind geblieben. Übersichtlich, auf begrenztem Raum, bieten die Vorgänge an der Wende zur Neuzeit wie im Modell sich dar. Man hat sie einen frühen «Prolog» zum Auftreten der totalitären Bewegungen der Gegenwart genannt.
Die Geschichte der Wiedertäufer von Münster ist nur eine besonders spektakuläre und besonders dramatisch verlaufende Episode in dieser tumultuarischen Entladung. Eine eigentümlich chiliastische Schneise erstreckt sich von Holland über den Niederrhein nach Westfalen und von dort über Thüringen bis hin nach Böhmen. Hier vor allem, wenn auch nicht ausschließlich in diesen Landstrichen, treten über mehrere Jahrhunderte, gegen alle Ausrottungsbemühungen von seiten der bestehenden Ordnungsmächte, rebellische Massenpropheten auf, die «wie Engel des Lichts vor dem gemeinen Pöffel» zu erscheinen wußten und ein Himmelreich der Gewalttätigen predigten. Sie sprachen vom Frieden des Herrn, von der Verderbnis der Welt und der großen Züchtigung, die ihr zugedacht sei. Schon werde aus Babylon die unter denkwürdigen Zeichen und Wundern erfolgte Geburt des Antichrist gemeldet, doch auch die Boten Gottes seien aufgebrochen,  um die Auserwählten zu siegeln und sie an den vier Enden der Welt zu versammeln, wo sie das Schwert erhielten zur Entscheidungsschlacht; denn die letzte Zeit sei nahe.
Im einzelnen waren die Abweichungen beträchtlich. Die einen forderten brüderliche Gemeinschaft ohne Besitz- und Standesunterschied, andere hielten die Kindtaufe für ein Greuel; diese fanden die weltliche Gewalt unerträglich, jene das Kirchenregiment sowie die Verehrung Gottes in festen Häusern oder in den hergebrachten liturgischen Formen, da Gott im Herzen jedes einzelnen wohne; wiederum andere verwarfen den Bürgereid, den Kriegsdienst oder die Einehe. Eine große Bedeutung gewannen dabei die Gesichte oder Erscheinungen, in denen sich Gott selber durch begnadete Menschen offenbarte. Nach den Predigten des thüringischen Sackpfeifers Klaus Ludwig pflegten die Zuhörer sich, vom Geist dazu aufgefordert, in wahlloser Promiskuität, die sie «Christerie» nannten, zu kopulieren.
Das Unbehagen entzündete sich an zahllosen Erscheinungsformen der geltenden Ordnung, und immer wieder lief es darauf hinaus, die Obrigkeit abzuschaffen, die gottlosen Pfaffen auszurotten, die Güter neu zu verteilen und eine allgemeine Änderung  der Dinge zu erwirken. Bereits zu Beginn des 12. Jahrhunderts  mobilisierte der Häresiarch Tanchelm im Flandrischen eine Gefolgschaft, die ihm ekstatisch anhing und, wie der Chronist zu berichten weiß, sein Badewasser teils als Reliquie nach Hause trug, teils als Abendmahlsersatz schlürfte. Zwar zielten die Thesen Tanchelms noch überwiegend auf theologische Streitfragen und die Beseitigung innerkirchlicher Mißstände; doch meldeten sich in gewissen Wendungen und mehr noch im soziologischen Bild seiner Anhängerschaft veränderte soziale Verhältnisse als Antriebselement kommender Erschütterungen.
Von diesem Zeitpunkt an gehen religiöse und soziale Unrast, merkwürdig sich ergänzend, wechselseitig sich steigernd, vielerorts eine hochexplosive Verbindung ein. Die Ereignisse, die den folgenden vierhundert Jahren die blutigen Merkmale verschaffen, sind aus der einen oder der anderen Ursache allein nicht zu begreifen. Über Jahrhunderte hatten johanneische und sibyllinische Weissagungen, vielfach ausgeschmückt und kommentiert, den Unterdrückten und Beladenen Kraft zum Ausharren gegeben. Die Idee der Parusie, der Niederkunft eines streitbaren Heilands im Gefolge rächender Heerscharen, war bis dahin weniger eine reale Erwartung als vielmehr eine weit in die Zukunft verlagerte Trostvorstellung, an der das Bedürfnis für ausgleichende Gerechtigkeit sich nährte. Desgleichen hatte die plebs pauperum wieder und wieder gegen die Reichen gestanden, der Kampf der Besitzlosen gegen die Privilegierten hatte seine unvordenkliche Geschichte; doch gingen die Auseinandersetzungen zumeist um verhältnismäßig eng gesteckte Ziele, um die Verminderung gewisser Lasten, die Gewährung bestimmter Rechte: sie rührten die bestehende  Ordnung im Grundsatz nicht an.
Dieses Bild, das vor allem dem frühen Mittelalter die Stimmung einer «majestätischen Mittagsstille» vermittelt hatte, begann am Ausgang der Epoche in Lärm und Aufruhr umzuschlagen. Eine schwer erklärliche Unrast trieb die Menschen hinaus, ergriffen vom «großen Lauffen», das sie, wie süchtig, in wechselnden Gruppierungen überkam, ohne daß sie ein konkretes Ziel nennen konnten. Die Hektik des Zeitalters, seine zahlreichen hysterischen  Züge erwecken den Eindruck, als sei es von einem tiefen inneren  Konzeptionsschauer geschüttelt. Und erst allmählich, doch zusehends deutlicher, gibt es die Richtung preis. Das soziale und das eschatologische Element vereinigen sich zum Phänomen des revolutionären Messianismus. Wo immer nun sich gesellschaftliche Forderungen unter dem Einfluß schwärmerischer Massenpropheten mit Endzeiterwartungen verbinden, der Protest der Besitzlosen jenseitige Dimensionen hinzugewinnt, zum «Großen Gericht», wie später zum «Letzten Gefecht» permutiert, und der Herrschende oder der Reiche vom politischen oder sozialen Anspruchsgegner zum Bösen schlechthin, zum Antichrist sich wandelt, kommt es zu heftigen Entladungen.
Diese Vermischung der Ebenen: die Erhöhung gesellschaftspolitischer Auseinandersetzungen zum Weltendrama, hat der sozialen Empörung, jetzt und für alle spätere Zeit, erst Stoßkraft und militante Weihe verliehen. Nie ist das eine ohne das andere Element  erfolgreich. Die Welt, so weiß der revolutionär Entschlossene von  nun an, ist nur für den zu erobern, der über ihre Ränder hinaustritt und seine Machtambitionen mit einem Schimmer metaphysischen Lichts zu umgeben versteht.
In eben dieser Ausgangshaltung stimmen der Chiliasmus an  der Wende zur Neuzeit und die revolutionären Sozialmythologien des 19. und 20. Jahrhunderts überein. Hier wie dort wird das soziale Ringen nicht nur als Auseinandersetzung um die Veränderung der materiellen und gesellschaftlichen Situation der Massen  verstanden, sondern als Entscheidungsschlacht um das Schicksal  der Welt: immer ist Harmagedon. Und Übereinstimmung, zumindest mit der weitaus bedeutendsten Variante der modernen Sozialmythologie, besteht auch hinsichtlich der Zukunftsvorstellung. Dem säkularisierten Paradies der klassenlosen Gesellschaft, dem Reich der Freiheit, entspricht das Neue Jerusalem, auf das so viele ausschweifende Heilsträume sich richteten, jenes irdische Zwischenreich, in dem die sündenfreien Auserwählten unter der Herrschaft eines Friedenskönigs tausend Jahre lang bis zur Wiederkunft Christi leben würden: ein Millennium des Glücks und  des Überflusses, wo der Himmel über den Gerechten offensteht, Honig von den Felsen träufelt und die Löwen, nach der Weissagung des Propheten Jesajas, Stroh fressen werden wie die Ochsen.
Der Adressat dieser Verheißungen war ein labiles, affektgeladenes Proletariat, dessen dunkle Werkstätten, nach einem einprägsamen Bilde Rankes, «plötzlich von diesen Meteoren einer nahen  seligen Zukunft erleuchtet» wurden. Der Niedergang der gutsherrlichen Ordnung, der chronische Bevölkerungsüberschuß in den großen Städten, die konjunkturelle Unsicherheit, Münzverschlechterungen und Inflationen, der skrupellose Aufstieg frühkapitalistischer Unternehmer sowie später der Zerfall der Zünfte: diese und andere charakteristische Krisenphänomene einer Übergangszeit hatten große Teile der Bevölkerung nicht nur verarmt, sondern wurzellos gemacht. Ohne materiellen und emotionalen Rückhalt in der Gesellschaft, ohne Institutionen auch, die ihre Ansprüche hätten formulieren und vertreten können, bildeten sie eine brodelnde, revolutionär gestimmte Masse, die sich ihren Panikstimmungen überlassen sah. Die Zerrüttung der geistlichen Autorität, deren Vertreter die bestehende Ordnung theologisch gestützt und für die nun tausendfach emporschießenden Existenznöte keine zureichende Erklärung hatten, ließ diese Massen überdies ohne die Tröstungen der Kirche. Die ziellosen Aggressionen bedurften zur Entladung daher nur der zündenden Parolen, der Feindbilder und suggestiven Zukunftsvorstellungen.
Zu ihrem Flucht- und Kristallisationspunkt wurden jene prophetischen Führerfiguren, die neben einer dunkel metaphysischen Legitimation vor allem über die des demagogisch gehandhabten Wortes verfügten. Der exaltierten Zeitstimmung folgend, wußten sie sich in mancherlei Gestalt Anhang zu verschaffen: als Endzeitkaiser, als Wiedergeburt eines der Monarchen, die dem Volksglauben zufolge in den Bergen schliefen, als Vorboten der Parusie, Herolde Christi, ja als dessen Reinkarnation.
Der soziale Typus blieb durch die Jahrhunderte eigenartig festgelegt. Herkommen, Milieu, Lebensumstände gleichen sich auf oft erstaunliche Weise. Viele entstammten dem niederen Klerus oder dem deklassierten Handwerkerstand. Auf zumeist abenteuerliche Weise hatten sie sich, nach hier und dort getrieben, das  Zufallswissen erworben, das sie nun ohne langes Zögern und mit  «feuriger Imagination» auf die Gegenwart anwandten, und das, je dunkler es sich reimte, ihnen desto nachhaltiger Gefolgschaft und Autorität bei den Massen sicherte. Einer der Anhänger Jan Bockelsons rühmte dem einstigen Schneiderlehrling, Herbergsvater, Schauspieler und König von Münster noch auf der Folter nach, er habe «großen Verstand in der hilligen Schrifft und große Wohlsprechenheit» besessen. Und wie Bockelson kamen fast alle «von draußen» in die Städte und Gegenden, die sie, für zumeist kurze fiebernde Dauer, dem Aufruhr überantworteten: das Geheimnis des Fremdlings war ebenso Teil ihres Charismas, wie die Bindungslosigkeit des Auswärtigen Bedingung ihrer Kälte und der Unnachsichtigkeit war, mit der sie über gewachsene Ordnungen, angestammtes Recht, über Leben und Tod verfügten. Nicht selten stand das Trauma einer gescheiterten Lebenserwartung am Beginn, soziale Demütigungen, zu «Erweckungserlebnissen» stilisiert, markieren die Wendung von der gesellschaftlichen Randzone zur Führerschaft lokaler Zusammenrottungen. Das Empörertum dieser hochgradig erbitterten Intelligenzija leitet sich oft ununterscheidbar aus gerechtem Zorn, Vergeltungskomplexen und Größenwahn her.
Indes werden nicht nur im vorherrschenden Typus von Führern und Gefolgsleuten die Parallelen zu den späteren Erscheinungen greifbar; auch der Prospekt des ideologischen und machttaktischen Instrumentariums weist vielfältige Übereinstimmungen auf. Die wirkungssicher zum Einsatz gebrachte Überzeugung, im Endzeitdrama von einem auserwählten Führer in eine auserwählte Gemeinschaft berufen zu sein, verlieh dem darniederliegenden Selbstwertgefühl der Massen emphatische Impulse. Der beschwörend geltend gemachte Unfehlbarkeitsanspruch, die dämonische Übersteigerung stereotyper Gegenbilder, das heisere «Rott aus, rott!» gegenüber allen Andersdenkenden, die Propagierung der totalen Gemeinschaft, die Armbinden, Abzeichen, Straßensammlungen, Slogans («Ein Schafstall – Eine Herde – Ein König!»), bis hin schließlich zur kenntnisreich eingesetzten Wirkung von Terror und Volksbelustigung: das alles mutet an wie die Elemente eines modernen Stückes im mittelalterlichen Kostüm.
Die Geschichte des Täuferaufstandes von Münster, wie Friedrich Reck-Malleczewen sie erzählt hat, bestärkt diesen Eindruck noch durch den Ablauf des Geschehens. Bis in manche Einzelheiten erscheint sie darin wie ein Schema vom Ablauf moderner Machtergreifungsprozesse. Das beginnt mit der allmählichen, von innen her angesetzten Überwältigung der Stadt durch die aus Holland stammenden Prädikanten, die auf jenen bürgerlichen Modepöbel stoßen, der seine Mitläuferei stets und bis in die Gegenwart als Aufgeschlossenheit gegenüber allem Neuen auszugeben pflegt; der stufenweisen, durch zunächst vereinzelte Gewalteinsätze geschürten Volksstimmung; es setzt sich fort mit der unter dem Druck der Straße manipulierten Wahl; wir begegnen der Mechanik von Gleichschaltung und Selbstgleichschaltung; dem schwindenden Behauptungswillen der etablierten Autoritäten, die sich, zwischen Verständnis und Widerstand schwankend, immer aufs neue vom «friedlichen und freundlichen Nebeneinanderleben» redend, zu halbherzigen Abwehraktionen entschließen und damit den Machtverfall eher fördern als aufhalten, sowie am Ende schließlich den berechnenden Akten einer konservativen Kollaboration. Reck-Malleczewen selbst hat versichert, daß die Übereinstimmungen mit dem Deutschland Hitlers, auf die er beim Studium der münsterschen Dokumente gestoßen sei, sich in einem Maße gehäuft hätten, «daß ich sie, meinen Kopf nicht noch mehr zu gefährden, direkt unterdrücken mußte». Unmittelbar nach der Machteroberung setzt die Jagd der «Perfecti», der Abzeichen- und Armbindenträger, auf die unsicheren Elemente ein. Man registriert die  Vertreibungen, die Bücherverbrennungen und den Bildersturm, das Trickwerk der Stimmungslenkung, die Vergötzungsphrasen, als deren Stichwortgeber sich der hinkende Goldschmied Dusentschnuer hervortut, sowie schließlich die theatralischen «Umläufe» und Volksfeste, unterbrochen von den Paroxysmen gesetzloser Willkür, die es demjenigen, der «lusten hedde, einen dot zu  schlain», erlaubten, «einen (zu) nemmen und schlain den dot».
Sehr bald freilich erlahmte der revolutionäre Überschwang, das  System richtete sich ein, verfestigte sich. Das mag nicht nur auf  die still und zähe im Innern der Stadt wirkenden Gegenkräfte, sondern auch darauf zurückzuführen sein, daß das aufrührerische Münster sich seit Februar 1534 belagert und abgeschnürt sah. Um die voraussehbaren Bedrängnisse, die den Bewohnern  freilich als Teil des geweissagten Heilsplanes dargestellt wurden, unbeschadet zu überstehen, sahen sich alle Bürger aufgefordert, ihre Vorräte anzugeben, Gold, Schmuck und Wertgegenstände  im Rathaus abzuliefern, während gleichzeitig die Einführung einer Art kommunaler Gütergemeinschaft betrieben wurde, wie sie, der Apostelgeschichte zufolge, von den Jüngern Jesu in der Gemeinde von Jerusalem eine Zeitlang vorgelebt worden war. Einige  Wochen später proklamierte Jan Bockelson, nach dreitägiger meditierender Zwiesprache mit Gott, eine neue Verfassung, die die generationenalte, auf der Wählbarkeit der Ratsherren beruhende Ordnung zugunsten eines ernannten Kollegiums ablöste. An der Spitze der Gemeinde standen künftig zwölf Älteste sowie zweiundvierzig Gewerbevorsteher, denen ein strenges Regiment aufgegeben war. Die Todesstrafe war unter anderem vorgesehen für Gotteslästerung, Ungehorsam gegen die Obrigkeit, gegen Eltern und Herren, für Ehebruch, Geiz, Diebstahl und Verleumdung, sowie schließlich für Zank, Murren und Aufruhr. Schon hier deutete sich an, daß die Gesetzgebung des Neuen Jerusalem, noch ehe die versprochene soziale Revolution eigentlich begonnen hatte, zum Mittel der Herrschaftssicherung entartete und, kaum war dies gewährleistet, zusehends offener in die Befriedigung persönlicher Bedürfnisse überging – am anschaulichsten zum Ausdruck gelangt durch den Mitte Juli 1534 ergangenen Erlaß zur Einführung der Vielweiberei, der wie die detailgetreue, wenn auch mit dem Bibelwort: «Seid fruchtbar und mehret Euch!» begründete Vorwegnahme einer Denkschrift Martin Bormanns vom 29. Januar 1944 wirkt. Im Herbst 1534 änderte Bockelson die Verfassung der «Gemeinde Christi» in ein theokratisches Königtum, dessen unbeschränkter Herrscher mit den monarchischen Insignien, mit Hofstaat und sechzehn Frauen er selber war.
Die kommentierenden Einwürfe aus späterer Zeit bleiben unüberhörbar bis zum Ende: zum Beispiel angesichts der Proklamation des totalen Krieges in der erschöpften Stadt, der sinnlos prolongierten Aushalteappelle, der zynisch vorgegaukelten Hoffnungen auf eine Intervention in letzter Stunde, dies alles auslaufend in ein großes, von Untergangsstimmungen entfachtes Morden, die Abrechnung mit Untreue und Verrat. Und schließlich fehlt auch das ideologische Dementi nicht, die Abkehr der besiegten, gefangenen und vor Gericht gestellten Führungsfiguren von ihren Taten und Überzeugungen, so daß Hingabe und Opfer vieler Tausender sich desavouiert sehen, ehe ganz am Ende selbst die Figur dessen auftaucht, der aus dem aktiv beförderten Wahnwitz jener Jahre, so als sei nichts geschehen und nichts zu verantworten, in die bürgerliche Normalität zurückkehrt: in der Tat, ein Modell!
Reck-Malleczewen hat diese «Geschichte eines Massenwahns», wie der Untertitel des Buches lautet, mit dem Blick auf das nationalsozialistische Deutschland geschrieben. Obwohl die Parallelen, die es sichtbar macht, gewiß nicht als überzeichnete Projektionen einer erbitterten Zeitgenossenschaft in die Vergangenheit zu bewerten sind, haben doch die besonderen Umstände der Niederschrift ihre Spuren hinterlassen. Das aggressive Engagement des Autors schlägt Zeile für Zeile durch und macht das Buch zum wohl entschiedensten Dokument der vielberedeten, aber kaum artikulierten literarischen Gegnerschaft zum Nationalsozialismus.
Indessen schlagen Zeitpunkt und Begleitumstände der Entstehung noch auf andere Weise durch. Die wiederholten Versuche, das Geschehen mit dem Begriffsvokabular der Dämonologie zu deuten, die nach «kosmischen» Zusammenhängen fahndenden Interpretationsbemühungen Reck-Malleczewens, die gelegentlich geäußerte Überzeugung von der «schaurigen Periodizität» solcher Katastrophen – das alles hat wohl nicht nur in dem vorgeprägten konservativen Geschichtsbild des Autors seinen Ursprung, sondern muß sicherlich auch begriffen werden als Ausdruck verzweifelter Ratlosigkeit gegenüber einer monströsen persönlichen  Erfahrung, die sich für den Zeitgenossen der strikt rationalen Analyse noch widersetzte.
In den gleichen Zusammenhang gehört vermutlich auch, daß Reck-Malleczewen in so bemerkenswerter Weise die Bedeutung der sozialen Problematik unterschätzt. Er räumt ihr nicht mehr als einen sekundären Rang ein und läßt sie, wo überhaupt, nur als «Ressentiment» gelten. Allzu entschieden neigt er dazu, Niedertracht, Fieberwahn und bösartige Bastardkomplexe in Erscheinungen zu sehen, die ihre sehr realen Antriebe der Not und gesellschaftlichen Deklassierung hatten. Auch duldet seine polemische  Absicht es nicht, hinter den gewiß grauenhaften, aus Bigotterie, Blutdurst und Eigensucht gemischten Erscheinungen, in die der Aufruhr pervertierte, die verwischten Spuren eines uralten Menschentraumes zu erkennen: des unbedingten und ungeduldigen  «Willens zum Paradies». Jüngere Arbeiten haben nachgewiesen, daß das einfache Schema des Pöbelaufstandes auf die Geschehnisse von Münster nicht anwendbar ist. Zwar beherrschten die niederen Schichten die Straße; die städtischen Herrschaftspositionen jedoch blieben nach wie vor zu einem beträchtlichen Teil in den Händen einer aktiven bürgerlichen Honoratiorenschaft: plus ça change, plus c’est la même chose, lautet die alte skeptische Formel dafür. Im Dunkel der von der Plebs nie eigentlich begriffenen Lage bedienten die traditionellen Machtgruppen sich, nach einer Phase der Unsicherheit, der täuferischen Ideologie und Ungeduld vor allem, um die eigenen Positionen oder was davon verblieben war, so weit wie möglich über die Zeit zu retten.
Und schließlich ist wohl auch in die Beschreibung und Bewertung der Person Jan Bockelsons mehr von der nationalsozialistischen Führerphysiognomie eingegangen, als die historische Identität zu gestatten scheint. Zweifellos bedarf es nur geringfügiger  perspektivischer Verschiebungen, um hinter Jan Bockelson und  seiner gestiefelten Tappedürs das Urprofil totalitärer Führungsfiguren und ihrer Schlägerformationen auftauchen zu sehen. Auch drängt ja die eigentümliche Mischung von Willenskraft und Affektgebundenheit, von raffinierter Beweglichkeit, theatralischem  Ingenium und Scharlatanerie den Durchblick von Bockelson auf  Hitler geradezu auf. Aber die prägenden Umweltbedingungen, der Grad der ideologischen Befangenheit, die Motive der Empörung: diese und andere Eigenarten oder Züge machen eine Beschreibung im Sinne absichtsvoller Austauschbarkeit doch problematisch.
Mit Nachdruck hat Reck-Malleczewen aus den spärlichen Quellen alle Züge herausmodelliert, die auf eine Art biographischer Verwandtschaft zwischen dem einen und dem anderen hindeuten. Da  sind die vergleichbar trüben Umstände der Herkunft: Jan Bockelsons Mutter war die Tochter eines Kleinhäuslers, die auf der Wanderschaft durch Holland einen unehelichen Sohn zur Welt bringt, dessen Vater sie erst nach der Niederkunft heiratet; da sind die  vagabundierenden, unsteten Jugendjahre des späteren Königs von  Münster, seine Unfähigkeit, das erlernte Schneiderhandwerk auszuüben, die unklare Neigung zur Kunst, die theatralische Gabe, mit der er sich erstmals vor den Gästen einer selbsteröffneten  Schankstube in Leyden hervortut; sodann der Anschluß an die literarische Bohème der Stadt, die Aufnahme in die «Kammer der Rhetoriker», einen Literatenklub, in dem er mit seinen Gedichten und Schauspielen als große Begabung gefeiert wird. Unruhig und anpassungsfähig, wie er war, erkannte er, daß die aufstrebende Wiedertäuferbewegung seinem Ehrgeiz unvergleichliche Chancen und Ziele bot. Von Jan Matthys, dem Führer der niederländischen Täufer, ließ er sich Anfang 1534 nach Münster schicken, dem ausersehenen Neuen Jerusalem, das, wie Matthys behauptete, bei der  prophezeiten Züchtigung der Welt als einzige Stadt verschont bleiben werde. In der Deutung eines zeitgenössischen Porträts von Jan Bockelson brechen Reck-Malleczewens Verachtung und sein polemischer Abscheu gegen das in allen voraufgegangenen Hinweisen beständig durchscheinende Bild Hitlers schließlich unverhohlen durch:
«Das sind die verschwommenen und versulzten Züge des im  Chausseegraben geborenen Bastards, des Kneipen- und Hurenwirts, der auch als Literat dilettieren konnte, des abortiv verlaufenen Schneiders, der bei seiner Zunft wahrscheinlich für einen  großen Dichter, im Klub der Rhetoriker aber vermutlich für einen geschickten Gewandschneider gehalten wurde. Am Hals die Kette (des Königs von Münster) und am ganzen Leibe dieses Geschmeide, mit dem der Minderwertige so gern die tiefen Wunden seines Selbstbewußtseins verdeckt, über der ganzen Erscheinung aber jene Unseligkeit, die aus der Charakterschwäche so leicht ins Laster und ins Verbrechen gleitet: die Stigmata des in übler Stunde und in üblem Bette Gezeugten, der aus einem Taugenichtsdasein so leicht in die Kloake, aus dem Milieu des Dreckigen aber  ins Lasterhafte und aus dem Lasterhaften endlich ins Verbrecherische und Blutdürstige wechselt … Wer hier kratzt, wird zunächst nur auf eine dicke Schicht von Hysterie stoßen, wer tiefer schabt, stößt gar auf eine armselige und im Grunde unbedeutende Kreatur. Denn die Geschichte, die doch auf die Dauer immer nach unabänderlichen Gesetzen arbeitet, erlaubt sich wohl manchmal den  grausamen Scherz, den Jämmerling, den Schwätzer und Hysteriker für kurze Zeit auf ihre Podeste zu heben, das Nichts für kurze Zeit zum Mittelpunkt der großen Dinge, den Pickelhäring zum wattierten Kondottiere, den Gerber Kleon in der Vorstellung des Pöbels zum zweiten Perikles, den Gracchus Babeuf in der gleichen Vorstellung zum Gracchus Cornelius zu machen.
Dies aber immer nur für eine kurze Galgenfrist; dies alles nur, um den Polichinelle in Kürze um so grausamer zu entlarven. Um den betrogenen Betrüger unter dem Gelächter der Welt in die  Gosse zu tunken, um zum Schluß einen zerfetzten und mit glühenden Zangen gezwickten roi dessou in einem Eisenkäfig an die Spitze des Münsterer Lambertiturmes zu hängen.
Ein Häufchen Nichts also, geladen mit Hysterie, und füglich könnte man mich fragen, weswegen ich auf dieses Buch seinen Namen schreibe.
Dies aber ist ja auch nicht die Geschichte eines armseligen  Tscheka-Königs – es ist die Geschichte eines dämonischen deutschen Rausches, eine Episode, bei der aus den geheimen Gewölben dieser zweitsehenden fälischen Seele alle die Teufel, die Albe, die Satanasse entwichen, die man bis dahin nur auf fromme gotische Tafeln zu bannen wagte. Der Regisseur war, trotz aller goldenen Ketten und Fingerringe, nur ein armer Hanswurst, das Fastnachtsspiel aber, das wurde deswegen doch gespielt von einer um  so vollblütigeren Komparserie.»
In solchen Passagen überschreitet das Buch offenbar den historischen Zusammenhang und wird zum Dokument des Widerstands. Die Zeiten des Verstehens um jeden Preis seien in der Geschichtsschreibung vorüber, vermerkt Reck-Malleczewen an einer Stelle, die Vorgänge der Vergangenheit dienten dem an der eigenen Zeit  Verzweifelten ebensosehr dazu, die eigene Erbitterung wachzuhalten und die Hoffnung zu beleben. Darin ist sicherlich auch die Ursache für den beständig wiederholten Hinweis auf die kurze Dauer der Ereignisse von Münster zu sehen; für die Befriedigung, mit der geschildert wird, wie Jan Bockelson, angesichts des näherrückenden Endes, auf seinem verlassenen Thron sitzt und mit aufgestütztem Kopf vor sich hin ins Leere starrt; wie er im vergitterten Wagen zur Schaustellung über Land gefahren wird und schließlich die angeblich von Gott selber offenbarten Grundsätze, in deren Zeichen er die Macht erobert und regiert, gemordet und seine Anhänger zum Ausharren gezwungen hat, um des eigenen Davonkommens willen verleugnet. Selbst beim abschließenden Morden in den Straßen der am 24. Juni 1535 gefallenen Stadt kann  der Autor seine Sympathien für die Eroberer kaum verhehlen.
Mit dem in Feuer und Blut erstickten Experiment von Münster verlor der revolutionäre Chiliasmus, der in den voraufgegangenen Bauernkriegen schon halb gebrochen war, die aufrührerische Dynamik. Die Wiedertäufer entwickelten sich zu einer Sekte brüderlicher Beschaulichkeit und haben mit der Rückkehr zu ihren sanfteren Ursprüngen zahlreiche quietistische Richtungen innerhalb  der christlichen Kirchen nicht unwesentlich beeinflußt. Andere  nahmen nun die Tradition des sozialrevolutionären Heilsgedankens auf und gaben sie weiter. In den Entwürfen englischer und französischer Utopisten werden Elemente dieser Sehnsucht ebensosehr erkennbar wie in den blutig hingeschriebenen idyllischen  Konzepten der Revolution von 1789; sie sind bei Weitling, Marx  oder Tolstoi spürbar, in den Visionen der revolutionären europäischen Intelligenz des 19. Jahrhunderts oder im Endzeitdenken gegenwärtigen Philosophierens, sei es bei Herbert Marcuse oder Ernst Bloch. Denn wie verworren im einzelnen auch war, was in Münster geschah: Es blieb zuletzt doch in der Tradition einer rabiaten Heilserwartung, und durch allen hysterischen Vordergrundlärm war immer noch, merkwürdig anrührend, etwas von  jenem alten «Murren der Kinder Israels» zu hören, die gegen die  Härte des Gesetzes aufbegehren.
Die modernen totalitären Sozialreligionen haben, mehr oder minder, im Zeichen chiliastischer Vorstellungskomplexe erstmals wieder die Massen mobilisiert. Gewiß waren die Ausgangshaltungen von Kommunismus und Nationalsozialismus denkbar verschieden. Kaum etwas unterstreicht dies so nachdrücklich wie die Tatsache, daß der Sozialismus zumindest der frühen Zeit in der Tat eine Eschatologie besaß, während die Zukunftsvorstellung des Nationalsozialismus wenig mehr als eine von Fluchtängsten beherrschte, in die immer gleichen Eroberungs-, Unterwerfungs- und Ausrottungskonzepte auslaufende Hegemonialidee war. Der  religiös gefärbten Endreichutopie des einen hat der andere nur  eine auf die eigenen Komplexe verweisende, imperiale Weltreichutopie entgegenzusetzen. Die totalitäre Realität jedoch wies, wenigstens zeitweilig, beträchtliche Übereinstimmungen zwischen dem einen und dem anderen auf, und beide haben sich, im System  rechtfertigender Selbstdarstellung, nicht ungern auf die spätmittelalterlichen Vorgänge gestützt. Wie es eine auf Friedrich Engels zurückgehende, marxistische Tradition der Bezugnahme auf die Wiedertäufer gibt, so haben die Nationalsozialisten sich verschiedentlich auf die sozialrevolutionären Gruppen der Begharden  und Beginen berufen und in dem ersten Millenniumspropheten  mit radikaler nationalistischer Tendenz, dem sogenannten Oberrheinischen Revolutionär und dessen Buch der hundert Kapitel (1510), ein frühes ideologisches Vorläufertum gefeiert. Freilich lassen solche Berufungen nicht nur die intendierte Folgerung zu, daß die eigenen Zielsetzungen ihre geschichtliche Würde besitzen  und damit legitimiert seien. Ebensosehr ist der Umkehrschluß   möglich, wonach der Rückgriff auf die irrationalen Wahnwelten, dem wir in diesen frühen Erscheinungen so nachdrücklich begegnen, immer mit Gefolgschaften rechnen kann, und daß ein Mittelalter existiert, das bis in unsere Tage reicht.
Dieses Mittelalter ist gegenwärtig in jeder irrationalen Reaktion auf Existenz- und Orientierungsnöte. Es wirkt als Antriebselement in den Fluchtversuchen, deren Spur über unsere Straßen geht: bei den Apologeten der Gewalt und eines aufrührerischen Anarchismus, dem hektischen Weltverbesserertum, das in die Traumwelt eines vagen Paradieses ausbricht. Ihren romantizistischen Charakter enthüllen die unterschiedlichen Bewegungen der  Gegenwart nicht zuletzt dadurch, daß sie im Widerspruch gegen  das Bestehende verharren, die Definition ihrer Ziele jedoch verweigern. Nach der Art von Gruppen, deren Mitglieder sich überwiegend emotional verbunden wissen, wollen sie durchweg, bei  allen Abweichungen im einzelnen, Affekte pflegen und die Gegensätze zur bestehenden Ordnung eher mit ostentativ verzweifelter Gebärde aushalten als aufheben. Denn nicht erst die revolutionäre Veränderung des bestehenden, sondern schon die konkrete  Beschreibung des ersehnten Gesellschaftszustandes würde die  Spannung schwächen und dem eigenen hochgetriebenen Außenseitergefühl Abbruch tun. Die Revolution der Jugend oder was doch so heißt, ist in Wahrheit eine Rebellion, die vom eigenen Unbehagen ausgeht und dort auch verharrt. Sie bezieht ihre Impulse weniger aus der Glücksvorstellung einer künftigen als aus der Unglücksvorstellung der gegenwärtigen Gesellschaft und ist, im ganzen, nur ein neues Kapitel in der Geschichte eines Geistes, der sich seit je auf sein unpolitisches Wesen einiges zugute hält.
Immerhin hat das schwärmerische Mißbehagen der Gegenwart,  insbesondere soweit es sich auf Karl Marx beruft, den utopischen Charakter wiederentdeckt, der allem entschiedenen politischen Denken innewohnt. Im Konsumkult der kapitalistischen wie in der Konsumnot der sozialistischen Welt ist er auf eine eher prosaische Weise verendet. Mitunter hat es den Anschein, als sei es das Bestreben und die Funktion dieser weltweiten Unruhe, eine Ordnung der vulgären Zwecke eschatologisch zu durchsetzen und ein übriges Mal die Diagnose Karl Mannheims zu widerlegen, daß wir in einem «trockenen Zeitalter» lebten. Gewiß ist vieles an  dem Aufruhr kurzsichtig, outriert und reine Selbstergriffenheit, anderes setzt, eher belustigt, das Unmögliche voraus. Wenn der Himmel einstürzt, das ist richtig, werden wir alle Lerchen fangen. Aber fehlendes Augenmaß, Selbstergriffenheit und ein Hang zum  Unmöglichen gehören zum Wesen utopischen Denkens, wieviel  davon auch immer in Münster und anderswo zum Vorschein gekommen sein mag.
So wäre am Ende denkbar, daß Friedrich Reck-Malleczewen doch nicht fehlgegangen ist, als er erzählte, wie es, historisch streng, eigentlich nicht ganz gewesen ist. Denn was immer als das vorherrschende, der genaueren geschichtlichen Analyse standhaltende   Motiv im Münster der beginnenden Neuzeit wirksam gewesen sein mag: Der revolutionäre Aufruhr kann zwar das Recht haben, doch das «Heil», auf das er sich mit Vorliebe beruft, hat er nicht. Was man so nennt, entzieht sich gerade, wo sich der Überschwang, der kollektive Zukunftsrausch breitmachen. Die Revolution, die es näherbringen könnte, sieht alltäglich und nüchtern aus. Und vielleicht ist es so, daß die geschichtlich bekannten Revolutionen gescheitert sind, weil nicht hinreichend bedacht oder hinreichend befolgt werden konnte, daß die Utopie vom «Heil» vernünftig ist, wie denn die Vernunft, so unansehnlich sie sich häufig ausnehmen mag, die eigentliche Utopie ist.
























































OEBPS/Images/cover.jpg
JOACHIM
FEST

FLUCHTIGE
GROSSE

wonit
€-BOOK

Gesammelte Essays iiber
Literatur und Kunst









OEBPS/Images/logo.png
wohlt
2-BOOK






