[image: Cover-Abbildung]

		 
		
		
			Herausgegeben von Ernst Peter Fischer und Klaus Wiegandt
  
		 
		
		
			
				Dimensionen der Zeit
			

		
		
		Die Entschleunigung unseres Lebens

			 
			 
			 
			
			 
					
			
			
			
				
				 
				 
				
				 
				 

				
				 
											
			

		
			 
			 
			
		
			 
			
				[image: Logo Fischer E-Books]
			
			
		
		
	 
		
		
			 
				Über dieses Buch 

		
		 

		 

		 
		
            International renommierte Wissernschaftler unterschiedlicher Disziplinen, u.a. Kurt Flasch, Etienne Francois, Ansgar Schmidt und Martin Held, nähern sich dem Thema Zeit an. Aus natur- und geisteswissenschaftlicher Perspektive soll zunächst geklärt werden, was Zeit ist, um dann zu besprechen, wie mit ihr umgegangen wird und werden sollte. Alles läuft auf die Frage hinaus, ob wir fähig sind, entschleunigt zu leben.

         

			 

			 

			Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

		 
	
		
			
			 
			
				
					Impressum
				

			
			 
 
			 
 
			 
			
            Umschlaggestaltung: bürosüd°, München

            Coverabbildung: Duncan Walker/Getty Images (Kreuzgang) und Archiv Bürosüd° (Grafik)

            © S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt am Main 2012

            Graphiken: Peter Palm, Berlin

            Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt. 

         

			ISBN 978-3-10-401427-2

			 

			Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

			 

			Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.

		
	
		
			
			 
			
				
					Hinweise des Verlags
				

			
			 
 
			 
 
			
			Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

			 

			Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

			 
 
			 
 
			Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-Book-Readern nicht gewährleisten.

			 

			Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

			Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.

			
	Inhalt
	Vorwort
	Eine kleine Geschichte der Zeit	Zeit – was ist das?
	»Wohin gehen wir?«
	Zeit ist Zeit
	Zeitepochen
	Zeiten der Vormoderne
	Zeiten der Moderne
	Postmoderne Zeiten
	Zeitverdichtung
	Rund um die Uhr
	Wohin bewegen wir uns?
	Hinweise zur Literatur


	Was heißt und zu welchem Ende sollen wir entschleunigen?	Eine Theorie der Beschleunigung
	Änderungen in der Zeitwahrnehmung
	Die knappe Zeit
	Beschleunigung in Wellen
	Wunsch nach Entschleunigung
	Verschiedene Beschleunigungsprozesse
	Beschleunigung und Burn-out
	Im Beschleunigungszirkel
	Die Erfahrung von Freiheit
	Wachstum und Entschleunigung
	Was heißt Entschleunigung?
	Was könnte man entgegenstellen?
	Konsumieren statt kaufen
	Unser Lebenstempo
	Lebensqualität durch Resonanzerfahrung
	Hinweise zur Literatur


	Benediktinisches Leben	Die Erfahrung der Stille
	Benedikt von Nursia
	»Vom verantwortlichen Umgang mit der Zeit oder Lebenszeit«
	Das Rad und das Pünktlein
	Über die Arbeit
	Ausgewogenheit im Alltag
	Möglichkeiten der Entschleunigung
	Der Aufruf zu Entschiedenheit


	Zeitpfeil und Zeitsymmetrie	Zeitsymmetrie in der Physik
	Thermodynamischer Zeitpfeil
	Biologischer Zeitpfeil
	Sozialer Zeitpfeil
	Zeit in Computersystemen
	Zeit als fachübergreifende Aufgabe
	Hinweise zur Literatur


	»Was ist der wahre Preis des Weckers?«	Rhythmen
	Zeiträume
	Die innere Uhr
	Chronotypen
	Die Synchronisation der inneren Uhr
	Unterschiede beim Licht
	Sozialer Jetlag
	In der Schule
	Männer und Frauen
	Schlafdefizite und Zeitumstellung
	Der wahre Preis des Weckers
	Schichtarbeit
	In der eigenen Zeit leben


	»Bis zum Menschen hast du Zeit«	»Der Mensch erscheint im Holozän«
	Die Entdeckung der Tiefenzeit
	Die ersten Altersangaben
	»Bis zum Menschen hast du Zeit«
	Theorien der Erde
	Die physikalischen Prozesse
	»Was lehrt uns die Radioaktivität über die Geschichte der Erde?«
	Zum Anfang des Ganzen
	Hinweise zur Literatur


	Die Konjunktur des Gedächtnisses	Die Konjunktur des Gedächtnisses
	Eine Antwort auf die Beschleunigung der Zeit?
	Die Spezifik unserer Zeit
	Ein Fazit


	Eisessen mit Georgiern	I.
	II.
	III.
	IV.


	Wissen in der Zeit
	Entschleunigung	Ausgangspunkt: »Sach«zwang der Beschleunigung
	Motor: Eigendynamik des Geldes
	Befreiung
	Zeitökologische Vorüberlegungen
	Praktische Konsequenzen
	Wer ist angesprochen?
	Hinweise zur Literatur


	Zeit als Referenzhorizont und Gegenstand der Innovationsforschung	Einleitung
	Zeit in Vorausschau und Zukunftsforschung	Komplexität und zeitkritische Prozesse
	Methoden der Zukunftsforschung
	Zeit in der Zukunftsforschung


	Zukunftsfeld Zeitforschung	Der BMBF-Foresight-Prozess
	Themen und Forschungsfelder
	Zukünftige Entwicklungslinien


	Fazit
	Hinweise zur Literatur


	Die Tretmühlen des Glücks	Was ist Glück, und wie kann man es messen?
	Glück und Einkommen: Ergebnisse empirischer Untersuchungen	Wie glücklich sind die Menschen in verschiedenen Ländern?
	Sind die Menschen mit dem Wirtschaftswachstum glücklicher geworden?
	Sind reiche Menschen glücklicher als arme Menschen?


	Die Tretmühlen des Glücks
	Ökonomische Schlussfolgerungen
	Hinweise zur Literatur


	Öl als fossiler Treiber der Beschleunigung	Beschleunigung und eine Ökologie der Zeit
	Fossile Zeiten: Kohle und Öl als Treiber der Beschleunigung
	Peak Oil: Das Fördermaximum des konventionellen Erdöls ist erreicht
	Peak Oil, Große Transformation und postfossile Zeiten
	Gesucht sind Transformateure: Akteure für die Große Transformation
	Hinweise zur Literatur


	»Wer wenn nicht wir«	In der nahen Zukunft, zum Beispiel im Frühsommer 2012
	In einer ferneren Zukunft, zum Beispiel 2052
	Wohin wenden?
	Hinweise zur Literatur


	Kampf um Bildungs-Zeit	Im Schatten des Bildungsgeredes: Undemokratische Bildungsverweigerung und Optimierung des Humankapitals
	Historisch-systematische Erinnerungen an die Eigenstruktur von Bildung
	Zum Widerspruch von Bildung und Herrschaft (Heydorn): Kampf um die Bildungs-Zeit
	Bildung als Ent-Grenzung: Bildungs-Zeit im Spannungsfeld von Natur – Kultur – Technik
	Widersprüche im Weltbildungskonzept: Nachhaltigkeit
	Kampf um angemessene Bildungs-Zeit: Nachhaltigkeit verlangt Bildung als Verstehen
	Hinweise zur Literatur


	Über die Autoren
	Dank


               Ernst Peter Fischer und Klaus Wiegandt

               Vorwort

            Vom 8. bis zum 13. April 2011 fand in der Europäischen Akademie Otzenhausen (Saarland) das mittlerweile zehnte Kolloquium der im Jahre 2000 gegründeten Stiftung »Forum für Verantwortung« statt. Diesmal stand das menschenmögliche Verständnis von Zeit im Mittelpunkt und unsere Art und Weise, mit dieser geheimnisvoll bleibenden Größe denkend und handelnd umzugehen. Zwar wirkt die Zeit auf den ersten – physikalisch ausgerichteten – Blick nicht besonders kompliziert, da sie zum einen nur in eine Richtung – nämlich nach vorne in die Zukunft hinein – geht und da sie zum zweiten sehr einfach zu definieren ist, nämlich so, wie Albert Einstein es getan hat, als er festlegte: Zeit ist das, was eine Uhr anzeigt.
Doch schon der zweite Blick offenbart größere Schwierigkeiten für denjenigen, der zum Beispiel wissen möchte, wie zum einen die genannte Richtung der Zeit zustande kommt und wie sich zum anderen das, was verschiedene Uhren an verschiedenen Orten messen, miteinander vergleichen lässt. Es braucht schließlich Zeit, um die Messung von Zeit mitzuteilen, und so wird es unmöglich, den im Alltag vertrauten Begriff von Gleichzeitigkeit in der Wissenschaft problemlos zu gebrauchen.
Die Rolle der Zeit für den Menschen geht aber weit über die Verwendung als physikalischer Parameter hinaus. Wir leben immer zu einer bestimmten Zeit – morgens, mittags, abends und nachts –, und die Evolution hat das Leben dafür mit Biorhythmen ausgestattet, die in unserer Spezies sehr individuell ausfallen und sich im Laufe der Lebenszeit ändern können. Unabhängig davon haben Menschen in früherer Zeit offenbar im Rhythmus und im Einklang mit der Natur gelebt, während sich in den modernen Gesellschaften an dieser Stelle ein fundamentaler Wandel vollzogen hat. Wir leben heute, wie man in knappen Worten sagen kann, weniger nach dem Rhythmus der Natur und unseren Biorhythmen, sondern mehr nach dem Takt der vielen Uhren, die unseren Tagesablauf disziplinieren – vom Wecker am Morgen bis zum Beginn der Abendnachrichten, mit vielen pünktlich einzuhaltenden Terminen und strikt festgelegten Abläufen wie etwa den Abfahrtszeiten von Zügen.
Mit den Uhren als Taktgebern ist unser Leben im Laufe der Geschichte nachweislich und messbar schneller geworden. Wir erfahren seit langem mehrere Formen von Beschleunigungen, bei denen sich unter anderem die technische Variante und die des sozialen Wandels unterscheiden lassen. Diese führen dann insgesamt zu einem sich dauernd erhöhenden Tempo des Lebens, was wiederum Paradoxien der Zeiterfahrung mit sich bringen kann. So vergeht die Zeit in der Wahrnehmung jedes Einzelnen immer schneller. Sie wird für ihn zunehmend knapper, weil wir einerseits im »Hamsterrad« immer schneller treten müssen, um zumindest Schritt zu halten in der Gesellschaft, während wir darüber hinaus versuchen, unsere Handlungs- und Erlebnisepisoden pro Zeiteinheit zu maximieren. Alexander von Humboldt brauchte noch Monate, um nach Südamerika zu reisen, und er ist dann auch viele Wochen an jedem einzelnen der Orte geblieben, die er aufsuchen wollte. Heute fliegen wir spontan mit günstigen Last-Minute-Angeboten für ein Wochenende nach New York, Paris oder Rom. Was hierbei für das menschliche Erleben herauskommt, das hat zum Beispiel der Philosoph Hermann Lübbe als »Gegenwartsschrumpfung« auf den Punkt gebracht.
Diese Analyse legt den Gedanken nahe, dass es sich lohnt, die Langsamkeit wieder zu entdecken und Entschleunigung zu üben. Man sollte sich die Zeit lassen, die man zur Verfügung hat und die einem selbst gehört. Nur – wie kann dies einzelnen Menschen und ganzen Gesellschaften vermittelt und so nahegebracht werden, dass sie danach handeln und ihr Leben ändern? Sind die Zukunftsfähigkeit einer modernen Gesellschaft und das Konzept der Entschleunigung überhaupt kompatibel? Passen insbesondere der Kapitalismus und das Innehalten zusammen?
Diese und eine Fülle weiterer Fragen wurden von den Autoren dieses Bandes interdisziplinär erörtert und mit einem engagierten Zuhörerkreis diskutiert. Dabei wurde vor allem deutlich, dass wir einerseits für eine Entschleunigung sowohl unserer Lebens- und Konsumstile als auch unserer Produktionsprozesse eine neue Vision von Lebensqualität brauchen. Andererseits können wir bestimmte gesellschaftliche Prozesse zu der »Großen Transformation« in Richtung einer nachhaltigen Entwicklung gar nicht umfassend genug beschleunigen, um insbesondere bedrohliche Entwicklungen wie den Klimawandel, die Vernichtung der Regenwälder und das Sterben der Arten aufzuhalten.
Die Diskussionsbeiträge sind zum Teil in die vorliegende Publikation eingeflossen; die Autoren haben zahlreiche Anregungen aus der Diskussion aufgenommen und ihre ursprünglichen Vortragsmanuskripte für die Drucklegung überarbeitet.
Die Herausgeber danken Ulrike Holler vom S. Fischer Verlag für die hervorragende Kooperation und ihre Zuverlässigkeit bei der Umsetzung der Manuskripte. Wir danken Annette Maas für ihren unermüdlichen Einsatz zur Organisation und Durchführung der Tagung in Otzenhausen.
 
Seeheim-Malchen und Heidelberg, im Herbst 2011

               Karlheinz Geißler

               Eine kleine Geschichte der Zeit[1]

               Vom Rhythmus zum Takt

            
               
                  Zeit – was ist das?

               
               Ohne Zeit geht gar nichts. Doch was ist das eigentlich, »Zeit«? Klar, Zeit ist Zeit, wer macht sich schon viele Gedanken darüber, und wer hat überhaupt Zeit dazu? Seit mehr als 2500 Jahren denken die Menschen darüber nach, und bis heute hat man keine Antwort gefunden, mit der alle leben könnten. Es sei denn, man gibt sich mit der inhaltlich etwas dürftigen Auskunft der Germanisten zufrieden, die sagen, dass die »Zeit« ein einsilbiges Wort sei. Mit der Frage: »Was ist Zeit?« lassen sich die klügsten Menschen in Verlegenheit bringen. Wir wissen alle, was eine Uhr ist, bekannt ist uns auch, dass sie ein Zeitmessgerät ist, was sie da aber eigentlich misst, das ist so wenig fassbar wie der Wind.

               Die Zeit ist für die Menschen, was das Wasser für die Fische ist. Sie schwimmen in ihr, ohne sich Gedanken zu machen, in was sie sich da eigentlich bewegen. Der Mensch jedoch besitzt – das unterscheidet ihn vom Fisch – die Fähigkeit, sich über jenes Element, in dem er sich bewegt, Gedanken zu machen. Ein Unterschied, der Robert Walser zu der poetischen Formulierung inspirierte:

               »Die Zeit streicht so gedankenlos dahin, nur der Mensch macht sich Gedanken.«

               
            Warum tut er es, und warum vermeidet er es aber auch gerne? Die Antwort: Das Nachdenken über »Zeit« lockert den Boden, auf dem wir stehen, auf. Es kann das Leben verändern, wie, ist ungewiss. Letztlich jedoch lohnt es sich, der Selbstverständlichkeit »Zeit«, der wir das Leben zu verdanken haben, die es uns aber auch wieder nimmt, zumindest hin und wieder mal gedanklich nachzuspüren.

            Fußnoten
	[1]

Nachschrift eines frei gehaltenen Vortrages in Otzenhausen





               
                  »Wohin gehen wir?«

               
               Genau gesehen ist die Suche nach der Zeit – in dieser Hinsicht gleicht sie der Suche der Romantiker nach der »blauen Blume« – nichts anderes als die Suche nach dem Glück, die Suche nach einem guten und zeitsatten Leben in einer friedvollen Welt. Genau genommen ist es also nicht die Zeit, nach der wir Ausschau halten, wenn wir die Zeit suchen, wir suchen uns selbst. Das sah auch Novalis nicht anders: »Wohin gehen wir?« fragt er. »Immer nach Hause«, hieß seine Antwort.

               Der Mensch hat keine treuere Freundin als die Zeit. Sie begleitet ihn durch sein gesamtes Dasein, vom ersten bis zum letzten Atemzug. Begreifbar, verständlich und in Umrissen sichtbar wird »Zeit« jedoch erst in dem Moment, in dem man sich, aus welchen Gründen auch immer, Gedanken über sie macht. Tut man es, dann verliert man die Uhr aus dem Auge und schließlich auch aus dem Sinn. Ein Beweis dafür, dass die Uhr etwas ganz anderes ist als die Zeit.

               Der Mensch ist unter den Lebewesen einzigartig. Nur Menschen können Zeit sparen. Kein anderes Lebewesen ist dazu in der Lage. Kurzum, würden Affen Zeit sparen, dann wären sie Menschen. Schaut man sich jedoch an, was bei den vielen Zeitsparanstrengungen der Menschen so herauskommt, dann wundert es schon ein wenig, dass sie sich in dieser Hinsicht so stark verausgaben und darüber hinaus auch noch so viel Zeit dafür aufwenden. Die langjährigen Erfahrungen mit dem Zeitsparen nämlich lehren, dass der Zeitdruck in dem Maße weiter wächst, wie Zeit gespart wird. Goethe hatte die Widersprüche des Zeitsparens bereits erkannt und warnte vor falschen Erwartungen: »Wir wollen alle Tage sparen, und brauchen alle Tage mehr.« Die Warnung ist verpufft. Im Gegenteil, danach fing das Zeitsparen erst richtig an. Nicht auszuschließen ist es, dass die Menschen mehr Zeit und weniger Stress hätten, wenn sie aufs Zeitsparen verzichten, es zumindest nicht so toll treiben würden. Zumal sie sich ja auch sicher sein können, dass täglich neue Zeit nachkommt, und zwar in exakt der Menge, die Tag für Tag vergeht. Nicht weniger erstaunlich sind der Energieaufwand und die Leidenschaft, die von den Menschen aufgebracht werden, um die Zeit, die sie dadurch glauben »gewonnen« zu haben, anschließend wieder zu »vertreiben«.

               Warum aber tun sie das sich und der Zeit an, wo die Zeit es doch so gut mit ihnen meint? Treue Freundinnen, und die »Zeit« ist deren treueste, die lädt man doch zu sich ein, verwöhnt sie und tut alles, um sie näher kennen-, vielleicht sogar lieben zu lernen. Was aber tun die Menschen? Ohne Rücksicht schubsen sie die Zeit herum, wie das die Post mit den Weihnachtspaketen macht; oder sie lassen die Zeit, als handle es sich um etwas Überflüssiges oder gar Abfall, irgendwo liegen; andere wiederum verlieren die Zeit wie Eilige ihr Kleingeld aus ihren Jacken- und Hosentaschen, mal stopfen sie sie bis zum Übelwerden voll, während andere mit der Zeit umgehen, als benehme sie sich wie ein Hund, der Anstalten macht, an die Haustür zu pinkeln, und vertreiben sie mit viel Getöse. Besonders gerne aber managen, organisieren und verplanen die Menschen die Zeit. Doch allzu viel Spass scheint ihnen das nicht zu machen, denn zuweilen kommen sie dabei so in Rage, dass sie versuchen, die Zeit totzuschlagen, was ihnen durch die Tatsache erleichtert wird, für dieses mörderische Tun von der Justiz nicht verfolgt zu werden. Und dann gibt es noch Personen, die der Zeit zu entfliehen versuchen. Sie müssen die Vergeblichkeit ihres Handels relativ rasch einsehen. Sie sind schnell am Ende, denn der Preis dafür ist nichts anderes als der Tod. Zeit ist nun mal eine Sache von Leben und Tod. So bleibt nur eins: sie zu nehmen, wie sie ist. Tut man das, stellt man sogleich fest, dass sie erheblich abwechslungsreicher, bunter und viel freundlicher zu den Menschen ist, als die zu ihr.

            
               
                  Zeit ist Zeit

               
               Nochmals die Frage: Was ist das, die Zeit? Menschen können bekanntlich andere Menschen auf den Mond schießen, doch die Frage, was »Zeit« ist, die können sie bis heute nicht allgemeinverbindlich beantworten. Antworten gibt es zwar genug – annähernd jeder und jede hat eine eigene –, keiner aber hat eine, die sämtliche Fragenden zufriedenstellen könnte. Es gelang bisher niemandem, zu den Wurzeln des Zeitbaumes der Erkenntnis vorzudringen. Ein guter Grund, sich mit der Auskunft zufriedenzugeben, die der Mathematiker Johann Heinrich Lambert am 13. Oktober 1770 in einem Brief an Immanuel Kant, der sich zu dieser Zeit gerade über die Tiefen und die Untiefen der »Zeit« Gedanken machte, gegeben hat:

               »Die beste Definition wird wohl immer die sein, dass Zeit Zeit ist.«

               Eine Auskunft, der man nur schwerlich widersprechen kann. Aber nicht, weil sie so aussagekräftig und klug, sondern weil sie so trivial und zirkulär ist. Lambert hätte Kant genauso gut schreiben können, »Zeit« sei das, was wir haben, während wir tun, was wir machen. Ein wenig schlauer – mit der Betonung auf »wenig« – fühlen wir uns, wenn wir uns die Erklärungsversuche der Vertreter der unterschiedlichen Wissenschaftsdisziplinen ansehen: Die Physiker, in diesem Falle Albert Einstein, halten die Zeit für »eine hartnäckige Illusion.« Sie sind damit nicht alleine, da bereits Leo Tolstoi von »Zeit« als der »Illusion des Lebens« sprach. Existenz-Philosophen, Martin Heidegger besonders, sprechen von der Zeit als dem »Sein zum Tode«. Die Theologen sehen in der Zeit »den Anlauf zur Ewigkeit«, die Psychologen ein »Empfinden ohne Sinnesorgan«, die Sozialwissenschaftler ein »Ordnungsmittel des Vergänglichen«. Die Ökonomen behaupten, »Zeit ist Geld«, und erklären sie so zu einem wichtigen »Rohstoff«. Politiker sehen in der Zeit nicht viel mehr als die Dauer einer Legislaturperiode. Jede Wissenschaftsdisziplin hat ihre eigene Definition. Es müssen daher schon Personen mit einer gewissen Neigung zur Selbstüberschätzung sein, die sich an den Versuch machen, eine allgemeingültige Antwort auf die Frage: »Was ist Zeit?« zu finden.

               »Zeit« – das ist und bleibt aller Voraussicht nach auch in nächster Zukunft ein äußerst verwickeltes Rätsel. Nichts anderes hat Thomas Mann im »Zauberberg« behauptet, als er die Frage stellte: »Was ist die Zeit?« Seine Antwort: »Ein Geheimnis – wesenlos und allmächtig.« Daran wird sich auch nichts ändern, zumindest so lange nicht, wie auch in Zukunft all denen, die sich auf den Weg begeben, um Genaueres über die Zeit herauszubekommen, bei ihren Expeditionen ins Unbekannte unterwegs weiterhin der Proviant ausgeht.

               »Zeit ist Zeit.« Sie lässt sich nicht auf etwas anderes zurückführen. Es existiert nichts »hinter« ihr. Sind wir also mit der Auskunft Adalbert Stifters zufrieden, dass »kein Sterblicher noch ausgesagt hat, was die Zeit ist, und kein Sterblicher weiß, was die Zeit ist«. Selbst der große Zeitdenker Martin Heidegger musste das einsehen. Der Wochenzeitung »DIE ZEIT« (!) gegenüber hat er seine Ratlosigkeit im Hinblick auf die Frage, was Zeit ist, offen eingestanden:

               »Man könnte meinen, der Verfasser von ›Sein und Zeit‹ müsste dies wissen. Er weiß es aber nicht, so dass er heute noch fragt.«

               Tröstende Philosophenworte, die es ratsam erscheinen lassen, sich vorerst einmal mit dem, was man über »Zeit« weiß, zufriedenzugeben und im Zustand partieller Unaufgeklärtheit fröhlich weiterzuleben.

            
               
                  Zeitepochen

               
               Wenn wir über das Wesen der Zeit auch nur mit Halbwissen aufwarten können, so wissen wir zumindest, was Zeit nicht ist. Sie ist, obgleich wir mehr denn je von ihr und über sie sprechen, kein Ding, kein Gegenstand. Sie ist nicht vergleichbar mit einem Regenschirm, den man irgendwo hat stehen- oder liegenlassen, wie das Spitzensportler gerne behaupten. Sie läuft auch nicht, wie Fußballfans, deren Mannschaft nach Toren zurückliegt, stets kurz vor dem Abpfiff unterstellen, den Spielern davon. Liegenlassen kann man nur Regenschirme, nicht jedoch die Zeit, und weglaufen können nur die Kicker. Oder hat jemand die Zeit schon mal beim Wegrennen beobachtet?

               Trotz dieser Unklarheit wissen wir relativ gut Bescheid über den Wandel des »Zeitgeistes«, den »Geist der Zeiten«, den es im Verlaufe der Menschheitsgeschichte gegeben hat. Auch heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts sind wir wieder einmal Zeugen – und wie immer, wenn es um Zeit geht, zugleich auch Täter und Opfer – sowohl eines Zeitenwechsels wie auch der Veränderung unseres Umgangs mit dem Zeitlichen. Es lohnt sich, um mehr über das Wesen der Zeit in Erfahrung bringen zu können, diese Veränderungen etwas genauer anzusehen.

               Dabei lassen sich drei unterschiedliche »Zeit-Epochen« unterscheiden:

               	Die vormodernen Zeiten

	Die modernen Zeiten

	Die postmodernen Zeiten




            
               
                  Zeiten der Vormoderne

               
               Beginnen wir mit den ersten Zeiten, den Zeiten der Vormoderne.

               Vorgestern, grob gerechnet vor etwa einem halben Jahrtausend, gingen die Menschen mit den letzten Sonnenstrahlen ins Bett und standen beim ersten Hahnenschrei wieder auf. Uhren waren in solch einer Welt nicht notwendig und daher auch nicht in Gebrauch. Der Lauf der Natur, die Jahreszeiten und der Gang der Sonne beschützten, bedrohten und organisierten den Gang der Menschen über ihren gesamten Lebenslauf. Man lebte zeitlos, sprach viel übers Wetter, doch niemals über Zeit, da die Zeit zu dieser Zeit nichts anderes als das Wetter war. Wie das Wetter sich änderte, so änderten sich auch die Zeiten. Bis heute spiegelt sich dieser Sachverhalt in den romanischen Sprachen darin wider, dass »Zeit« und »Wetter« in diesen ein und derselbe Begriff sind. Die Tage hatten zu dieser Zeit noch kein Datum. Es gab also keinen bezifferbaren Zeitpunkt und daher auch keinen Anlass für die Feier von Geburtstagen. Die Lebensjahre der Menschen in der Vormoderne blieben ungezählt, was sie von einigen jener Probleme entlastete, die wir heutigen Zeitgenossen und Zeitgenossinnen mit dem Älterwerden haben. Karl der Große, von dem wir wissen, dass er im Jahr 800 in Rom zum Kaiser gekrönt wurde, hatte, wie auch die meisten seiner Untertanen, wahrscheinlich keine Ahnung, dass dieses Ereignis im Jahr 800 stattfand. So wie die Tage, so wurden auch die Jahre zu dieser Zeit – mit Ausnahme von einigen wenigen Klöstern – nicht gezählt. »Gezählt« wurde nach Generationen und Regentschaftsphasen.

               Um etwas vom Geist dieser vormodernen, heute exotisch anmutenden Zeit zu vermitteln, erwähne ich zwei Schriftstücke, die den damaligen Zeitgeist spüren lassen. Zuerst ein Text aus einem alten Handbuch für Beichtväter, bei dem die damals herrschende Vorstellungswelt vom göttlichen Eigentum der Zeit im Detail nachempfunden werden kann. Nicht die Menschen, wie das heutzutage als selbstverständlich gilt, entschieden damals über Zeit, sondern ausschließlich der Allmächtige im Himmel. Mit Gottes Eigentum aber schachert man nicht und treibt auch keinen Handel mit ihm. Diejenigen, die das trotz aller religiösen Vorschriften taten, machten sich sündig und mussten mit dem Makel leben, als Wucherer bezeichnet und geächtet zu werden. Den Grund dafür findet man in der schlüssigen Argumentation, wie sie der folgende Text aus einer der vielen damals kursierenden Anleitungen für Beichtväter wiedergibt:

               
                  Der Wucherer leiht dem Schuldner nicht, was ihm gehört, sondern nur die Zeit, die Gott gehört. Er darf also keinen Gewinn aus dem Verleih fremden Eigentums machen. Die Wucherer sind Diebe, denn sie handeln mit der Zeit, die ihnen nicht gehört; und mit dem Eigentum eines anderen gegen den Willen des Besitzers zu handeln, ist Diebstahl. Und da sie außerdem mit nichts anderem als mit erwartetem Geld, das bedeutet mit Zeit handeln, treiben sie mit Tagen und Nächten Handel. Der Tag aber ist die Zeit der Helligkeit und die Nacht die Zeit der friedvollen Ruhe. Also handeln sie mit Licht und friedvoller Ruhe. So wäre es nicht gerecht, wenn sie das ewige Licht und den ewigen Frieden erlangten.

               

               Aus heutiger Sicht betrachtet, ist das starker Tobak. Zumindest für die vielen, die ihr Einkommen dem Sachverhalt zu verdanken haben, dass heutzutage völlig anders mit Zeit umgegangen wird. Angestellte von Banken und Versicherungen, Vermögensberater, Finanzjongleure, Börsenspekulanten, aber auch Kleinsparer können sich glücklich schätzen, dass sich die Zeiten zwischenzeitlich geändert haben. Bevor auf diese Veränderungen im Detail eingegangen wird, soll noch das angekündigte zweite Dokument zitiert werden. Es verbot den Handwerksleuten das, was man von ihnen heute erwartet und verlangt. Es verbot ihnen, sich etwas Neues auszudenken.

               In der Thorner Zunfturkunde von 1523 findet man folgende, aus heutiger Sicht sehr seltsam klingende Ermahnung:

               
                  Kein Handwerksmann soll etwas Neues erdenken oder erfinden oder gebrauchen, sondern jeder soll aus bürgerlicher und brüderlicher Liebe seinem Nächsten folgen und sein Handwerk ohne des Nächsten Schaden treiben.

               

               Früher nahmen die Menschen, das zeigt dieses hier zitierte zweite Dokument eindrucksvoll, ihre Zukunft als unbeeinflussbares Schicksal wahr. Sie fühlten sich den Wechselfällen des Lebens und dem Willen Gottes ausgeliefert. Was für die Menschen später dann selbstverständlich wurde, dass man sein Schicksal beeinflussen und selbst in die Hand nehmen und zwischen verschiedenen Risiken und Chancen wählen kann, das war den vormodernen Menschen unbekannt und auch undenkbar. Fortschritt und Fortschrittsdenken sind in der Geschichte ein relativ spät auftauchendes Phänomen. Als das Fortschrittsdenken sich verbreitete und den alltäglichen Umgang mit Zeit und Zukunft markant beeinflusste, hatte man die Vormoderne bereits hinter sich gelassen und war in einer ganz anderen Zeit, in der »Neuzeit« genannten neuen Zeit angekommen. In dieser Zeit suchte man die Zeit dann nicht mehr am und im Himmel, man fand sie durch den Blick auf die Zeiger der mechanisch gesteuerten Turmuhr. Heute sehen wir darin den Beginn der Zeiten der Moderne.

            
               
                  Zeiten der Moderne

               
               Die Räder-Uhr, sie wurde am Ende des Mittelalters in einem unbekannten Kloster Oberitaliens erfunden, führte zu einem fundamental neuen Zeitdenken und Zeitbewusstsein und in der Folge dann zu einem radikal veränderten Zeithandeln. Die Menschen Europas begannen, »einen eigenartigen und bislang unerhörten Wunsch zu verspüren. Sie wollten wissen, wie spät es ist« (Adolf Holl). Das war dann der Augenblick, an dem die »Zeit« zu einem Thema wurde. Von da an redete man über Zeit, nicht zuletzt, weil sie in Form großer, mechanischer Uhren an Kirchtürmen und Rathäusern sicht- und hörbar wurde. Man richtete das Zeithandeln nicht mehr nur an den Veränderungen des Wetters, denen der Natur, auch immer seltener am Lauf der Sterne und dem Stand der Sonne aus, man blickte von da an immer häufiger zu den Kirch- und Uhrtürmen, um sich am Stand der Zeiger der dort installierten Zeitmesser darüber zu informieren, was die Stunde geschlagen hat. Nicht mehr die Sterne regierten die Menschen, sie taten das jetzt mit fleißiger Unterstützung der Uhr selbst. Gott verlor die Lufthoheit über die Zeit. Er wurde »zeitlich« enteignet. Mächtige Personen, Landesherren, Fürsten, Regenten aller Art, aber auch einflussreiche Kaufleute übernahmen an seiner Stelle die Herrschaft über die Zeit und die Uhren. In dem Maße, wie der Glaube an die Kräfte im Himmel an Intensität verlor, wuchs der an die Verrechnung von Zeit in Geld. Das Privileg der Zeitgestaltung lag nicht mehr bei Gott, die Menschen nahmen es nun selbst in Anspruch. Dieser radikale Wechsel des Zeitdenkens und der Zeitwahrnehmung öffnete eine Menge neuer Verhaltensmöglichkeiten und Handlungsoptionen. Unter anderem gehörte dazu auch die Wahlmöglichkeit, zu den pünktlichen oder zu den unpünktlichen Menschen zu gehören.

               Die an Kirchtürmen, Rathäusern oder eigens gebauten Uhrtürmen installierten mechanischen Uhren regelten den zeitlichen Ablauf des Tags in immer größerem Ausmaß. Es ließen sich erstmalig in der Geschichte des Alltagslebens Terminabsprachen machen, die nicht vom Wetter oder vom Sonnenstand abhängig waren. Zuerst indirekt, später dann offen und problemlos, wird das kirchliche Verbot aufgehoben, die Zeit durch Zinseinnahmen zu »verkaufen«. Die ersten Banken – Institutionen, die bekanntlich ja nichts anderes tun, als mit leerer Zeit Handel zu treiben – wurden gegründet und ebenso – auch dieses Geschäft setzt den Handel mit naturferner, abstrakter Zeit voraus – die ersten Versicherungsgesellschaften. In der Stadt, in der zur gleichen Zeit damals auch die doppelte Buchführung erfunden wurde, in der Handelsmetropole Genua, wird 1407 die erste Aktiengesellschaft der Welt aus der Taufe gehoben. Es ist die Bank des Heiligen Georg. Ab diesem Zeitpunkt hat auch das Geld einen Heiligen. Der Kapitalismus nimmt – nicht nur auf diesem Wege – religiöse Züge an und bekommt durch das Räderwerk der Uhr und deren von allen Qualitäten gereinigter Zeit seine alles entscheidende Starthilfe. Zeit wird durch das Zeit-ist-Geld-Denken zu einer knappen Ressource, mit der es fortan gilt, kalkulatorisch umzugehen. Sie ist nicht mehr länger ein Geschenk des Himmels. Spitzt man es zu, dann war es die mechanische Uhr, die den Handelskapitalismus und später dann auch die Industriegesellschaft so richtig auf Betriebstemperatur gebracht hat.

               Vor etwa 250 Jahren, Wirtschaftshistoriker kennzeichnen diese Zeit als die der beginnenden industriellen Revolution, intensivierte sich die wirtschaftliche Aktivität. Die Arbeitswelt, speziell die Organisation der Arbeit, und die sozialen Verhältnisse erfuhren eine tiefgreifende Umgestaltung. Die wiederum führte zu einer breiten Entwicklung von Technologien, die vor allem der Beschleunigung der Arbeitsabläufe dienten. Maschinen übernahmen immer mehr Arbeitsprozesse, so dass die Menschen immer weniger mit und immer häufiger an Maschinen arbeiteten. Mit der Folge, dass sie sich gezwungen sahen, den taktförmigen Zeitvorgaben von Apparaturen zu gehorchen und sich ihnen unterzuordnen.

               Ohne die flächendeckende Verbreitung von Uhren und ohne Erziehung zum Uhrzeitgehorsam – dafür sorgten die Schulpflicht und der Militärdienst – wäre dies alles nicht möglich gewesen. Die Uhrzeiger eroberten die Macht über das Zeitleben, sowohl im Arbeits- als auch im Privatleben. Zu Anfang geschah das noch im Stundentakt, später dann im Takt von Minuten, und heute sehen wir uns nicht selten gezwungen, im Sekundentakt zu reagieren und zu organisieren. Strebsamkeit und Pünktlichkeit wurden zu Tugenden erklärt und zogen als »Kopfnoten« in die schulische Leistungsbewertung ein. Dass der wachsende Druck zur Veruhrzeitlichung und zur Verfleißigung nicht von allen Zeitgenossen gleichermaßen euphorisch willkommen geheißen wurde, zeigt die Fabel, die Paul Scheerbart vor 100 Jahren, als die Industriegesellschaft an ihrem Höhepunkt angelangt war, eingefallen ist:

               
                  Bei den fleißigen Ameisen herrscht eine sonderbare Sitte: Die Ameise, die in acht Tagen am meisten gearbeitet hat, wird am neunten Tag feierlich gebraten und von den Ameisen ihres Stammes gemeinschaftlich verspeist. Die Ameisen glauben, dass durch dieses Gericht der Arbeitsgeist der Fleißigsten auf die Essenden übergehe.

                  Und es ist für eine Ameise eine ganz außerordentliche Ehre, feierlich am neunten Tag gebraten und verspeist zu werden. Aber trotzdem ist es einmal vorgekommen, dass eine der fleißigsten Ameisen kurz vorm Gebratenwerden noch folgende kleine Rede hielt:

                  »Meine lieben Brüder und Schwestern! Es ist mir ja ungemein angenehm, dass Ihr mich so ehren wollt! Ich muss Euch aber gestehen, dass es mir noch angenehmer sein würde, wenn ich nicht die Fleißigste gewesen wäre. Man lebt doch nicht bloß, um sich tot zu schuften!«

                  »Wozu denn?« schrien die Ameisen ihres Stammes – und sie schmissen die große Rednerin schnell in die Bratpfanne – sonst hätte dieses dumme Tier noch mehr geredet.

               

               Z
eitdisziplin, genauer: Uhrzeitdisziplin, galt politisch, ökonomisch, aber auch privat als der Königsweg zu mehr Güterwohlstand, höherem Einkommen und rascherem Fortschritt. Inzwischen wissen wir, dass dieser Weg erfolgreich war, dass er aber nicht ohne Opfer und problematische Folgen beschritten bzw. befahren wurde. Für ihre »Veruhrzeitlichung« haben die Menschen auch ihren Preis zahlen müssen. Der heißt vor allem Zeitnot, Hetze, innere sowie äußere Unruhe, Einsamkeit, Orientierungs- und Heimatlosigkeit. Im signifikant wichtigsten Objekt der modernen Anbetung, dem Auto, konzentrieren sich die Vor- und auch die Nachteile der epochalen Errungenschaften der Industriegesellschaft. Carl von Ossietzky, ein prominentes Opfer der nationalsozialistischen Vernichtungsdiktatur, hat sehr früh bereits Zweifel angemeldet, ob es sich beim Fortschritt »Auto« wirklich nur um einen handelt, der allseits begrüßenswert ist. 1926 notierte er:

               
                  Wie die Ägypter die Krokodile anbeteten, die sie fraßen, beten wir die Automobile an, die uns totfahren.

               

               Versehen wir die revolutionären Veränderungen unserer zeitlichen Lebenswelt mit einem pauschalierenden Etikett, dann eignete sich dafür die Formel: »Vom heiligen zum eiligen Geist.« Solider formuliert lautet sie: »Von der lebensorientierten Arbeitszeit zur arbeitsorientierten Lebenszeit.« Die Folge: Das ganze Leben, nicht nur das Arbeitsleben, hat sich dem Maß und dem Takt der Uhrzeit zu unterwerfen. Dass die Menschen mit der mechanisierten Zeit der Uhr leben können, das wissen wir heute. Ob sie jedoch gut damit leben können, das ist immer noch ungewiss. Und weil es das ist, steht es immer wieder neu, auch heute wieder, zur Debatte. Nicht zuletzt ist das auch der Grund, weshalb stets neue Regeln für den Umgang mit Zeit gefunden und für verbindlich erklärt werden müssen.

               Staatliche Arbeitszeitgesetze und in regelmäßigen Abständen neu auszuhandelnde Tarifverträge sind daher notwendige Folgen der Veruhrzeitlichung unseres Alltagslebens. Ergänzt werden müssen sie von mehr oder weniger formellen und informellen institutionellen und organisatorischen Regelungen. Ein originelles Beispiel dafür findet man in einer schon etwas älteren Kirchenordnung aus dem Baltikum. In ihr werden leidenschaftliche Prediger zu zeitlicher Rücksichtnahme gegenüber ihrer Gemeinde ermahnt. Sie werden gebeten, es bei ihren Predigten, was deren Dauer angeht, nicht allzu sehr zu übertreiben, »damit die Zuhörer nicht überschüttet, die Schwangeren nicht beschwert, die schlecht Gekleideten nicht frieren und die Armen ihr Essen richten können«. Ein Hinweis, der an Aktualität nichts eingebüßt hat.

               Die kontinuierlich wachsende Vertaktung des individuellen und des sozialen Zeithandelns vollzieht sich nicht von selbst. Auch wird sie nicht von einer mehr oder weniger unsichtbaren Hand gesteuert. Sie wurde – und das geschieht auch noch heute, nur mit anderen Methoden – von breitangelegten Erziehungs- und Umerziehungsmaßnahmen flankiert. Die pädagogischen Grundlagen dafür legte unter anderem der in Halle an der Saale wirkende Theologe August Hermann Francke. In seiner Glauchauer Neujahrspredigt von 1713, der er den programmatischen Titel: »Vom rechten Gebrauch der Zeit« verliehen hatte, verkündete er ein umfassendes Programm zur Zeiterziehung. Sie gipfelt in der Forderung, aller lebenspraktische Umgang mit Zeit müsse sich am Gang der Uhrzeiger ausrichten. Die Aufforderung Luthers: »Schicket Euch in die Zeit« radikalisierte er zu der Verpflichtung: »Erkauffet die Zeit.« Eine Formel, die nur wenig später vom Amerikaner Benjamin Franklin in das bekannte Schlagwort: »Time is money« umformuliert wurde. Mit solchen und ähnlichen auf die Veruhrzeitlichung der Menschen zielenden Anweisungen wurde das Programm zur Verfleißigung der Bevölkerung zu einem umfassenden pädagogischen Programm. In der Praxis schlug sich dieses dann in detailliert durchorganisierten schulischen Zeitordnungen und in eng terminierten Unterrichtsplänen nieder. Sie nötigen die Schüler und die Schülerinnen bis heute, in aller Frühe, ohne Rücksichtnahme auf ihre Lernfähigkeit zu dieser Zeit, ihr Bett zu verlassen, um sich auf den Schulweg zu machen. Vergessen aber sollten wir nicht, dass der herrschende Güterwohlstand, auf den wir nicht verzichten wollen, ohne solche Erziehungsprogramme nur schwerlich erreichbar gewesen wäre.

               Die Beherrschung möglichst aller Bedingungen menschlichen Daseins – wir nennen dieses Programm des In-den-Griff-bekommens Fortschritt – hat uns mannigfaltige neue Denk- und Handlungsperspektiven eröffnet. Letztlich haben wir unseren Güterwohlstand diesem Perspektivenwechsel zu verdanken – aber auch unseren Zeitnotstand. Die Ablösung der Naturrhythmen durch den menschengemachten mechanischen Takt hat uns zu neuen Horizonten der Freiheit geführt – dies aber nur um den Preis wachsender funktionaler Abhängigkeiten. Wir sind heute weitestgehend unabhängig von den Folgen von Naturgewalten, haben die äußere und auch die innere, die menschliche Natur zum großen Teil im Griff, abhängiger denn je sind wir jedoch vom Ölpreis und den Kursschwankungen auf den Finanzmärkten. Unsere Erlösungshoffnungen richten sich nicht mehr auf die Ewigkeit, sondern auf die rechtzeitige Auszahlung unserer Lebensversicherung. So gesehen ist die Moderne eine Epoche zunehmender Unbescheidenheit, wachsender Demutsverweigerung und steigender Maßlosigkeit. Sie ist im Guten wie im Schlechten in ihren Erfolgen wie in ihren Misserfolgen von der größenwahnsinnigen Unterstellung gezeichnet, man könne, nur weil man an den Uhrzeigern drehen kann, dies ebenso mit den Zeiten tun.

               Eines Tages aber, der kalendarische Wechsel zu einem neuen Jahrtausend war absehbar, erkannte man, dass »Flexibilisierung« der richtige Name für jenes Zeitverhalten ist, woran es den Menschen unserer Gesellschaft noch fehlt. Dies war, wie wir heute feststellen können, der Anfang vom Ende der mehr als 500-jährigen Geschichte der an der mechanischen Uhr ausgerichteten modernen Zeitordnung. Das, was jetzt beginnt, nennen wir die postmodernen Zeiten.

            
               
                  Postmoderne Zeiten

               
               Heute nun stehen wir erneut vor einem epochalen Wandel des Zeitbewusstseins, der Zeitwahrnehmung und des Zeithandels. Auch diesmal verändert er die Welt und die Zeit, aber nicht ganz so dramatisch und folgenschwer wie vor 500 Jahren, als die Zeit der Uhr die Zeiten der Natur als Zeitgeber ablöste. Man muss sich nur aufmerksam umsehen, um eine ganze Reihe von Hinweisen zu finden, dass das kürzlich noch unumschränkt herrschende, am Verlauf der Zeiger ausgerichtete Zeitverständnis seit der Jahrtausendwende ins Wanken gerät. Folgende Indizien sprechen für diesen Sachverhalt:

               	Die ehemals an jeder Straßenecke anzutreffenden Uhren verschwinden aus dem öffentlichen Raum oder werden, sind sie defekt, nicht mehr repariert.

	Die Transportgeschwindigkeit unserer wichtigsten Güter, das sind die Informationen, ist bei Lichtgeschwindigkeit und damit am Ende der Beschleunigungsmöglichkeiten durch Schnelligkeit angekommen.

	Es sind nicht mehr die Pünktlichen, die im Berufsleben Karriere machen, es sind die Flexiblen, die mit Beförderung und Einkommensgewinnen rechnen können.




               All dies sind Beobachtungen, die auf eine Entwicklung hindeuten, in der die Uhrzeit ihre Leuchtturmfunktion als zeitliches Orientierungsmittel im Alltagsleben verliert. Diejenigen, die die Uhr für zeitlos hielten, haben sich getäuscht. Das zeitpolitische Monopol der Uhrzeit rechtfertigte sich ja maßgeblich durch ihren Beitrag bei der Beschleunigung der Lebens-, insbesondere aber der Arbeitsverhältnisse. Zwar haben auch die Dampfmaschine, die Elektrizität, der Düsenantrieb und die Lasertechnik ihren Anteil an der Beschleunigung der Lebensverhältnisse, die Uhr aber überragt sie in dieser Hinsicht deutlich. Sie sorgte für die Messbarkeit, die Kontrollierbarkeit und auch die Beherrschbarkeit der Beschleunigung, ganz besonders aber für die der Beschleunigung der Beschleunigung. Zugleich jedoch hat sie der modernen Gesellschaft ihre taktförmige Funktionsweise und ihr Verlaufsprogramm, das des »Eins-nach-dem-anderen«, vorgegeben und aufgezwungen.

               Doch machen wir uns nichts vor, auch wenn sich vieles derzeit ändert, die Richtung, in die der »Fortschritt« fortschreitet, bleibt die gleiche. Auch nach dem Wechsel der Zeitstrategie von der »Beschleunigung durch Schnelligkeit« zur »Beschleunigung durch Zeitverdichtung« geht es auch weiterhin um Temposteigerung und einen noch intensiveren und noch breiter angelegten Zugriff der Zeit-ist-Geld-Imperative auf die Lebenswelt. Warum aber dann überhaupt der angedeutete »Zeitenwechsel?«

            
               
                  Zeitverdichtung

               
               Bekanntlich kam gegen Ende des Mittelalters mit der mechanischen Uhr nicht nur eine neue Zeit in die Welt, sondern auch eine andere Form des Wirtschaftens, die ihre Dynamik aus der Koppelung von zwei Illusionen, zwei »Nichtsen« hätte Nietzsche gesagt, der Gleichsetzung von Zeit und Geld, gewann. Von Beginn an zeigte sich diese Wirtschaftsform zeitlich und räumlich expansiv. Heute tut sie das mehr denn je. Die Verrechnung von Zeit in Geld zwingt das auf der Uhrzeit fußende kapitalistische Wirtschaftssystem zu permanenter Beschleunigung, weil nur so Wachstum möglich erschien. Mit der Strategie der Steigerung der Schnelligkeit erzielte man dahingehend die größten Erfolge. So ist es denn auch kein Wunder, dass die Erfolgsgeschichte des Kapitalismus zugleich auch die Erfolgsgeschichte der Schnelligkeit ist. Das beste und offensichtlichste Beispiel dafür ist das Fortschreiten der Transportgeschwindigkeit. Das Tempo des Güter- und Personentransports hat sich in nicht einmal 200 Jahren vervielfacht. Es hat von der Pferdeschnellpost über die Eisenbahn, das Auto und das Flugzeug bis zur Rakete geführt. Wenige Jahrzehnte vor dem Sprung ins dritte nachchristliche Jahrtausend war man schließlich, ohne für diesen absehbaren Sachverhalt Vorkehrungen getroffen zu haben, am Ende der Wachstumsmöglichkeiten durch eine weitere Steigerung der Schnelligkeit angelangt. Die wichtigsten Wirtschaftsgüter, das sind bekanntlich die Informationen, konnten – der technische Fortschritt machte es möglich – ab den siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts mit Lichtgeschwindigkeit transportiert werden. In diesem Moment nun war die Transportgeschwindigkeit an einem Punkt angekommen, der keine weitere Steigerung mehr zuließ. Denn, vertraut man den Aussagen der Physiker, so ist Lichtgeschwindigkeit nicht weiter steigerbar. Schneller geht es also nicht mehr, zumindest nicht auf dem bis dahin bewährten und planierten Weg. Das aber ist für den Kapitalismus eine Botschaft, die ihm und allen seinen Agenten einen gehörigen Schrecken einjagt, da er in einer solchen Situation sein Ende nahen sieht und das Sterbeglöckchen läuten hört. Rettung verspricht nur eine andere, eine neue Wachstum garantierende Beschleunigungsstrategie. Nur von ihr kann sich die kapitalistische Ökonomie jene Impulse versprechen, die sie zum Überleben und zu weiterer Expansion dringend nötig hat. Es war also höchste Eisenbahn für den Kapitalismus. Es ging um nichts Geringeres als um Tod oder Leben.

               Doch gemach! Keine Aufregung, keine Hektik! Inzwischen wissen wir, auch wenn es öfters mal knirscht, es ist alles noch mal gutgegangen. Wir können aufatmen. Zumindest in diesem Falle hat die Titanic den Eisberg umschifft. Der Alarm ist abgeblasen, die Aufregung längst verebbt, der Dampfer ist wieder auf Kurs, die Musik spielt weiter ihre bekannten Melodien, der Sekt fließt in noch größeren Strömen, und ein Geschwindigkeitsrekord jagt den nächsten. Die neue Beschleunigungs- und Wachstumsstrategie ist gefunden und hat sich bereits mit Erfolg etabliert. Und so sieht sie aus: Sie baut nicht mehr auf die Steigerung der Schnelligkeit, sondern auf die der Zeitverdichtung durch Vergleichzeitigung. Das kapitalistische Gebot lautet nicht mehr: »Mach schnell«, es heißt jetzt: »Sei flexibel, bleib nicht nur bei einer Sache, mach möglichst vieles gleichzeitig!«

               Diese Zeitverdichtungsstrategie hat sich, unterstützt von einem riesigen Arsenal an Multifunktionsgeräten, in Windeseile ausgebreitet und durchgesetzt. Sie funktioniert hervorragend, wird, nach anfänglichem Stolpern, von der Bevölkerung inzwischen akzeptiert und von Politik und Wirtschaft forciert. Sie ist hoch profitabel, vorausgesetzt, die Agenten an den Finanzmärkten übertreiben es gerade mal wieder nicht mit ihrer Zeitverdichtungsleidenschaft. Der Kapitalismus, der kürzlich noch in den Abgrund geschaut hat, kann – wenn auch mit einer anderen Zeitstrategie – weitermachen wie bisher. Dabei hat sich vieles, jedoch nicht alles geändert, unter anderem die Zeitkultur, das Zeitdenken und das Zeithandeln und auch das, was die Subjekte unter Zeitsouveränität und Zeitfreiheit verstehen und schätzen.

               Einen nicht zu unterschätzenden Beitrag dazu leisten die derzeit auf dem Markt Furore machenden Geräte, Instrumente und Maschinen, deren Betriebssysteme mehrere Aufgaben gleichzeitig auszuführen imstande sind. An erster Stelle sind hier der Computer und seine vielen Abkömmlinge zu nennen, ebenso die Großfamilie der Mobiltelefone sowie die Fernsteuerungstechnik. Sie alle haben in relativ kurzer Zeit in den Arbeits- und auch in den privaten Bereich Einzug gehalten. Inzwischen sind sie allgegenwärtig und allgemein akzeptiert und sind Teil der Normalität. Mehr oder weniger schleichend haben sie den Umgang mit Zeit im Alltag verändert. Die Funktionsweise dieser neuen Technologien unterläuft die Uhrzeitlogik des Eins-nach-dem-anderen. Zeitverdichtung und Vergleichzeitigung sind die attraktiven Versprechen sämtlicher Multitasking-Geräte. Das Potential ihrer Funktionsvielfalt lässt sich nicht mehr über die Taktfolge der Uhr steuern, koordinieren und kontrollieren. Was wiederum zur Folge hat, dass es nicht mehr länger die Uhr ist, die für den im Alltag anfallenden Bedarf an Zeitkoordination eingesetzt wird, sondern das Mobiltelefon. Es ist flexibler handhabbar und erlaubt elastischere und kurzfristigere Dispositionen als die Uhr und ihr Pünktlichkeitsimperativ.

               Lässt man sich von der aufdringlichen Alltagshetze nicht mitreißen und nimmt sich Zeit, etwas genauer hinzusehen, kommt man zum Schluss, dass diejenigen Personen, die heutzutage noch auf Pünktlichkeit beharren und sie von anderen und von sich selbst verlangen, nicht mehr allzu jung aussehen. Für einen Großteil der jungen Menschen ist Pünktlichkeit keine allgemeinverbindliche »Tugend« mehr. Sie verhalten sich flexibel und erwarten das auch von ihren Mitmenschen. Pünktlichkeit, warum eigentlich, wozu, fragen sie nicht ganz unberechtigt. Es gehört zwar zur Flexibilität, dass man auch mal pünktlich ist, aber ebenso gehört es dazu, dass es relativ unproblematisch ist, wenn man es nicht ist. Vorausgesetzt, man informiert diejenigen – und dafür braucht man ein Mobiltelefon –, die auf einen warten. In solchen Situationen ist man zwar unpünktlich, aber trotzdem verbindlich.

               Ist diese Beobachtung verallgemeinerbar, dann geht mit dem Zeitalter der Uhr auch das »Zeitalter der Pünktlichkeit« zu Ende. Der Grund liegt auf der Hand. In einer zunehmend zeitverdichteten, flexiblen Gesellschaft kommt den Subjekten immer häufiger »etwas dazwischen.« Was nichts anderes bedeutet, als dass die Personen, die auf Pünktlichkeit weiterhin viel Wert legen, viel verpassen und auf vieles verzichten müssen. Nehmen die kurzfristigen Wechselfälle im Alltagsleben und im Arbeitsprozess zu, dann steigt der Druck, auf Unerwartetes, Überraschendes zu reagieren. Wer ad hoc entscheidet, spontan organisiert und variabel reagiert, kann nicht immer pünktlich sein, um immer am Punkt zu sein. So löst in der Postmoderne kalkulierte Unpünktlichkeit die moralisch hochaufgeladene Pünktlichkeitserwartung ab. »Nicht-pünktlich-Sein« wird dort zur Selbstverständlichkeit, wo das Zuspät-Kommen – und das ist in einer zeitverdichteten Welt nicht zu verhindern – zum Normalzustand wird. Kommen aber alle immer häufiger zu spät, läuft die Pünktlichkeitserwartung leer. Sie wandelt sich zur immerwährenden Hoffnung, früh genug zu spät zu kommen.

               
            Es ist die Maxime des postmodernen Zeithandelns, zum richtigen, nicht unbedingt zum vereinbarten Zeitpunkt zu erscheinen. Das ist kein Verfall einer Zeit-Moral, das ist eine andere Zeit-Moral. Wer diese vertritt, kann sich auf Oscar Wildes Diktum berufen, dass uns die Pünktlichkeit die beste Zeit stiehlt. Die Probleme mit der Unpünktlichkeit nehmen heute ab. Das ist bei aller von der Zeitverdichtung ausgehenden neuen Belastung entlastend. Andererseits wächst in diesem Zusammenhang die Befürchtung, nicht an jedem Ort und zu jeder Zeit die Telefonnummer des gewünschten Gesprächspartners, mit dem man sich verabredet hat, zur Hand zu haben. Wer trotz alledem weiterhin großen Wert auf Pünktlichkeit legt, wird viel alleine sein.

               Damit keine falschen Erwartungen und keine überflüssigen Befürchtungen aufkommen: Zurückdrehen, aufhalten oder umdrehen lassen sich die Dynamiken der Zeitverdichtung nicht. Zu viele Personen und Gruppen profitieren davon. Ohne Verzichtsleistungen, ohne den Abschied von liebgewonnenen Selbstverständlichkeiten, von Vertrautem und Gewohntem, und ohne eine Zurücknahme der Wachstumserwartungen wäre eine Umkehr nicht zu haben. Wer aber will diese? Viel zu sehr hat sich ein Großteil der Bevölkerung inzwischen an die sofortige Verfügbarkeit der Geräte und ihrer Funktionsvielfalt gewöhnt. Zu sehr sind die Menschen inzwischen Teil jenes enggeknüpften Netzes, das sie gleichermaßen zu Tätern, Opfern und ihren eigenen Beobachtern macht. Zu gut auch gefallen ihnen die Möglichkeiten der sofortigen Wunscherfüllung und des Jederzeit-Zugriffs auf alles und jedes.

               Kurz gesagt: Mit den Versofortigungs- und Vergleichzeitigungspotentialen der Multifunktionsgeräte verbindet die Mehrheit der Bevölkerung heute Wohlstands- und Freiheitsvorstellungen, für die zu kämpfen sie aller Voraussicht nach bereit wäre. Das jedoch bedeutet nicht, dass man sich den Dynamiken der Vergleichzeitigung und der Zeitverdichtung kritik- und widerstandslos ausliefern muss.

            
               
                  Rund um die Uhr

               
               Wer die mit dem Wandel des Zeitkonzeptes einhergehenden Chancen und Möglichkeiten vernünftig und produktiv zu nutzen bereit ist, muss sie erst einmal realistisch einschätzen. Dazu gehört es auch, die Gefahren und Risiken, die mit der zeitverdichtenden Rund-um-die-Uhr-Aktivitäts-Gesellschaft einhergehen, wirklichkeitsnah zu bewerten. Die Welt der schnellen Zeichen, die den sofortigen Jederzeit-und-Überall-Zugriff zur Selbstverständlichkeit macht, verführt zugleich zur Illusion, sich von annähernd allen zeitlichen Bindungen frei zu wähnen. Der Mensch aber ist und bleibt trotz seiner Fülle an technischen Prothesen ein Naturwesen. Die Natur aber, und das gilt auch für die menschliche Natur, kennt neben der Schnelligkeit, der Beschleunigung und der Zeitverdichtung eine große Zahl weiterer Zeitqualitäten. Dazu zählen insbesondere auch abgebremste Zeitformen, als da sind zum Beispiel Pausen, das Innehalten, das Warten, die Wiederholung, die Langsamkeit. Von diesen Zeitqualitäten kann der Mensch nicht einfach per Beschluss lassen, um sie der Beschleunigung zu opfern. Seine Natur zwingt ihn, diese abgebremsten Zeitformen auch zu leben und zu pflegen – auch gegen den Zeitgeist der Beschleunigung. Das irdische Paradiesprogramm und sein Versprechen, rund um die Uhr und sieben Tage die Woche arbeiten und konsumieren zu können – es wird bevorzugt auf Computermessen feilgeboten –, ignoriert die Naturgebundenheit des Menschen und unterschlägt seine rhythmischen Zeitdynamiken. Es unterstellt eine zeitliche Unabhängigkeit und wirbt mit dem falschen Versprechen eines pausenlosen Glücks. Netzbasierte Paradiese jedoch unterscheiden sich fundamental von jenem Paradies, das die Bibel offeriert. Im biblischen war der Mensch wunschlos glücklich, in den paradiesischen Landschaften von Microsoft, Apple und Google werden die Menschen jedoch gezwungen, immerzu neue Wünsche zu produzieren, um glücklich zu werden.

               Wir produzieren, konsumieren und kommunizieren dank rasant gewachsener Beschleunigung heute mehr als alle vor uns lebenden Menschen zusammen. So können wir uns eine größer und größer werdende Anzahl von Wünschen erfüllen. Das aber nur um den Preis, immer mehr und noch mehr Wünsche zu haben, die wir uns dann doch nicht alle erfüllen können. Je mehr Wünsche wir uns erfüllen, umso mehr Wünsche haben wir und umso mehr können wir uns dann nicht erfüllen. Zugleich werden wir immer eindringlicher mit den Folgen und Nebenfolgen dieser Steigerungsspirale der Wunschproduktion konfrontiert, die diese als Schleppe hinter sich herzieht. Von unseren Vorfahren unterscheidet uns in erster Linie, dass uns Erfahrungen des Zeitwohlstandes weitestgehend verwehrt bleiben, denn, so der Entertainer Harald Schmidt, »wer Zeit zum Frühstücken hat, kann nicht wirklich zur ersten Liga des Informationszeitalters gehören«. Je schneller wir leben und je mehr wir über Zeit entscheiden dürfen und müssen, umso mehr Zeit brauchen wir für die Zeit. Solange das Zauberwort, mit dem wir die Türen der Schatzkammern zu den Reichtümern dieser Welt glauben öffnen zu können, »Tempo« heißt, wird sich daran nichts ändern, und solange sich nichts ändert, werden wir sogar unsere Nasen weiter mit »Tempo« putzen.

               Zu einem realistischen Blick auf die postmodernen Zeiten gehört auch die Feststellung, dass die Potentiale der Zeitverdichtungsstrategie bei weitem noch nicht ausgeschöpft sind. Wir befinden uns noch am Anfang dieser Vergleichzeitigungsepoche. Wie stets werden in Auf- und Umbruchsituationen Erwartungen formuliert, die nicht erfüllbar sind. Es werden übertriebene, unrealistische Hoffnungen und Befürchtungen geäußert. Daher wird es notwendigerweise zu erfreulichen Überraschungen, aber auch zu herben Enttäuschungen und Rückschlägen kommen. Doch das wird die Menschen nicht davon abhalten, mit der Zeitverdichtung weiterzumachen. Zu wünschen wäre, dass sie das mit etwas mehr Realismus tun, als sie es bisher getan haben. Denn viel zu häufig lassen sich die Menschen dazu verführen, die mit den verdichteten Zeiten einhergehenden Verheißungen einer »Tischlein-deck-dich-Welt« für erfüllbar zu halten. Auch wähnen sie sich zu häufig freier, ungebundener und unabhängiger, als sie es sind oder überhaupt sein können. Das gilt insbesondere für die vermeintliche Unabhängigkeit von den Zeitmustern der inneren und der äußeren Natur. Spätestens in dem Augenblick, in dem der Herzrhythmus zu stolpern beginnt oder ein Stechmückenschwarm den herrlichen Sonnenuntergang am Meeresstrand vermiest, muss auch der fanatischste Multitasker einsehen, dass es mit der Unabhängigkeit von der Natur nicht weit her ist. Jede Zeitfreiheit setzt die Einsicht in die Zeitvorgaben der Natur sowie deren Akzeptanz und Beachtung voraus.

            
               
                  Wohin bewegen wir uns?

               
               Es sind inzwischen mehr als 100 Jahre vergangen, seitdem Friedrich Nietzsche erstaunt feststellte: »Nur Zickzack geht gewöhnlich unser Lauf.« Tag für Tag erfahren wir von neuem, ob wir es wollen oder nicht, dass sich die turbulente Ereignisdichte und die verwirrenden Alltagserfahrungen allen Ordnungen, wie sie die Uhr vorgibt, widersetzen. Da aber, wie Musils »Mann ohne Eigenschaften« es sich eingestehen musste, keine »Ordnung im Ganzen« mehr herstellbar ist, müssen sich die postmodernen Zeitnomaden immer von neuem die Fragen stellen, die auch Nietzsche beschäftigt haben: »Wohin bewegen wir uns? Fort von allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vorwärts nach allen Seiten? Gibt es noch ein oben und unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?«

               Alles endet mit Fragen und immer auch ein wenig mit Enttäuschungen. Wie der Tiger der Moderne mit einem Riesensatz losgesprungen ist, so auch der Tiger der Postmoderne – mit Versprechen wie Freiheit, Souveränität und Zeitwohlstand –, und wie in der Moderne wird er auch am Ende der Postmoderne als mausgrauer Kater landen.

               
               
            





























































OEBPS/toc.xhtml
Dimensionen der Zeit

Inhalt

		[Cover]

		[Haupttitel]

		[Über dieses Buch]

		[Impressum]

		[Hinweise des Verlags]

		[Inhalt]

		Vorwort

		Eine kleine Geschichte der Zeit		Zeit – was ist das?

		»Wohin gehen wir?«

		Zeit ist Zeit

		Zeitepochen

		Zeiten der Vormoderne

		Zeiten der Moderne

		Postmoderne Zeiten

		Zeitverdichtung

		Rund um die Uhr

		Wohin bewegen wir uns?

		Hinweise zur Literatur





		Was heißt und zu welchem Ende sollen wir entschleunigen?		Eine Theorie der Beschleunigung

		Änderungen in der Zeitwahrnehmung

		Die knappe Zeit

		Beschleunigung in Wellen

		Wunsch nach Entschleunigung

		Verschiedene Beschleunigungsprozesse

		Beschleunigung und Burn-out

		Im Beschleunigungszirkel

		Die Erfahrung von Freiheit

		Wachstum und Entschleunigung

		Was heißt Entschleunigung?

		Was könnte man entgegenstellen?

		Konsumieren statt kaufen

		Unser Lebenstempo

		Lebensqualität durch Resonanzerfahrung

		Hinweise zur Literatur





		Benediktinisches Leben		Die Erfahrung der Stille

		Benedikt von Nursia

		»Vom verantwortlichen Umgang mit der Zeit oder Lebenszeit«

		Das Rad und das Pünktlein

		Über die Arbeit

		Ausgewogenheit im Alltag

		Möglichkeiten der Entschleunigung

		Der Aufruf zu Entschiedenheit





		Zeitpfeil und Zeitsymmetrie		Zeitsymmetrie in der Physik

		Thermodynamischer Zeitpfeil

		Biologischer Zeitpfeil

		Sozialer Zeitpfeil

		Zeit in Computersystemen

		Zeit als fachübergreifende Aufgabe

		Hinweise zur Literatur





		»Was ist der wahre Preis des Weckers?«		Rhythmen

		Zeiträume

		Die innere Uhr

		Chronotypen

		Die Synchronisation der inneren Uhr

		Unterschiede beim Licht

		Sozialer Jetlag

		In der Schule

		Männer und Frauen

		Schlafdefizite und Zeitumstellung

		Der wahre Preis des Weckers

		Schichtarbeit

		In der eigenen Zeit leben





		»Bis zum Menschen hast du Zeit«		»Der Mensch erscheint im Holozän«

		Die Entdeckung der Tiefenzeit

		Die ersten Altersangaben

		»Bis zum Menschen hast du Zeit«

		Theorien der Erde

		Die physikalischen Prozesse

		»Was lehrt uns die Radioaktivität über die Geschichte der Erde?«

		Zum Anfang des Ganzen

		Hinweise zur Literatur





		Die Konjunktur des Gedächtnisses		Die Konjunktur des Gedächtnisses

		Eine Antwort auf die Beschleunigung der Zeit?

		Die Spezifik unserer Zeit

		Ein Fazit





		Eisessen mit Georgiern		I.

		II.

		III.

		IV.





		Wissen in der Zeit

		Entschleunigung		Ausgangspunkt: »Sach«zwang der Beschleunigung

		Motor: Eigendynamik des Geldes

		Befreiung

		Zeitökologische Vorüberlegungen

		Praktische Konsequenzen

		Wer ist angesprochen?

		Hinweise zur Literatur





		Zeit als Referenzhorizont und Gegenstand der Innovationsforschung		Einleitung

		Zeit in Vorausschau und Zukunftsforschung		Komplexität und zeitkritische Prozesse

		Methoden der Zukunftsforschung

		Zeit in der Zukunftsforschung





		Zukunftsfeld Zeitforschung		Der BMBF-Foresight-Prozess

		Themen und Forschungsfelder

		Zukünftige Entwicklungslinien





		Fazit

		Hinweise zur Literatur





		Die Tretmühlen des Glücks		Was ist Glück, und wie kann man es messen?

		Glück und Einkommen: Ergebnisse empirischer Untersuchungen		Wie glücklich sind die Menschen in verschiedenen Ländern?

		Sind die Menschen mit dem Wirtschaftswachstum glücklicher geworden?

		Sind reiche Menschen glücklicher als arme Menschen?





		Die Tretmühlen des Glücks

		Ökonomische Schlussfolgerungen

		Hinweise zur Literatur





		Öl als fossiler Treiber der Beschleunigung		Beschleunigung und eine Ökologie der Zeit

		Fossile Zeiten: Kohle und Öl als Treiber der Beschleunigung

		Peak Oil: Das Fördermaximum des konventionellen Erdöls ist erreicht

		Peak Oil, Große Transformation und postfossile Zeiten

		Gesucht sind Transformateure: Akteure für die Große Transformation

		Hinweise zur Literatur





		»Wer wenn nicht wir«		In der nahen Zukunft, zum Beispiel im Frühsommer 2012

		In einer ferneren Zukunft, zum Beispiel 2052

		Wohin wenden?

		Hinweise zur Literatur





		Kampf um Bildungs-Zeit		Im Schatten des Bildungsgeredes: Undemokratische Bildungsverweigerung und Optimierung des Humankapitals

		Historisch-systematische Erinnerungen an die Eigenstruktur von Bildung

		Zum Widerspruch von Bildung und Herrschaft (Heydorn): Kampf um die Bildungs-Zeit

		Bildung als Ent-Grenzung: Bildungs-Zeit im Spannungsfeld von Natur – Kultur – Technik

		Widersprüche im Weltbildungskonzept: Nachhaltigkeit

		Kampf um angemessene Bildungs-Zeit: Nachhaltigkeit verlangt Bildung als Verstehen

		Hinweise zur Literatur





		Über die Autoren

		Dank

		[S. Fischer Verlage]



Buchnavigation

		Inhaltsübersicht

		Cover

		Textanfang

		Impressum






OEBPS/images/Logo_EBooks.jpg






OEBPS/images/U1_978-3-10-401427-2.jpg
Dimensionen
der Zeit

Die Entschleunigung unseres Lebens














