
      
         
            
         
      

      

   
      
         Mihaly Csikszentmihalyi

         Flow

         Das Geheimnis des Glücks

         Aus dem Amerikanischen 
von Annette Charpentier
         

         Klett-Cotta

      

   
      
         Impressum

         Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung
            ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen,
            Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Speicherung und Verarbeitung in elektronischen
            Systemen.
         

         Klett-Cotta

         www.klett-cotta.de

         Die Originalausgabe erschien

         unter dem Titel »FLOW – The Psychology of Optimal Experience«

         im Verlag Harper & Row, New York

         © 1990 by Mihaly Csikszentmihalyi

         Für die deutsche Ausgabe

         © 1992/2017 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung

         Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart

         Alle deutschsprachigen Rechte vorbehalten

         Printed in Germany

         Umschlag: Atelier Versen

         Datenkonvertierung: Kösel Media GmbH, Krugzell

         Printausgabe: ISBN 978-3-608-96148-5

         E-Book: ISBN 978-3-608-11003-6

         Dieses E-Book basiert auf der aktuellen Auflage der Printausgabe.

         Zweite Auflage, 2017

      

   
      
         Inhalt
         

         Vorwort

         I Glück – ein Überblick

         Einführung

         Überblick

         Flow

         Die Wurzeln der Unzufriedenheit

         Schutzschilde der Kultur

         Die Neubesinnung auf die Erfahrung

         Wege der Befreiung

         II Die Anatomie des Bewusstseins

         Die Grenzen des Bewusstseins

         Aufmerksamkeit als psychische Energie

         Und nun zum Selbst

         Unordnung im Bewusstsein: psychische Entropie

         Ordnung im Bewusstsein: flow

         Komplexität und das Wachstum des Selbst

         III Freude und Lebensqualität

         Vergnügen und Freude

         Die Komponenten der Freude

         Herausfordernde Aktivitäten, für die man besondere Geschicklichkeit braucht

         Der Zusammenfluss von Handeln und Bewusstsein

         Klare Ziele und Rückmeldungen

         Konzentration auf die anstehende Aufgabe

         Das Paradox der Kontrolle

         Der Verlust des Selbstgefühls

         Die Veränderung der Zeit

         Die autotelische Erfahrung

         IV Die Grundbedingungen für flow

         Flow-Aktivitäten

         Flow und Kultur

         Die autotelische Persönlichkeit

         Neurophysiologie und flow

         Einflüsse der Familie auf die autotelische Persönlichkeit

         Flow-Menschen

         V Der Körper im flow-Zustand

         Höher, schneller, stärker

         Die Freuden der Bewegung

         Sex als flow

         Die absolute Kontrolle: Yoga und Kampfsportarten

         Flow mit den Sinnesorganen: Die Freude des Sehens

         Flow in der Musik

         Freude am Schmecken

         VI Flow der Gedanken

         Die Mutter der Wissenschaften

         Die Regeln von Gedankenspielen

         Das Spiel mit Worten

         Freundschaft mit Clio

         Die Freuden der Naturwissenschaften

         Liebende Weisheit

         Amateure und Professionelle

         Die Herausforderung lebenslangen Lernens

         VII Arbeit als flow

         Autotelische Arbeiter

         Autotelische Berufe

         Das Paradox der Arbeit

         Die Verschwendung der Freizeit

         VIII Freude am Alleinsein und am Zusammensein mit anderen Menschen

         Der Konflikt zwischen Alleinsein und Geselligkeit

         Der Schmerz der Einsamkeit

         Wie man die Einsamkeit zähmt

         Flow und die Familie

         Wie man Freundschaften genießt

         Die größere Gemeinschaft

         IX Der Sieg über das Chaos

         Tragödien – einmal anders betrachtet

         Stressbewältigung

         Die Macht dissipativer Strukturen

         1. Unbewusste Selbstsicherheit

         2. Die Lenkung der Aufmerksamkeit auf die Welt

         3. Die Entdeckung neuer Lösungen

         Das autotelische Selbst: Eine Zusammenfassung

         X Die Entstehung von Sinn

         Was ist Sinn?

         Die Kultivierung des Sinns

         Entschiedenheit

         Die Wiedergewinnung der Harmonie

         Die Vereinheitlichung des Sinns in Lebensthemen

         Anmerkungen

         Bibliografie

         Register

      

   

      
         Für Isabella, Mark und Christopher

      

   
      
         
            Vorwort
            

         

         Dieses Buch fasst – für ein breiteres Publikum – jahrzehntelange Forschung über die
            positiven Aspekte menschlicher Erfahrungen zusammen: Freude(1), Kreativität(1) und(1) den Prozess vollständigen Einsseins mit dem Leben, den ich flow nenne. Dieser Schritt birgt einige Gefahren, denn sobald man sich von der strengen
            Orientierung wissenschaftlicher Texte löst, wird man leicht unbekümmert und, besonders
            bei einem solchen Thema, zu überschwänglich. Hier liegt allerdings kein Buch vor,
            das einem Insidertipps vermittelt, wie man glücklich wird(1). Das wäre auch unmöglich, da ein Leben voller Freude eine einzigartige Schöpfung
            ist, die man nicht nach Rezept vollziehen kann. Dieses Buch versucht statt dessen,
            allgemeine Prinzipien vorzustellen, verbunden mit konkreten Beispielen, wie manche Menschen diese Prinzipien
            angewendet haben, um ein langweiliges, sinnloses Leben(1) in eines voller Freude zu verwandeln. Ich verspreche hier keine Rezepte für diesen
            Weg. Doch der Leser, dem solche Dinge am Herzen liegen, sollte ausreichend Informationen
            finden, um den Übergang von der Theorie zur Praxis zu bewältigen.
         

         Um das Buch so verständlich und leserfreundlich wie möglich zu gestalten, habe ich
            auf einen Apparat verzichtet, wie ihn Wissenschaftler in(1) ihren Schriften gewöhnlich einsetzen. Vielmehr habe ich versucht, die Ergebnisse
            der psychologischen Forschung und die Gedanken vorzustellen(1), die man aus der Interpretation solcher Forschung gewinnt. Jeder Leser kann sie aufgreifen
            und in seinem Alltag anwenden, ohne dazu über spezialisiertes Grundwissen verfügen(1) zu müssen.
         

         Jene Leser jedoch, die neugierig genug sind, den wissenschaftlichen Quellen(2) nachzugehen, auf denen meine Schlussfolgerungen beruhen, finden am Ende eingehende
            Anmerkungen, in denen der jeweilige Gegenstand diskutiert wird. »Glück«(1) (Anmerkung 1) wird beispielsweise im ersten Kapitel über »Glück – ein Überblick«
            erwähnt, in der Anmerkung gebe ich dann meine wissenschaftlichen Quellen dazu an.
            Leser, die sich dafür interessieren, auf welche Bücher ich meine Annahmen stütze,
            finden in den »Anmerkungen« beispielsweise Ausführungen zur Auffassung des Aristoteles(1) über »Glück« sowie Hinweise zur gegenwärtigen Forschung über dieses Thema mit den
            einschlägigen Zitaten. Die Anmerkungen können als zweite, stark komprimierte und technischere
            Schattenversion des Originaltextes gelesen werden.
         

         Zu Anfang eines jeden Buches ist es eigentlich üblich, denen zu danken, die zu seiner
            Entwicklung beigetragen haben. Das ist in diesem Fall unmöglich, da die Namensliste
            fast ebenso lang wäre wie das Buch selbst. Jedoch bin ich bestimmten Personen zu besonderem
            Dank verpflichtet, und dazu möchte ich diese Gelegenheit nutzen: Zuerst einmal danke
            ich Isabella, die als meine Frau und Freundin seit über fünfundzwanzig Jahren mein
            Leben bereichert und deren Stilsicherheit half, das Buch zu gestalten, Mark und Christopher,
            unseren Söhnen, von denen ich vielleicht ebenso viel gelernt habe wie sie von mir,
            und Jacob Getzels, meinem(1) früheren und jetzigen Mentor. Von meinen Freunden und Kollegen möchte ich herausheben:
            Donald Campbell, Howard(1) Gardner, Jan(1) Hamilton, Philip(1) Hefner, Hiroaki(1) Imamura, David(1) Kipper, Doug(1) Kleiber, George(1) Klein, Fausto(1) Massimini, Elisabeth(1) Noelle-Neumann, Jerome(1) Singer, James(1) Stigler und(1) Brian Sutton-Smith – die(1) mir alle, auf die eine oder andere Weise, mit ihrer Hilfe, Inspiration und Ermutigung
            großzügig zur Seite standen.
         

         Von meinen ehemaligen Studenten und Mitarbeitern haben Ronald Graef, Robert(1) Kubey, Reed(1) Larson, Jean(1) Nakamura, Kevin(1) Rathunde, Rick(1) Robinson, Ikuya(1) Sato, Sam(1) Whalen und(1) Maria Wong die(1) größten Beiträge zu der Forschung geleistet, die den auf den folgenden Seiten entwickelten
            Gedanken zugrunde(2) liegt. John Brockman und Richard P. Kot haben dieses Projekt umsichtig und professionell
            unterstützt und von Anfang bis zum Ende mitgeholfen. Zuletzt möchte ich dankbar die
            Spencer Foundation erwähnen, die die Sammlung und Analyse von Daten in den letzten
            zehn Jahren großzügig finanzierte. Besonders verbunden bin ich ihrem ehemaligen Präsidenten
            H. Thomas James, ihrem gegenwärtigen Präsidenten Lawrence A. Cremin und Marion Faldet,
            Vizepräsidentin der Stiftung. Keiner der hier Erwähnten ist natürlich für das verantwortlich,
            was in diesem Buch vielleicht unrichtig sein mag – dafür stehe ich allein gerade.
         

         Chicago, März 1990

      

   

      
         I

          Glück – ein(2) Überblick
         

      

      
         Einführung
         

      

      Vor zweitausenddreihundert Jahren kam Aristoteles zu(2) der Schlussfolgerung, dass der Mensch vor allem Glück1 sucht(1)(3). Glück wird um seiner selbst willen angestrebt, während jedes andere Ziel – Gesundheit(1), Schönheit(1), Geld(1) oder(1) Macht – nur(1) geschätzt wird, weil man erwartet, dass es glücklich machen(2) wird. Seit Aristoteles’ Zeiten hat sich vieles verändert. Unser Verständnis von der
         Welt der Sterne und Atome hat sich stärker erweitert, als wir uns das je hätten vorstellen
         können. Die Götter der Griechen waren(1), verglichen mit der heutigen Menschheit und der von ihr innegehaltenen Macht, hilflose
         Kinder. Aber in diesem wichtigsten Bereich hat sich in den vergangenen Jahrhunderten
         nur sehr wenig geändert. Was Glück ist, begreifen wir nicht besser als Aristoteles,
         und was das Lernen angeht, wie man diesen gesegneten Zustand erreicht, so könnte man
         behaupten, wir hätten überhaupt keine Fortschritte gemacht.
      

      Obwohl(2) wir heute gesünder sind und älter werden, obwohl selbst die Ärmsten unter uns heute
         von materiellem Luxus2 umgeben sind, von dem man vor nur wenigen Jahrzehnten nicht einmal träumte (im Palast
         des Sonnenkönigs gab es nur wenige Badezimmer, und kein römischer Kaiser konnte seinen
         Fernseher anstellen, wenn er sich langweilte), trotz(1) der ungeheuren wissenschaftlichen Erkenntnisse(3), die wir auf Knopfdruck abrufen können, verfestigt sich bei vielen Menschen der Eindruck,
         sie hätten ihr Leben verschwendet und ihre Jahre nicht erfüllt von Glück, sondern(4) voller Unsicherheit und(1) Langeweile verbracht. Liegt es daran, dass es Schicksal des Menschen ist, unerfüllt
         zu bleiben und immer mehr zu wollen, als man haben kann? Oder(3) ist das alles beherrschende Leiden, das selbst die kostbarsten Augenblicke versauert,
         die Folge davon, dass wir am falschen Ort nach dem Glück suchen? Absicht dieses Buches
         ist es, mit den Methoden der modernen Psychologie der uralten Frage nachzugehen: Wann
         fühlen sich Menschen am glücklichsten? Wenn(3) wir darauf eine Antwort finden, könnten wir vielleicht irgendwann fähig sein, unser
         Leben so zu gestalten, dass das Glück eine größere Rolle darin spielt. Fünfundzwanzig
         Jahre vor dem Niederschreiben dieser Zeilen machte ich eine Entdeckung, doch ich habe
         die gesamte seitdem verstrichene Zeit gebraucht, um das zu bemerken. Vielleicht ist
         es irreführend, es eine »Entdeckung« zu nennen, denn der Mensch ist sich seit Anbeginn
         der Zeit dessen bewusst. Dennoch ist das Wort angemessen, denn meine Entdeckung war
         zwar an sich wohlbekannt, doch war sie von den entsprechenden Gelehrten, in(1) diesem Fall den Psychologen, noch nicht beschrieben und theoretisch erklärt worden.
         So verbrachte ich das folgende Vierteljahrhundert damit, dieses flüchtige Phänomen
         zu untersuchen.
      

      Was ich »entdeckte«, war, dass Glück nicht(5) etwas ist, das einfach geschieht. Es ist keine Folge von angenehmen Zufällen. Es
         ist nichts, was man mit Geld kaufen(2) oder mit Macht bestimmen(2) kann. Es hängt nicht von äußeren Ereignissen ab, sondern eher davon, wie wir diese
         deuten – Glück ist vielmehr ein Zustand, für den man bereit sein muss, den jeder Einzelne
         kultivieren und für sich verteidigen muss. Menschen, die lernen, ihre(1) inneren Erfahrungen zu(2) steuern, können ihre Lebensqualität bestimmen(1); dies kommt dem, was wir Glück nennen(4), wohl am allernächsten.
      

      Doch wir können das Glück nicht(4) erreichen, indem wir bewusst danach suchen. »Frage(5) dich, ob du glücklich bist«, schrieb J. S. Mill, »und(1) du hörst auf, es zu sein.« Glück finden wir, wenn wir vollständig eins sind mit jeder
         Einzelheit unseres Lebens, gleich, ob gut oder schlecht, nicht, indem wir direkt danach
         suchen. Viktor Frankl, der(1) österreichische Psychologe, fasste es im Vorwort seines Buches Der Mensch auf der Suche nach Sinn zusammen(1): »Peile keinen Erfolg an(1) – je mehr du es darauf anlegst und ihn zum Ziel erklärst(2), umso mehr wirst du ihn verfehlen. Denn Erfolg kann wie Glück nicht verfolgt werden;
         er muss erfolgen … als unbeabsichtigte Nebenwirkung, wenn sich ein Mensch einer Sache
         widmet, die größer ist als er selbst.«
      

      Wie(2) können wir also dieses flüchtige Ziel erreichen(3), das nicht auf direktem Weg verfolgt werden kann? Ein Vierteljahrhundert Forschung
         hat mich überzeugt, dass es einen Weg gibt. Es ist ein gewundener Pfad, der bei der
         Kontrolle über(1) den Inhalt des eigenen Bewusstseins seinen(1) Ausgang nimmt.
      

      Unsere Wahrnehmung ist das Ergebnis vieler Kräfte, die Erfahrungen prägen, von denen
         eine jede Einfluss darauf hat, ob man sich gut oder schlecht fühlt. Die meisten dieser
         Kräfte können nicht kontrolliert werden. Man kann nicht viel an seinem Aussehen, Temperament(1) und der allgemeinen Konstitution ändern. Man kann nicht entscheiden – zumindest bislang
         nicht –, wie groß oder wie klug man wird. Man kann sich weder die Eltern noch(1) Zeit und Ort seiner Geburt aussuchen, und es liegt weder in Ihrer Macht noch(3) in meiner zu entscheiden, ob es einen Krieg geben wird oder ob wir eine Wirtschaftskrise
         bekommen. Die Anweisungen in unseren Genen, die Schwerkraft, der(1) Pollengehalt der Luft, die historische Epoche, in die wir hineingeboren wurden –
         diese und unzählig viele andere Bedingungen bestimmen, was wir sehen, fühlen(1) und tun. Es überrascht daher nicht, wenn häufig geglaubt wird, das Schicksal würde
         vornehmlich von äußeren Kräften bestimmt. Doch jeder hat schon erlebt, dass man, statt
         von anonymen Kräften herumgestoßen zu werden, sich in Kontrolle der eigenen Handlungen,
         als(1)(2) Herr des eigenen Schicksals fühlt. Bei diesen seltenen Gelegenheiten spürt man ein
         Gefühl von(1) Hochstimmung, von tiefer Freude, das(2) lange anhält und zu einem Maßstab dafür wird, wie das Leben aussehen sollte.
      

      Und genau das ist es, was ich mit optimaler Erfahrung meine(1). Es ist das, was ein Segler auf(1) richtigem Kurs fühlt, wenn der Wind sein Haar peitscht und sein Boot wie ein junges
         Pferd durch die Wellen prescht – Segel, Kiel, Wind und Meer summen in Harmonie, die(1) in den Adern des Menschen am Steuer vibriert. Es ist das, was der Maler fühlt, wenn
         die Farben auf der Leinwand eine magnetische Spannung zueinander aufbauen, und etwas
         Neues, ein lebendiges Wesen, nimmt vor den Augen seines erstaunten Schöpfers Gestalt
         an. Es ist das Gefühl eines(2) Vaters, wenn sein Kind zum(1) ersten Mal auf sein Lächeln reagiert. Solche Ereignisse finden jedoch nicht nur statt,
         wenn die äußeren Bedingungen günstig sind: Menschen, die Konzentrationslager überlebten
         oder fast tödliche Gefahren überstanden, erinnern sich häufig, dass sie mitten in
         ihrem Leiden ungewöhnlich intensive Freude bei(3) einem schlichten Ereignis erlebten, wie beim Singen eines Vogels im Wald, der Lösung
         einer schweren Aufgabe oder wenn sie eine Brotkruste mit einem Freund teilten.
      

      Gegen unsere Überzeugung sind solche Momente, die besten Momente im Leben, nicht passiv,
         rezeptiv, entspannend – obwohl auch solche Erfahrungen nach(3) schwerer Anstrengung erfreulich(1) sein können. Die besten Momente ereignen sich gewöhnlich, wenn Körper und(1) Seele eines Menschen bis an die Grenzen angespannt sind, in dem freiwilligen Bemühen,
         etwas Schwieriges und etwas Wertvolles zu erreichen. Optimale Erfahrung ist daher
         etwas, das wir herbeiführen. Ein Kind etwa(2) erlebt das, wenn es mit zitternden Fingern die letzten Klötze auf einen Turm legt,
         der höher als jeder andere ist, den es bislang gebaut hat; für einen Schwimmer ist
         es vielleicht der Versuch, den eigenen Rekord zu brechen, für einen Geiger, eine(1) komplizierte Passage zu beherrschen. Für jeden Menschen gibt es Tausende von Gelegenheiten –
         Herausforderungen –, über(1) sich selbst hinauszugehen.
      

      Solche Erlebnisse sind aber nicht notwendigerweise angenehm. Die Muskeln des Schwimmers
         haben vielleicht in dem denkwürdigen Rennen stark geschmerzt, seine(1) Lungen fühlten sich der Explosion nahe, und ihm war vielleicht schwindlig vor Erschöpfung –
         dennoch können dies die besten Momente seines Lebens sein. Es ist niemals leicht,
         Kontrolle über(3) das Leben zu gewinnen, und manchmal ist es sogar eindeutig schmerzhaft. Doch(2) auf längere Sicht geben optimale Erfahrungen einem(2) ein Gefühl von(3) Kontrolle über sich selbst – vielleicht(1) besser ein Gefühl, teilzuhaben(4) an der Festlegung dessen, was den Sinn des(2) Lebens ausmacht – und das ist dem, was wir gewöhnlich unter Glück verstehen(6), so nahe, wie man ihm jemals gelangen kann.
      

      Ich(6) versuchte bei meinen Untersuchungen so genau wie möglich zu verstehen, wie sich Menschen
         fühlen, wenn sie größte Freude empfinden(4), und(1) warum. Meine ersten Arbeiten3 befassten sich mit ein paar hundert »Experten« – Malern(1), Athleten, Musikern, Schachmeistern(1)(2) und(1) Chirurgen – mit(1) anderen Worten, Menschen, die ihre Zeit mit genau den Aktivitäten zubrachten, die
         ihnen am liebsten waren. Aufgrund ihrer Berichte, was sie dabei empfanden, das zu
         tun, was sie taten, entwickelte ich eine Theorie der optimalen Erfahrung, die(3) auf der Annahme von flow beruht – jenem Zustand, bei dem man in eine Tätigkeit so vertieft ist(1), dass nichts anders eine Rolle zu spielen scheint; die Erfahrung an sich ist so erfreulich,
         dass man es selbst um einen hohen Preis tut, einfach, um flow zu erreichen.
      

      Mit Hilfe dieses theoretischen Modells interviewten mein Forschungsteam an der Universität
         von Chicago und anschließend Kollegen in der ganzen Welt Tausende von Menschen aus
         den verschiedensten Lebensbereichen. Diese Studien legten den Schluss nahe, dass optimale
         Erfahrung von(4) Männern und Frauen, jung und alt, ungeachtet kultureller Unterschiede(1) immer gleich beschrieben wurde. Die flow-Erfahrung war also nicht bloß eine Besonderheit reicher Eliten in Industrienationen.
         Sie wurde in grundsätzlich gleichen Worten von alten Frauen in Korea geschildert(1), von Erwachsenen in Thailand und(1) Indien, von(1) Teenagern in(1) Tokio, von(1) Navajo-Hirten, Bauern(1) in den italienischen Alpen und Arbeitern am(1) Fließband in(1) Chicago.
      

      Zu Anfang beruhten unsere Daten auf Interviews und Fragebögen. Um größere Zuverlässigkeit
         zu erzielen, entwickelten wir mit der Zeit eine neue Methode für die Messung der Qualität
         subjektiver Erfahrung. Diese(4) Technik, von uns ESM4 – experience(1) sampling method (Verfahren zum Registrieren von Erlebnissen) – genannt, arbeitet so, dass bestimmte
         Individuen eine(1) Woche lang ein elektronisches Gerät tragen und dass sie, immer wenn dieses Gerät
         summt, aufschreiben, was sie denken und(1) wie sie sich fühlen. Am Ende der Woche liefert jeder Beteiligte seine Aufzeichnung
         ab, einen aufgeschriebenen Film über sein oder ihr Leben, zusammengestellt aus repräsentativen
         Momenten. Inzwischen wurden über hunderttausend solcher Querschnitte der Erfahrung
         in(5) verschiedenen Teilen der Welt gesammelt. Die Schlussfolgerungen in diesem Buch beruhen
         auf diesen Daten.
      

      Die wissenschaftliche Beschäftigung(4) mit flow, die ich an der Universität von Chicago begann, wird inzwischen weltweit vorangetrieben.
         Forscher in Kanada, Deutschland(1), Italien(1), Japan und(2) Australien haben(1) mit ihren Studien begonnen. Die umfangreichste Sammlung von Daten außerhalb Chicagos
         ist gegenwärtig beim Institut für Psychologie an der Medizinischen Fakultät der Universität
         Mailand zu finden. Die flow-Theorie wurde von Psychologen für nützlich befunden, die Glück, Lebenszufriedenheit(7) und(1) intrinsische Motivation studieren(1), von Soziologen, die(1) dieses Konzept als Gegenteil von fehlender sozialer Ordnung und(1) Entfremdung betrachten(1), von Anthropologen, die(1) sich für das Phänomen der kollektiven Begeisterung und für Rituale interessieren(1). Einige haben den Begriff flow erweitert, um die Entwicklung der Menschheit zu begreifen, andere, um religiöse Erfahrungen(1) zu(1) beleuchten. Aber flow ist nicht bloß ein akademisches Thema. Nur wenige Jahre nach der ersten Veröffentlichung
         wurde die Theorie in verschiedenen praktischen Bereichen angewendet.5 Immer wenn das Ziel Verbesserung(4) der Lebensqualität heißt(2), kann die flow-Theorie den Weg weisen. Sie hat experimentelle Lehrpläne angeregt, die Ausbildung
         von Managern, das(1) Design von Freizeitprodukten und(1) -dienstleistungen. Flow wird genutzt, um Ideen und Behandlungsmethoden in der klinischen Psychologie anzuregen,
         Tagesabläufe in Altersheimen, das Design von Museumsausstellungen und Beschäftigungstherapie
         mit Behinderten. All(1) dies geschah nach den ersten Artikeln über flow in wissenschaftlichen Zeitschriften(5), und alles weist darauf hin, dass der Einfluss dieser Theorie noch stärker werden
         wird.
      

      
         Überblick
         

      

      Über flow wurden bislang zahlreiche wissenschaftliche Artikel(6) und Fachbücher geschrieben, doch hier soll die Forschung über optimale Erfahrung
         zum(5) ersten Mal einem allgemeinen Publikum vorgestellt und ihre Wirkung auf den einzelnen
         diskutiert werden. Wir haben es allerdings nicht mit einem Ratgeber zu tun. Es gibt
         praktisch Tausende solcher Rezeptbücher, in denen erklärt wird, wie man reich, mächtig,
         geliebt oder schlank wird. Wie Kochbücher geben sie Hinweise, wie man ein bestimmtes
         begrenztes Ziel erreicht(5), und manch einer folgt diesen Rezepten tatsächlich. Doch selbst wenn alle diese Ratschläge
         Erfolg(3) hätten, was erreicht man schon, wenn man sich anschließend in eine schlanke, geliebte,
         mächtige Millionärin verwandelt? Gewöhnlich findet sich der oder die Betreffende wieder
         am Anfang, mit einer neuen Wunschliste und ebenso unzufrieden wie(1) zuvor. Was den Menschen wirklich befriedigt, ist(1) nicht, schlank oder reich zu sein, sondern sich in seinem eigenen Leben wohlzufühlen.
         Teillösungen funktionieren bei der Suche nach dem Glück meist(8) nicht.
      

      Wie gut die Absicht dabei auch sein mag, Bücher können einem keine Rezepte vermitteln,
         wie man glücklich wird. Da optimale Erfahrung von(6) der Fähigkeit abhängt(1), zu steuern, was sich jeden Augenblick im Bewusstsein abspielt(1), muss jeder Mensch dies auf der Grundlage seiner eigenen individuellen Bemühungen(2) und seiner Kreativität erreichen(2). Ein Buch kann jedoch – und das vorliegende versucht, dies zu leisten – Beispiele
         geben, wie das Leben erfreulicher werden kann, und zwar im Rahmen einer Theorie, damit
         der Leser darüber nachdenken und seine eigenen Schlüsse ziehen kann.
      

      Statt daher eine Liste von Ratschlägen und Verboten aufzustellen, beabsichtigt dieses
         Buch eine Reise durch das Reich des Bewusstseins, bewaffnet(2) mit den Landkarten der Wissenschaft. Wie(7) alle Abenteuer, die es wert sind, bestanden zu werden, wird dies nicht leicht. Ohne
         intellektuelle Anstrengung und(2) die Verpflichtung, zu(1) überlegen und über die eigenen Erfahrungen nachzudenken, wird(2) man aus dem folgenden kaum großen Nutzen ziehen.
      

      
         Flow

      

      Dieses Buch wird den Prozess untersuchen, wie man Glück durch(9) die Kontrolle über(4) das eigene Innenleben gewinnt. Wir beginnen, indem wir überlegen, wie das Bewusstsein funktioniert(3) und wie es gesteuert wird (Kapitel II), denn nur wenn wir begreifen, wie der subjektive Zustand entsteht, können wir ihn
         kontrollieren. Alles, was wir erleben – Freude und(5) Schmerz, Interesse(3) oder(1) Langeweile –, wird im Bewusstsein als Information dargestellt. Wenn wir in der Lage
         sind, diese Informationen zu kontrollieren, können(5) wir bestimmen, wie unser Leben aussieht.
      

      Beim optimalen Zustand innerer Erfahrung herrscht(6) Ordnung im(1) Bewusstsein. Dies(1) tritt ein, wenn psychische Energie – oder(1) Aufmerksamkeit – für(1) realistische Ziele verwendet(1) wird und die Fähigkeiten den(2) Handlungsmöglichkeiten entsprechen(1). Die Verfolgung eines Ziels6 bringt Ordnung ins(2) Bewusstsein, weil man die Aufmerksamkeit auf die gegebene Aufgabe richten und zeitweise
         alles andere vergessen muss. Diese Phasen des Ringens um die Bewältigung einer(1) Herausforderung werden(2) allgemein als die erfreulichsten Momente des Lebens betrachtet (Kapitel III). Wenn man Kontrolle über(6) die psychische Energie erlangt(2) und sie für bewusst ausgesuchte Ziele verwendet hat, muss man einfach zu einer komplexeren
         Persönlichkeit reifen(1). Man wird durch die Entwicklung seiner Fähigkeiten und mit der Annahme immer größerer
         Herausforderungen zunehmend(3) zu einem ungewöhnlicheren Individuum.
      

      Um(3) zu begreifen, warum manche Dinge, die wir unternehmen, erfreulicher sind als andere,
         werden wir die Bedingungen der flow-Erfahrung untersuchen(7) (Kapitel IV). Als flow beschreiben Menschen(1) ihren seelischen Zustand in Augenblicken, wenn das Bewusstsein harmonisch(4) geordnet(1) ist und sie etwas um der Sache selbst willen tun. Durch die Beschreibung einiger
         Aktivitäten, die beständig flow auslösen – wie Sport, Spiel(1), Kunst(1) und(1) Hobbys –, versteht(1) man leichter, was den Menschen glücklich macht(5). Doch man kann sich nicht ausschließlich auf Spiele und Kunst verlassen, um die Lebensqualität
         zu(3) verbessern. Um Kontrolle über(7) das zu erlangen, was im Bewusstsein geschieht, kann man fast unendlich viele Gelegenheiten
         zur Freude finden(6) – etwa durch die Nutzung körperlicher Kräfte(2) und sensorischer Fähigkeiten, bei(3) Sport, Musik(2) oder(1) Yoga (Kapitel V), oder durch die Entwicklung symbolischer Fähigkeiten, wie bei Poesie, Philosophie(1) oder(1) Mathematik (Kapitel VI).
      

      Die meisten Menschen verbringen einen Großteil ihres Lebens mit Arbeit und(1) in Interaktion mit(1) anderen, besonders mit Familienangehörigen. Daher(1) ist es überaus wichtig, zu lernen, wie(2) man Arbeit in eine flow-erzeugende Aktivität verwandelt (Kapitel VII) und sich Wege ausdenkt, wie man die Beziehungen mit Eltern, Partner(2), Kindern(1) und(3) Freunden erfreulicher(1) gestaltet (Kapitel VIII).
      

      Oft wird das Leben durch ein tragisches Ereignis gestört, und selbst die glücklichsten
         Menschen(6) unterliegen Belastungen verschiedenster Art. Doch solche Schicksalsschläge beeinträchtigen
         nicht unbedingt das Glücklichsein. Die Reaktion eines Menschen auf Belastungen bestimmt,
         ob er dem Unglück etwas abgewinnt oder unglücklich wird. In Kapitel IX wird beschrieben, wie Menschen sich trotz widriger Umstände am Leben freuen können.

      Als letzten Schritt beschreibe ich, wie es Menschen gelingt, alle Erfahrungen zu(8) einem sinnvollen Muster zu verknüpfen (Kapitel X). Wenn dies gelingt, wenn ein Mensch sein Leben in die eigene Hand nimmt und es für
         sinnvoll hält, bleibt nichts zu w(1)ünschen übrig. Die Tatsache, dass man nicht schlank, reich oder mächtig ist, spielt
         keine Rolle mehr. Die Springflut von Erwartungen und(1) unerfüllten Wünschen stört(2) einen nicht weiter. Selbst die chaotischsten Erlebnisse werden erfreulich.
      

      In diesen Schritten wird das Buch untersuchen, was dazu beiträgt, dieses Ziel zu(6) erreichen. Wie kann man das Bewusstsein steuern(5)? Wie wird es geordnet, damit Erfahrungen erfreulich(9) werden? Wie kann Komplexität erreicht(1) werden? Wie kann man schließlich Sinn schaffen(2)? Die Erreichung dieser Ziele ist der Theorie nach ziemlich einfach, doch die Praxis
         gestaltet sich schwieriger. Die Regeln selbst(1) sind recht deutlich und für jedermann zugänglich. Doch viele Kräfte, in einem selbst
         und in der Umwelt eines(1) Menschen, stehen dem entgegen. Es ist ein bisschen wie eine Schlankheitskur. Jeder
         weiß, wie man es macht, jeder will es schaffen, aber für viele ist es fast unmöglich.
         Das Ziel ist(7) hier jedoch höher gesteckt. Es geht nicht bloß darum, ein paar Pfunde zu verlieren.
         Es geht darum, ein lebenswertes Leben zu führen.
      

      Ehe beschrieben wird, wie man optimale flow-Erfahrung erreichen(7) kann, ist es notwendig, einige widrige Aspekte zu betrachten, die ein erfülltes menschliches
         Leben beeinträchtigen. In alten Märchen musste sich der Held bei seinen Abenteuern,
         ehe er auf immer glücklich weiterleben durfte, wilden Drachen und bösen Zauberern
         stellen. Diese Metapher passt auch auf die Erforschung der Psyche. Ich werde die These
         aufstellen, dass das wichtigste Hindernis für Glückserfahrung damit(1) zusammenhängt, dass das Universum, trotz der Mythen, die(1) die Menschheit entwickelte, um sich zu beruhigen, nicht geschaffen wurde, um unsere
         Bedürfnisse zu erfüllen. Frustration ist ein wichtiger Bestandteil unseres Lebens.
         Und immer wenn unsere Bedürfnisse vorübergehend erfüllt werden, beginnen wir sogleich,
         neue zu entwickeln. Diese chronische Unzufriedenheit ist(2) das zweite Hindernis auf dem Weg zum Glück.
      

      Um(10) diese Hindernisse zu bewältigen, entwickelt(2) jede Kultur irgendwann(2) schützende Methoden – Religionen, Philosophien(2), Künste(2) und Tröstungen –, die uns bei der Abschirmung vor dem Chaos7 helfen(1). Sie helfen uns, zu glauben, dass wir beherrschen, was vor sich geht, und geben uns
         Gründe, mit unserem Los zufrieden zu(2) sein. Aber diese Schutzschilde wirken nur eine Zeit lang: Nach ein paar Jahrhunderten,
         manchmal nach nur einigen Jahrzehnten, nutzt sich eine Religion oder(3) ein Glaube ab, und im Vergleich zu früher haben sie heute nicht mehr diesen Wert.
      

      Wenn Menschen versuchen, allein, ohne die Stützung durch den Glauben, Glückserfahrung(1) zu(2) erreichen, versuchen(7) sie gewöhnlich, die Freuden zu maximieren, die entweder biologisch in ihren Genen
         vorprogrammiert sind oder in der Gesellschaft heute(1) als erstrebenswert gelten, in der sie leben. Reichtum, Macht(1) und(4) Sex werden(1) zu den Hauptzielen, die(8) ihrem Sehnen eine Richtung geben. Aber die Lebensqualität kann(4) auf diese Weise nicht verbessert werden. Nur die direkte Kontrolle der(8) Erfahrung, die(10) Fähigkeit, jeden(4) Moment Freude an(7) allem, was man tut, zu empfinden, kann(2) die Hindernisse auf dem Weg zu einem erfüllten Leben überwinden.
      

      
         Die Wurzeln der Unzufriedenheit
         

      

      Glück(3) ist(11) unter anderem so schwer zu erreichen, weil das Universum nicht erschaffen wurde,
         damit die Menschen sich wohlfühlen. Es ist fast unermesslich groß, vorwiegend feindselig,
         leer und kalt. Es ist Schauplatz ungeheurer Gewalt, wenn etwa gelegentlich ein Stern
         explodiert und alles im Umkreis von Milliarden von Kilometern zu Asche verwandelt.
         Der seltene Planet, dessen Schwerkraftfeld nicht unsere Knochen zermalmen würde, schwimmt
         vermutlich in giftigen Gasen. Selbst unser Planet Erde, der so idyllisch und lieblich
         sein kann, ist für uns nicht selbstverständlich. Um auf ihm zu überleben, mussten
         Männer und Frauen seit Millionen von Jahren gegen Eis, Feuer, Fluten, wilde Tiere
         und unsichtbare Mikroorganismen kämpfen, die aus dem Nichts auftauchen, um uns auszulöschen.
      

      Es scheint, dass jedes Mal, wenn eine drohende Gefahr gebannt wird, eine neue und
         kompliziertere am Horizont auftaucht. Sobald wir eine neue Substanz erfinden, beginnen
         ihre Nebenwirkungen unsere Umwelt zu(2) vergiften. Im Verlauf unserer Geschichte stellten sich Waffen, die erfunden wurden,
         um Sicherheit zu(1) garantieren, immer wieder als Bedrohungen heraus, die eventuell ihre Erfinder vernichten
         werden. Wenn eine Krankheit eingedämmt(1) wird, flammt eine neue auf, und wenn eine Zeitlang die Sterblichkeit reduziert wird,
         droht uns Überbevölkerung. Die Apokalypse ist nie in weiter Ferne. Die Erde ist vielleicht
         unsere einzige Heimat, aber sie ist ein Haus voller Tretminen, die jeden Moment zu
         explodieren drohen.
      

      Das Universum ist jedoch nicht im abstrakt mathematischen Sinne zufällig. Die Bewegungen
         der Sterne, die Umwandlung von Energien können vorhergesagt und ausreichend erklärt
         werden. Aber die natürlichen Prozesse ziehen menschliche Wünsche nicht(3) mit in Betracht. Sie sind unseren Bedürfnissen gegenüber blind und taub und daher
         im Vergleich zur Ordnung, die(1) wir durch unsere Ziele zu(9) errichten hoffen, zufällig. Ein Meteor auf Kollisionskurs mit New York gehorcht vielleicht
         allen Gesetzen des Universums, aber wäre immer noch sehr unangenehm. Der Bazillus,
         der die Zellen eines Mozart angriff, erfüllte bloß seine natürliche Aufgabe, fügte
         jedoch der Menschheit einen großen Verlust zu. »Das Universum ist weder feindselig
         noch freundlich«, schrieb J. H. Holmes, »es(1) ist schlicht gleichgültig.«
      

      Chaos ist(2) eines der ältesten Motive in Mythen und(2) Religion. Der(4) Physik und(1) Biologie ist diese Vorstellung ziemlich fremd, weil nach deren Gesetzen die Ereignisse
         im Kosmos perfekt verständlich sind. Die »Chaostheorie« der Wissenschaften versucht(8) etwa, Regelmäßigkeiten in dem zu beschreiben, was unendlich zufällig erscheint. Aber
         in der Psychologie und den anderen Geisteswissenschaften hat das Chaos andere Bedeutung,
         denn wenn man menschliche Ziele und(10) Wünsche als(4) Ausgangspunkt nimmt, herrscht im Kosmos unversöhnliche Unordnung.
      

      Wir als Individuen können(4) nicht viel gegen den Lauf des Universums unternehmen. Innerhalb unserer Lebensspanne
         können wir nur wenig Einfluss auf die Kräfte ausüben, die unser Wohlbefinden beeinträchtigen.
         Es ist wichtig, zu tun, was man kann, um einen Atomkrieg zu vermeiden, soziale Ungerechtigkeit
         abzuschaffen, Hunger und Krankheiten auszurotten(2). Aber man erwartet vernünftigerweise nicht, dass unsere Anstrengungen die(3) äußeren Bedingungen ändern, die unsere Lebensqualität unmittelbar(5) verbessern. John Stuart Mill schrieb(2): »Große Änderungen sind für die Menschheit nicht möglich, es sei denn, es findet
         eine große Veränderung in den grundsätzlichen Bedingungen ihres Denkens statt(3).«
      

      Wie wir uns fühlen, die Freude, die(8) wir dem Leben abgewinnen, hängt letztendlich davon ab, wie der Verstand die tagtäglichen
         Erfahrungen filtert(11) und deutet. Ob wir glücklich sind(7), hängt von innerer Harmonie ab(1), nicht von der Kontrolle, die wir über die großen Kräfte des Universums ausüben können.
         Sicher sollten wir weiterhin versuchen, zu erforschen, wie wir unsere Umwelt beherrschen(3) können, weil unser körperliches Überleben(3) vielleicht davon abhängt. Aber solche Herrschaft wird(1) nicht einen Deut dazu beitragen, wie gut wir uns als Individuen fühlen, oder das
         Chaos der(3) Welt reduzieren, wie wir sie erleben. Um das zu erreichen, müssen wir lernen, unser(3) Bewusstsein selbst(6) zu beherrschen.
      

      Jeder Mensch hat ein Bild vor Augen, gleich wie verschwommen, was er vor seinem Tod
         erreichen(1) möchte. Wie nahe wir an dieses Ziel herankommen(11), wird zum Maßstab für unsere Lebensqualität. Wenn(6) es außerhalb unserer Reichweite bleibt, werden wir vorwurfsvoll und resignieren;
         wenn es zumindest teilweise erreicht wird, erleben wir Glück und(12) Zufriedenheit.
      

      Für(3) die Mehrheit der Menschen auf diesem Planeten sind die Lebensziele schlicht(1): Überleben, Kinder hinterlassen(4), die wiederum überleben, und wenn möglich, dies alles mit gewisser Bequemlichkeit
         und Würde. In den favelas um die großen südamerikanischen Städte, in den von Dürre heimgesuchten Zonen Afrikas,
         unter(1) den Millionen von Asiaten, die Tag für Tag ihre Ernährungsprobleme lösen müssen(1), gibt es kaum etwas anderes zu hoffen.
      

      Doch sobald diese Grundprobleme des Überlebens gelöst sind(2), reichen genügend Nahrung und ein Obdach nicht mehr, um den Menschen zufrieden zu(4) machen. Neue Bedürfnisse8 werden wahrgenommen, neue Wünsche tauchen(5) auf. Zu Reichtum und(2) Macht gesellen(5) sich wachsende Erwartungen, und(2) mit zunehmendem Reichtum und Annehmlichkeiten weicht das Gefühl von(5) Wohlbefinden, das wir zu erreichen hofften, weiter in die Ferne. Als Kyros der(1) Große zehntausend Köche hatte, die neue Speisen für seine Tafel zubereiteten, hatte
         das übrige Persien kaum genug zu essen. Heutzutage hat jeder Haushalt in der »ersten
         Welt« Zugang zu Rezepten aus den verschiedensten Ländern und kann die Feste vergangener
         Kaiser nachvollziehen. Aber macht uns das zufriedener?
      

      Dieses(5) Paradox wachsender Erwartungen9 legt(1) den Schluss nahe, dass die Verbesserung der Lebensqualität eine(7) unerfüllbare Aufgabe darstellt. Unser Bedürfnis, unsere Ziele immer höher zu schrauben,
         stellt auch kein Problem dar, solange man den Kampf darum genießt. Das Problem entsteht
         erst, wenn man sich so sehr auf das Ziel, das(12) man erreichen möchte, versteift, dass einem die Gegenwart keine Freude mehr(9) bereitet. Wenn das eintritt, verliert man jede Chance auf Zufriedenheit.
      

      Alle(6) Anzeichen deuten darauf hin, dass die meisten Menschen in der frustrierenden Tretmühle
         steigender Erwartungen gefangen(3) werden, doch viele haben einen Ausweg daraus gefunden. Es handelt sich um Menschen,
         die unabhängig von ihren materiellen Voraussetzungen ihre Lebensqualität verbessern(8) konnten, die zufrieden sind(7) und auch die Personen in ihrer Umgebung ein wenig glücklicher machen können.
      

      Solche Menschen führen ein anstrengendes Leben, das einer Reihe von Erfahrungen offen(12) steht; sie lernen bis(4) zur Stunde ihres Todes und haben enge Bindungen und(1) Verpflichtungen an(2) andere und ihre Umwelt. Sie(4) haben an allem, was sie tun, Spaß, gleich(1) wie öde oder schwierig es ist; sie sind nur selten gelangweilt und(2) werden mit allem fertig, was das Leben ihnen bietet. Ihre größte Stärke liegt vielleicht
         darin, dass sie ihr Leben selbst steuern.10 Wir werden im Verlauf dieses Buches erklären, wie sie diesen Zustand erreichten.
         Doch zuvor müssen wir uns einige der Techniken ansehen, die sie im Laufe der Zeit
         als Schutz gegen das drohende Chaos entwickelten(4), sowie die Gründe, warum solche äußeren Methoden oft nicht funktionieren.
      

      
         Schutzschilde der Kultur
         

      

      Im(3) Verlauf der menschlichen Evolution, als(1) sich die Menschen allmählich ihrer ungeheuren Isolation im Kosmos und ihrer schlechten
         Überlebenschancen bewusst wurden, entwickelten sie Mythen und(3) Überzeugungen, um die zufälligen, zerstörerischen Kräfte des Universums in handhabbare
         oder zumindest verständliche Muster umzuwandeln. Eine der Hauptfunktionen jeder Kultur11 war(4) es, ihre Angehörigen vor dem Chaos zu(5) schützen und ihnen Bedeutung und schließlich Erfolg zuzusichern(4). Der Eskimo, der Jäger im(1) Amazonasbecken, der Chinese, der Navajo, der(2) australische Ureinwohner, der(2) New Yorker – alle glauben selbstverständlich daran, im Zentrum des Universums zu
         leben und eine besondere Ausnahmegenehmigung zu haben, die sie auf schnellstem Weg
         in die Zukunft befördert. Ohne ein solches Vertrauen auf(1) exklusive Privilegien wäre es sehr schwierig, sich den Schicksalsschlägen zu stellen.
      

      So sollte es auch sein. Aber es gibt Phasen, in denen das Gefühl, man habe Sicherheit
         am(2) Busen eines freundlichen Kosmos gefunden, gefährlich wird. Ein unrealistisches Vertrauen
         in(1) die Schutzschilde, in die kulturellen Mythen(5), kann(4) zu ähnlich extremer Desillusionierung führen, wenn diese versagen. Dies scheint immer
         dann zu passieren, wenn eine Kultur eine(6) Glücksphase erlebt(13) hat, wenn sie eine Weile anscheinend tatsächlich einen Weg gefunden hat, die Kräfte
         der Natur zu beherrschen. An diesem Punkt ist es nur logisch, wenn(1) die Menschen zu glauben beginnen, sie seien das auserwählte Volk,12 das keine größeren Rückschläge zu befürchten hat. Die Römer erreichten(1) diesen kritischen Punkt nach jahrhundertelanger Beherrschung des Mittelmeerraums,
         die Chinesen waren(1) vor der mongolischen Invasion von ihrer unverletzlichen Überlegenheit überzeugt,
         die Azteken vor(1) der Ankunft der Spanier.
      

      Diese kulturelle Hybris(7), diese arrogante Annahme, dass wir bestimmte Rechte von einem Universum zugeteilt
         bekommen, das grundsätzlich menschlichen Bedürfnissen gleichgültig gegenübersteht,
         hat früher oder später ein böses Erwachen zur Folge. Wenn Menschen zu glauben beginnen,
         Fortschritt sei unvermeidlich und das Leben schön, verlieren sie angesichts der ersten
         Anzeichen von Not ihren ganzen Mut und(1) ihre Entschlossenheit. Wenn sie merken, dass das, was sie geglaubt haben, nicht ganz
         stimmt, verlieren sie den Glauben an(2) alles, was sie bisher gelernt haben. Ohne die gewohnte Unterstützung der(1) kulturellen Werte(8) zappeln(1) sie in einem Morast der Angst und(1) Apathie.
      

      Derartige(1) Symptome für Desillusionierung sind gegenwärtig kaum zu beobachten. Die offensichtlichsten
         drücken sich eher in einer alles durchdringenden Teilnahmslosigkeit aus, die so viele
         Leben beeinträchtigt. Wirklich glückliche Individuen gibt(8)(5) es nur sehr selten. Wie viele Menschen kennen Sie, die gern tun, was sie tun, die
         mit ihrem Los relativ zufrieden sind(8), die die Vergangenheit nicht bedauern und mit echtem Vertrauen in d(1)ie Zukunft blicken? Wenn Diogenes mit(1) seiner Laterne vor zweitausenddreihundert Jahren Mühe hatte, einen ehrlichen Menschen
         zu finden, dann hätte er heute vermutlich mehr Schwierigkeiten, einen glücklichen
         zu(9) finden.
      

      Diese allgemeine Malaise hat nicht nur mit äußeren Gründen zu tun. Im Gegensatz zu
         vielen anderen Nationen unserer heutigen Welt können wir1 unsere Probleme nicht mit einer feindseligen Umwelt erklären(5), nicht mit verbreiteter Armut oder(1) der Bedrückung durch eine fremde Besatzerarmee. Die Wurzeln der Unzufriedenheit liegen(4) tiefer, und jeder Mensch muss sie persönlich mit eigener Kraft ergründen. Die Schutzschilde,
         die in der Vergangenheit funktionierten – die Ordnung, die(2) Religionen, Patriotismus(5), ethnische(1) Traditionen und(1) Lebensgewohnheiten, die(1) die gesellschaftlichen Klassen boten(1) – haben für eine zunehmende Anzahl von Menschen keine Wirkung mehr, und sie fühlen
         sich den rauhen Winden des Chaos ausgesetzt(6).
      

      Der Mangel an innerer Ordnung manifestiert(1) sich in dem subjektiven Zustand, den manche ontologische Angst13(1) oder(2) existentielle Furcht nennen(1). Grundsätzlich handelt es sich um Angst vor dem Sein, ein Gefühl, das(6) Leben habe keinen Sinn14 und(3) die Existenz sei es nicht wert, fortgeführt zu werden. Nichts scheint einen Sinn
         zu ergeben. In den letzten Generationen versetzte die Drohung eines Atomkriegs unseren
         Hoffnungen einen unvorhergesehenen Schlag. Die historischen Bemühungen der Menschheit
         scheinen keine Bedeutung mehr zu haben. Wir sind bloß vergessene Staubkörnchen, die
         durch die große Leere treiben. Mit jedem Jahr wird sich die Erdbevölkerung des Chaos
         im(7) physikalischen Universum bewusster.
      

      Beim Gang durchs Leben, von der hoffnungsvollen Ignoranz der Jugend zum ernüchterten
         Erwachsenendasein, steht man früher oder später vor der immer drängenderen Frage:
         »Ist das alles?« Die Kindheit kann(1) schmerzlich sein, die Jugend verwirrend, aber die meisten Menschen erwarten, dass
         anschließend, wenn man erwachsen ist, alles besser wird. In den ersten Jahren des
         Erwachsenenlebens sieht die Zukunft immer noch vielversprechend aus, die Hoffnung
         bleibt bestehen, dass man seine Ziele verwirklichen(13) wird. Doch unvermeidlich zeigt einem der Spiegel die ersten grauen Haare und bestätigt
         die Tatsache, dass jene paar Pfunde Übergewicht nicht mehr verschwinden werden; unweigerlich
         lässt die Sehkraft nach, und mysteriöse Schmerzen durchschießen(4) den Körper. Wie(4) Kellner in einem Restaurant, die schon die Frühstückstische decken, während man noch
         beim Abendessen sitzt, erinnern einen diese Hinweise auf die Sterblichkeit daran:
         »Deine Zeit ist um; es ist Zeit, weiterzugehen.« Wenn das geschieht, sind nur die
         wenigsten Menschen darauf vorbereitet. »Warte noch, das kann doch mir nicht passieren.
         Ich habe doch noch gar nicht mit dem Leben begonnen. Wo ist das Geld, das(3) ich zu verdienen hoffte? Wo sind die guten Zeiten, die ich schon immer erleben wollte?«
      

      Verständliche Folge dieser Erkenntnis ist ein Gefühl, an(7) der Nase herumgeführt, getäuscht worden zu sein. Von den frühesten Jahren an hat
         man uns in dem Glauben konditioniert(3), dass ein gütiges Schicksal für uns sorgen werde. Alle schienen doch übereinzustimmen,
         dass wir das große Glück hatten(14), in dem reichsten Land aufzuwachsen, das es jemals gab, in der wissenschaftlich fortschrittlichsten
         Periode der menschlichen Geschichte, umgeben von höchst effizienter Technologie, geschützt(1) durch eine der durchdachtesten Verfassungen. Daher konnte man sinnvollerweise erwarten,
         man würde ein reicheres, bedeutsameres Leben(4) führen als frühere Vertreter der Menschheit. Wenn unsere Großeltern in dieser lächerlich
         primitiven Vergangenheit zufrieden sein(9) konnten, wie glücklich würden(10) wir erst werden? Die Wissenschaftler bestätigten(9) es uns, man predigte es von allen Kanzeln, und es wurde von Abertausenden von Fernsehwerbespots
         bestätigt, die das gute Leben feierten. Doch trotz all dieser Zusicherungen wachen
         wir früher oder später allein auf(1) und spüren, dass uns diese reiche, wissenschaftliche, komplizierte(10) Welt niemals Glückserfahrungen bieten(3) wird.
      

      Auf das langsame Einsickern dieser Erkenntnis reagiert jeder anders. Manche Menschen
         versuchen, sie zu ignorieren, und strengen sich verstärkt an, mehr Dinge zu erwerben,
         die angeblich das Leben schön machen: größere Autos und Häuser, mehr Status im(1) Beruf, einen(1) prächtigeren Lebensstil. Sie(1) verstärken ihre Bemühungen, immer noch entschlossen, die Zufriedenheit zu(10) erreichen, die ihnen bislang versagt blieb. Manchmal klappt es mit dieser Lösung,
         weil man so in den allgemeinen Wettbewerb hineingezogen(1) wird und dadurch keine Zeit hat, zu erkennen, dass das Ziel keinen(14) Deut nähergerückt ist. Doch wenn man sich dann die Zeit zum Nachdenken nimmt(4), kehrt die Desillusionierung zurück; nach jedem Erfolg(5) wird deutlicher, dass Geld, Macht(4), Status(6) und(2) Besitztümer an(1) sich nicht notwendigerweise die Lebensqualität verbessern(9).
      

      Andere beschließen, die bedrohlichen Symptome direkt anzugehen. Wenn ein alternder
         Körper das(5) erste Alarmzeichen auslöst, essen sie Diät, halten sich fit oder unterziehen sich
         einer kosmetischen Operation. Wenn das Problem scheinbar darin besteht, dass niemand
         ihnen irgendwelche Aufmerksamkeit schenkt(2), kaufen sie sich Bücher darüber(3), wie man Macht erlangt(7) oder Freunde gewinnt(2), oder sie besuchen Selbstbehauptungskurse. Nach einer Weile wird jedoch offensichtlich,
         dass diese Teillösungen auch nicht klappen. Wie viel Energie man auch hineinsteckt,
         der Körper gibt(6) irgendwann nach. Wenn man lernt, selbstbewusster zu(1) sein, entfremdet man(2) sich vielleicht unfreiwillig von seinen Freunden. Und wenn man zu viel Zeit damit
         zubringt, neue Freundschaften zu(3) pflegen, bedroht man vielleicht die Beziehungen mit dem Partner und(2) der Familie. Immerhin stehen viele Dämme kurz vor dem Bersten, und es gibt nur wenig
         Zeit, sie alle abzustützen.
      

      Niedergeschlagen wegen der Erfolglosigkeit(6) ihrer Anstrengungen, allen(4) Anforderungen gerecht(1) zu werden, die unmöglich erfüllt werden können, geben manche Menschen einfach auf
         und ziehen sich aufs Altenteil zurück. Nach Candides Rat geben sie die Welt auf und
         pflegen ihren kleinen Garten. Sie ergreifen vielleicht eine vornehme Flucht und entwickeln
         ein harmloses Hobby, sammeln(2) abstrakte Gemälde oder Porzellanfigurinen. Vielleicht verlieren sie sich auch im
         Alkohol oder(1) der Traumwelt der Drogen. Exotische(1) Freuden und teure Urlaube lenken die Gedanken vorübergehend(3) von der Grundfrage ab: »Ist das alles?«, doch nur wenige können behaupten, auf diese
         Weise eine Antwort gefunden zu haben.
      

      Traditionellerweise wurde(2) das Problem der Existenz am direktesten durch die Religion15 aufgeworfen, und(6) eine immer größere Zahl von Desillusionierten wendet sich ihr erneut zu, entweder
         einer der weit verbreiteten Glaubensrichtungen oder(4) einer esoterischeren östlichen Variante. Doch Religionen sind(7) nur vorübergehend erfolgreiche(7) Versuche, mit dem Sinnmangel(5) im Leben fertig zu werden; sie geben keine dauerhaften Antworten. In bestimmten Zeiten
         der Geschichte haben(1) sie überzeugend erklären können, was mit dem Menschen nicht stimmte, und glaubwürdige
         Antworten geliefert. Vom vierten bis achten Jahrhundert unserer Zeitrechnung verbreitete
         sich das Christentum in(1) Europa, im Nahen Osten nahm der Islam Aufschwung(1), und der Buddhismus eroberte(1) Asien. Jahrhundertelang gaben diese Religionen den(8) Menschen befriedigende Ziele(2), denen(15) sie ihr ganzes Leben lang nachgingen. Doch heute ist es schwieriger, ihre Weltsichten
         als endgültig zu akzeptieren. Die Form, in der Religionen ihre(9) Wahrheiten dargestellt haben – Mythen, Offenbarungen(5), heilige Texte –, zwingen in einem Zeitalter wissenschaftlicher Rationalität keinen(1) Glauben mehr(5) herbei, auch wenn die Substanz jener Wahrheiten unverändert geblieben ist. Vielleicht
         entsteht eines Tages eine lebendige neue Religion. Derweil zahlen diejenigen, die
         Trost bei den existierenden Kirchen suchen, oft den Preis für ihren Seelenfrieden,
         indem sie stillschweigend einen Großteil dessen ignorieren, was sie über den Lauf
         der Welt wissen. Man kann unwiderlegbar beweisen, dass diese Lösungen nicht sehr wirksam
         sind. Unsere Gesellschaft leidet(2) in der Blüte materieller Pracht an einer erstaunlichen Vielfalt von seltsamen Übeln.
         Die Profite aufgrund der weitverbreiteten Abhängigkeit von illegalen Drogen machen(2) Mörder und Terroristen reicher. Es scheint möglich, dass wir in absehbarer Zukunft
         von einer Oligarchie ehemaliger Drogenhändler regiert werden, die auf Kosten rechtschaffener
         Bürger rasch Reichtum und(3) Macht anhäufen(8). Im Sexualbereich haben(2) wir zerstörerische Viren aufeinander losgelassen, indem wir die Bindungen der »heuchlerischen«
         Moral abstreiften.
      

      Diese Entwicklungen16 sind oftmals so verstörend, dass wir nervös werden und abschalten, sobald wir die
         neuesten Statistiken hören. Doch diese Vogel-Strauß-Politik zur Vermeidung schlechter
         Nachrichten ist kaum produktiv; es ist besser, sich den Tatsachen zu stellen und aufzupassen,
         dass man nicht selbst zu einer Nummer in der Statistik wird. Es gibt aber auch Zahlen,
         die für einige beruhigend sind. In den letzten dreißig Jahren haben wir zum Beispiel
         unseren Pro-Kopf-Verbrauch an Energie verdoppelt – das meiste aufgrund einer Verfünffachung
         elektrischer Hilfsmittel und Geräte. Andere Entwicklungen dagegen wiegen niemanden
         in Sicherheit. 1984(3) gab es in den Vereinigten Staaten immer noch vierunddreißig Millionen Menschen, die
         unterhalb der Armutsgrenze lebten (Jahreseinkommen unter $ 10 609 für eine vierköpfige
         Familie), eine Anzahl, die sich seit Generationen kaum verändert hat.
      

      In den Vereinigten Staaten nahm die Häufigkeit von Gewaltverbrechen – Mord(1), Vergewaltigung, Raub und Überfälle – zwischen 1960 und 1986 um 300 % zu. Zwischen
         1950 und 1984 stieg die Scheidungsrate um 400 %. In diesem Zeitraum verdreifachten
         sich die Fälle von (3)Geschlechtskrankheiten. Seit den 90er Jahren nimmt aber sowohl die Häufigkeit von
         Gewaltverbrechen als auch von Scheidungen kontinuierlich ab.
      

      Der drei- bis vierfache Anstieg sozial bedingter Krankheiten während(4) der letzten Generation erstreckt sich auf erstaunlich viele Bereiche. Im Jahr 1955
         gab es zum Beispiel 1 700 700 Einweisungen von psychisch Kranken;17 1975(1)(5) war diese Zahl auf 6 400 400 gestiegen. Vielleicht ist dies ein Zufall, doch ähnliche
         Zahlen verdeutlichen diesen Anstieg unseres nationalen Verfolgungswahns: Im Jahrzehnt
         zwischen 1975 und 1985 stieg das Budget des Verteidigungsministeriums von 87,9 Milliarden
         auf 284,7 Milliarden – eine mehr als dreifache Zunahme. Sicher, das Budget für Erziehung
         und(1) Bildung verdreifachte(1) sich ebenfalls in diesem Zeitraum, aber dies machte 1985 »nur« 17,4 Milliarden aus.
         Zumindest was die Verteilung der Mittel angeht, ist das Schwert etwa sechzehnmal mächtiger
         als die Feder.
      

      Die Zukunft sieht auch nicht rosiger aus. Heutige Teenager weisen(2) Symptome der Malaise auf, die ihre Eltern ebenfalls(3) heimsucht, manchmal sogar in heftigerer Form. Immer weniger junge Leute wachsen in
         Familien auf(2), in der beide Eltern18 sich die Verantwortung für die Kindererziehung teilen(2). 1960 lebte einer von zehn Jugendlichen in(3) einer Einelternfamilie. 1980(4) hatte sich der Anteil verdoppelt, und man erwartete für 1990 die Verdreifachung.
         1982 saßen 80 000 Jugendliche – Durchschnittsalter(4) fünfzehn Jahre – in Gefängnissen. Die Statistiken für Drogenkonsum, Geschlechtskrankheiten(3), Fortlaufen(6) von Zuhause und nichteheliche Schwangerschaften sind sämtlich bedrückend, entwickeln
         sich jedoch vermutlich in eine noch ungünstigere Richtung. Zwischen 1950 und 1980
         stiegen Teenagerselbstmorde19 um(2) 300 % an, besonders unter weißen jungen Männern der wohlhabenden Mittelklasse. Von(2) den 29 253 Selbstmorden im Jahr 1985 waren 1339 weiße Jungen zwischen 15 und 19,
         viermal weniger weiße Mädchen und zehnmal weniger schwarze Jungen. Junge Schwarze
         holen allerdings bei Mord als Todesursache rasant auf. Und schließlich scheint der
         Bildungsstand der(2) Bevölkerung immer mehr zu sinken. Bei bundesweiten Tests in mathematischen und verbalen
         Fähigkeiten sinken(5) die Durchschnittsergebnisse ständig. Man könnte diese trüben Statistiken endlos fortsetzen.
         Warum sind wir anscheinend so viel hilfloser bei(1) der Bewältigung unseres(3) Lebens als unsere mit weniger Privilegien ausgestatteten Vorfahren, obwohl(1) wir Wunder an Fortschritten erreichten, von denen man damals kaum zu träumen wagte?
         Die Antwort scheint klar: Die Menschheit hat zwar kollektiv ihre materielle Leistungsfähigkeit
         vertausendfacht(1), ist aber dabei nicht viel weiter vorangekommen, den Gehalt ihrer eigenen Erfahrungen
         zu(13) kultivieren.
      

      
         Die Neubesinnung auf die Erfahrung
         

      

      Es(14) gibt aus dieser Zwangslage keinen anderen Ausweg für das Individuum, als(6) die Dinge selbst in die Hand zu nehmen. Wenn Werte und(2) Institutionen keinen stützenden Rahmen mehr darstellen wie früher, muss man alle
         zur Verfügung stehenden Instrumente anwenden, um sich ein sinnvolles, erfülltes(6) Leben zu schaffen. Eines der wichtigsten Instrumente bei dieser Suche stellt die
         Psychologie dar. Bislang war der Hauptbeitrag dieser jungen Wissenschaft, zu(11) entdecken, wie vergangene Ereignisse Licht auf gegenwärtiges Verhalten werfen. Dies
         hat uns zu Bewusstsein gebracht, wie die Irrationalität von(1) Erwachsenen oft Folge von Frustrationen der Kindheit ist(2). Doch man kann die Disziplin der Psychologie auch noch anders nutzen. Sie kann uns
         bei der Beantwortung der Frage helfen: Was kann ich tun, um die Zukunft zu verbessern,
         wenn ich mich nehme, wie ich bin, mit allen Verdrängungen und Stimmungstiefs?
      

      Um die Ängste und(3) Depressionen des(1) heutigen Lebens zu überwinden, muss das Individuum in(7) einem Maße von der gesellschaftlichen Umwelt(6) unabhängig werden, dass es nicht mehr ausschließlich in deren Begriffen von Belohnung
         und Strafe reagiert. Um eine solche Autonomie zu erreichen, muss der Mensch lernen,
         sich(5) selbst Belohnungen zu geben. Er muss die Fähigkeit entwickeln(6), Freude und(10) Sinn unabhängig(3) von äußeren Umständen zu finden. Diese Herausforderung ist(4) gleichzeitig leichter und schwieriger, als es klingt: leichter, weil diese Fähigkeit
         völlig(7) von der jeweiligen Person abhängt, und schwierig, weil man dazu einer Disziplin und(1) Ausdauer bedarf, die in jeder Ära relativ selten sind, besonders aber vielleicht
         in der gegenwärtigen. Vor allem muss man, um Kontrolle über(9) die eigenen Erfahrungen zu(15) gewinnen, drastisch verändern, was man für wichtig hält und was nicht. Wir wachsen
         mit der Überzeugung auf, dass zukünftige Ereignisse im Leben am wichtigsten sind.
         Eltern bringen(5) Kindern bei(5), dass es ihnen als Erwachsenen besser ergeht, wenn sie früh gute Manieren lernen.
         Lehrer behaupten(1) ihren Schülern gegenüber, dass die langweiligen Schulstunden(3) ihnen später einmal Nutzen bringen, wenn sie studiert haben und eine Stelle suchen.
         Der Vizepräsident einer Firma sagt zu den jüngeren Angestellten, sie sollten geduldig
         sein und fleißig arbeiten, weil irgendwann einer von ihnen aufsteigen wird. Am Ende
         des langen Strebens nach Aufstieg winken die goldenen Jahre der Pensionierung. »Wir
         stehen immer kurz davor zu leben«, sagte Ralph Waldo Emerson, »aber(1) wir leben nie.« Die kleine Frances lernte im Kinderbuch, dass es Marmelade immer
         erst morgen zum Brot gibt, niemals heute.
      

      Natürlich ist dieser Belohnungsaufschub in gewissem Maß unvermeidlich. Freud und viele
         andere vor ihm haben erkannt, dass die Zivilisation auf(1) der Unterdrückung individueller Wünsche aufgebaut(1) ist. Man könnte unmöglich irgendeine gesellschaftliche Ordnung, irgendeine(2) komplexe Arbeitsteilung aufrechterhalten, wenn die Mitglieder der Gesellschaft nicht(3) gezwungen würden, diejenigen Gewohnheiten und(1) Fähigkeiten zu(8) übernehmen, die die Kultur braucht(9), ob dies nun dem Einzelwesen gefällt oder nicht. Die Sozialisation20 oder Transformation eines menschlichen Organismus in eine Persönlichkeit, die(2) erfolgreich(8) innerhalb eines sozialen Systems funktioniert, kann nicht vermieden werden. Das Wesentliche
         an dieser Sozialisation ist, den Menschen von sozialer Kontrolle21 abhängig zu machen, sodass er vorhersehbar auf Belohnungen und Strafen reagiert.
         Und die wirksamste Form der Sozialisation wird erreicht, wenn die Menschen sich so
         stark mit der gesellschaftlichen Ordnung identifizieren(3), dass(1) sie sich nicht länger vorstellen können, eine ihrer Regeln zu(1) brechen.
      

      Der Gesellschaft stehen(4), wenn sie uns dazu bringt, für ihre Ziele zu(16) arbeiten, einige mächtige Verbündete zur Seite: unsere biologischen Bedürfnisse und
         die genetische Konditionierung. Alle sozialen Kontrollen beruhen beispielsweise auf
         der Bedrohung des Überlebensinstinktes. Menschen(1) in einem besetzten Land gehorchen den Unterdrückern, weil sie überleben wollen. Bis
         vor Kurzem wurde die Einhaltung der Gesetze selbst in den zivilisiertesten Ländern(2), wie Großbritannien, durch(1) die Drohung mit Schlägen, Auspeitschen, Verstümmelung oder Tod erzwungen(2).
      

      Wenn ein gesellschaftliches System nicht auf Schmerz beruht(5), setzt es Freude als(11) Anreiz ein, die Normen zu(1) akzeptieren. Das »gute Leben«, das als Belohnung für jahrelange Arbeit und(2) die Befolgung der Gesetze verheißen wird, stützt sich auf die Sehnsüchte, die uns
         genetisch einprogrammiert sind. Praktisch jeder Trieb, der(1) zum Teil der menschlichen Natur geworden ist, von der Sexualität bis(3) zur Aggression, von(1) der Sehnsucht nach Sicherheit bis(4) zur Empfänglichkeit für Veränderung, wurde von Politikern, Kirchen, Firmen und Werbeagenturen
         als Basis für eine soziale Kontrolle ausgenutzt. Um Rekruten in die Armee zu locken,
         versprachen türkische Sultane des sechzehnten Jahrhunderts ihren Soldaten die Belohnung,
         Frauen in den unterworfenen Ländern vergewaltigen zu dürfen. Heute versprechen Poster
         jungen Männern, sie würden »die Welt sehen«, wenn sie zum Militär gehen.
      

      Es ist wichtig, zu erkennen, dass das Streben nach(1) Lust eine(1) genetische Reflexreaktion22 zur Erhaltung der Art ist und nicht zu unserem persönlichen Vorteil geschaffen wurde.
         Lust am Essen etwa(1) sorgt auf wirksame Weise dafür, dass der Köper die Nahrung erhält, die er braucht.
         Die Lust beim(2) Geschlechtsverkehr ist eine praktische Methode der Gene, den Körper zu(7) veranlassen, sich fortzupflanzen und so die Fortdauer dieser Gene zu sichern. Wenn
         ein Mann und eine Frau sich körperlich voneinander(8) angezogen fühlen, stellen sie sich gewöhnlich vor – nehmen wir einmal an, dass man
         überhaupt dabei denkt –, dass diese Begierde Ausdruck der eigenen, individuellen Interessen
         sei(1), Folge von Absichten. In(1) Wirklichkeit wird das Interesse häufiger einfach durch einen unsichtbaren genetischen
         Code manipuliert, der seinen eigenen Plänen folgt. Solange die Anziehung ein Reflex
         ist, der auf rein körperlichen Reaktionen(9) beruht, spielt der bewusste Plan des betreffenden Menschen nur eine minimale Rolle.
         Es ist nicht schlimm, diesem genetischen Programm zu folgen und sich an dem daraus
         resultierenden Vergnügen zu(1) freuen, solange wir es als das erkennen, was es ist, solange wir die Kontrolle darüber
         behalten, wenn es notwendig sein sollte, andere Ziele zu(17) verfolgen, denen wir vielleicht Priorität einräumen.
      

      Problematisch ist jedoch, dass es in der letzten Zeit Mode geworden ist, alles, was
         wir in uns spüren, als die wahre Stimme der Natur zu empfinden. Die(3) einzige Autorität, der manche Menschen heutzutage trauen, ist der Instinkt. Wenn(2) sich etwas gut anfühlt, wenn es natürlich und spontan ist, dann muss es richtig sein.
         Doch wenn wir den Anregungen der genetischen und sozialen Instruktionen fraglos(1) folgen, geben wir die Kontrolle über(10) das Bewusstsein auf(7) und werden zum hilflosen Spielball(2) unpersönlicher Kräfte. Wenn jemand dem Essen oder(2) dem Alkohol nicht(2) widerstehen kann oder er sich in Gedanken ständig(4) mit Sex beschäftigt(4), ist er nicht frei, seine(1) psychische Energie gezielt(3) einzusetzen.
      

      Diese »befreite« Sicht der menschlichen Natur, die jeden Instinkt oder(3) Trieb, den(2) wir zufällig empfinden, akzeptiert(4) und bestätigt, einfach, weil es ihn gibt, hat Konsequenzen, die ziemlich reaktionär
         sind. Ein Großteil des zeitgenössischen »Realismus« stellt sich nur als eine Variante
         des guten, alten Fatalismus heraus: Der Mensch fühlt sich von Verantwortung befreit,
         indem er sich einem Konzept von »Natur« unterwirft. Der Natur nach werden wir jedoch
         unwissend geboren. Sollten wir daher etwa nicht versuchen zu lernen? Manche(6) Menschen produzieren überdurchschnittlich viel Androgen und sind daher äußerst aggressiv.
         Heißt(2) das, sie sollten ihrer Gewalt freien Lauf geben? Wir können die Tatsachen der Natur
         nicht verleugnen, aber wir sollten gewiss versuchen, sie in positive Richtung zu wenden.
      

      Die Unterwerfung unter das genetische Programm kann recht gefährlich werden, weil
         sie uns hilflos macht(3). Jemand, der nicht fähig ist, genetische Instruktionen, wenn(1) nötig, zu missachten, ist immer verletzlich. Statt zu entscheiden, wie man auf ein
         persönliches Ziel reagiert(18), muss man sich den Dingen unterwerfen, auf die der Körper vorprogrammiert(10) (oder fehlprogrammiert) wurde. Man muss besonders über seine instinktiven Triebe(4) Kontrolle(3) erlangen, um eine gesunde Unabhängigkeit von der Gesellschaft zu(5) gewinnen, denn solange wir berechenbar auf das reagieren, was sich gut oder schlecht
         anfühlt, ist es für andere leicht, diese Vorlieben zu eigenen Zwecken auszunutzen.
      

      Ein gründlich sozialisierter Mensch strebt nur die Belohnungen an, die ihm die anderen
         in seiner Umgebung übereinstimmend zubilligen – Belohnungen, die oft auf genetisch
         vorprogrammierte Wünsche aufgepflanzt(6) wurden. Er begegnet vielleicht Tausenden von potentiell erfüllenden Erfahrungen,
         bemerkt(16) sie aber nicht, weil sie nicht zu den Dingen gehören, nach denen er sich sehnt. Wichtig
         ist nicht, was er zur Zeit hat, sondern was er erlangen kann, wenn er sich so verhält,
         wie die anderen es von ihm erwarten. In dieser Tretmühle sozialer Kontrollen strebt
         dieser Mensch immer weiter nach dem Preis, der sich stets in seinen Händen auflöst.
         In einer komplexen Gesellschaft sind(6) viele mächtige Gruppen an(1) der Sozialisierung beteiligt, manchmal mit scheinbar widersprüchlichen Zielen. Offizielle(19) Institutionen wie Schulen, Kirchen(2) und Banken einerseits versuchen uns zu verantwortungsbewussten Bürgern zu erziehen,
         die gewillt sind, fleißig zu arbeiten und zu sparen. Andererseits werden wir ständig
         von Händlern, Produzenten und Werbeagenturen umschwärmt, unseren Verdienst an Produkte
         zu verschwenden, die den höchsten Profit für sie bringen. Und schließlich verspricht
         uns das Untergrundsystem der verbotenen Freuden, geleitet von Spielern, Zuhältern
         und Drogenhändlern und(4) dialektisch mit den offiziellen Institutionen verknüpft, seine eigenen Belohnungen
         der leichten Zerstreuung – solange wir zahlen. Die Botschaften fallen sehr unterschiedlich
         aus, aber das Ergebnis ist grundsätzlich das gleiche: Sie machen uns von einem Gesellschaftssystem
         abhängig(1), das unsere Energien für die eigenen Zwecke ausbeutet.
      

      Es gibt keinen Zweifel, dass(1) es notwendig ist, für äußere Ziele zu(1) arbeiten und unmittelbare Belohnungen aufzuschieben, um insbesondere in einer komplexen
         Gesellschaft zu(7) überleben. Aber man braucht dazu nicht in eine Marionette verwandelt zu werden, die
         von sozialen Kontrollen geführt wird. Die Lösung besteht darin, allmählich von den
         gesellschaftlichen Vorteilen unabhängig zu werden und zu lernen, wie(7) man sie durch Belohnungen ersetzt, die man selbst in der Hand hat. Das bedeutet nicht,
         jedes Ziel aufzugeben(1), das die Gesellschaft bietet, sondern eher, ein Reihe eigener Ziele zusätzlich oder
         anstelle derjenigen zu entwickeln, mit denen andere versuchen, uns zu bestechen.
      

      Der wichtigste Schritt bei der Befreiung von(2) sozialen Kontrollen ist die Fähigkeit, Belohnungen(9) in den Ereignissen des Augenblicks zu finden. Wenn man lernt, in dem fortlaufenden
         Strom von Erfahrungen, im(17) Prozess des Lebens selbst, Freude und(12) Sinn zu(7) finden, fällt einem die Last der sozialen Kontrolle automatisch von den Schultern.
         Die Macht liegt(9) wieder beim einzelnen, wenn die Belohnungen nicht mehr äußeren Kräften überlassen
         werden. Es ist nicht mehr nötig, sich für Ziele abzustrampeln(20), die immer weiter in die Zukunft zu weichen scheinen, einen langweiligen Tag(4) in der Hoffnung auf den morgigen Tag zu beschließen, an dem vielleicht etwas Schönes
         passiert. Statt auf ewig gequält nach dem Preis zu hangeln, der nach einem bekannten
         Bild wie die Karotte vor der Nase der Mähre baumelt, beginnt man die echten Belohnungen
         des Lebens zu ernten. Doch nicht durch Hingabe an instinktive Sehnsüchte(5) befreien wir uns von sozialen Kontrollen. Wir müssen zudem frei werden(3) vom Diktat des Körpers und(11) lernen, das(8) zu steuern, was im Bewusstsein geschieht(8). Schmerz und(6) Lust finden(3) im Bewusstsein statt und existieren ausschließlich dort. Solange wir den gesellschaftlich
         konditionierten Reiz-Reaktionsmustern gehorchen, die unsere biologischen Neigungen
         ausnutzen, werden wir von außen kontrolliert. Wir sind nicht frei, den(4) Inhalt unserer Erfahrungen zu(18) bestimmen, und zwar in einem Ausmaß, dass eine glänzende Werbeanzeige uns das Wasser
         im Mund nach dem angepriesenen Produkt zusammenlaufen lässt oder ein Stirnrunzeln
         des Chefs uns den Tag verdirbt. Da das, was wir erleben, die Realität ist, können
         wir diese Realität so verwandeln, dass wir das, was im Bewusstsein geschieht, beeinflussen
         und uns so von den Drohungen und Schmeicheleien der Außenwelt befreien können. »Die
         Menschen haben keine Angst vor(4) den Dingen, sondern davor, wie sie sie betrachten«, sagte Epiktet vor langer Zeit.
         Und der große Kaiser Mark Aurel schrieb(1): »Wenn dich äußere Dinge quälen, so sind nicht diese es, die dich stören, sondern
         dein eigenes Urteil über sie. Und es steht in deiner eigenen Macht, dieses(10) Urteil auszulöschen.«
      

      
         Wege der Befreiung23

      

      Diese(5) einfache Wahrheit – dass die Kontrolle des(11) Bewusstseins die(9) Lebensqualität bestimmt(10) – ist schon lange bekannt, eigentlich schon, seit es menschliche Aufzeichnungen gibt.
         Der Rat des antiken Orakels(1) von Delphi: »Erkenne dich selbst« bedeutete(1) genau dies. Sie wurde deutlich von Aristoteles erkannt(3), dessen Gedanke von der »tugendhaften Aktivität der Seele« in(1) vieler Hinsicht die Argumente dieses Buchs vorwegnahm; in der klassischen Antike
         wurde(2) sie von den Philosophen der(1) Stoa entwickelt. Christliche Mönchsorden(2) perfektionierten die verschiedensten Methoden, wie man lernt, Gedanken und(5) Wünsche zu(7) lenken. Ignatius von(1) Loyola rationalisierte sie(1) in seinen berühmten spirituellen Übungen. Der letzte große Versuch, das Bewusstsein
         von der Herrschaft der(1) Impulse und sozialer Kontrolle zu befreien, war die Psychoanalyse. Freud(1) beschrieb die beiden Tyrannen, die um die Kontrolle des Bewusstseins24 ringen(10)(12), Es und Überich – ersteres Diener der Gene, letzteres ein Lakai der Gesellschaft –
         die(8) beide das »andere« repräsentieren. Ihnen gegenüber stand das Ich, das die echten
         Bedürfnisse des Selbst in(1) Verbindung mit seiner konkreten Umwelt darstellt(7).
      

      Im Fernen Osten entstanden zahlreiche Techniken, um Kontrolle über das Bewusstsein
         zu(11) erlangen, und sie erreichten zum Teil große Komplexität. Sie(2) unterscheiden sich zwar in vieler Hinsicht grundlegend voneinander, doch die Yogi-Disziplinen
         in Indien, die(2) taoistische Lebenssicht(1) in China, die(2) Zen-Varianten(1) des Buddhismus versuchen(2) alle, das Bewusstsein von den bestimmenden Einflüssen äußerer Kräfte zu befreien –
         seien sie biologischer oder gesellschaftlicher Natur. Der Yogi diszipliniert sein(2) Bewusstsein etwa dazu, Schmerzen zu(7) ignorieren, die andere Menschen einfach in ihr Bewusstsein einlassen müssten; auf
         ähnliche Weise kann er die immer wiederkehrenden Ansprüche von Hunger oder(1) sexueller Erregung(5) ignorieren, denen andere hilflos unterliegen(4) würden. Man kann die gleiche Wirkung auf verschiedenen Wegen erreichen, entweder
         durch die Perfektion einer strengen geistigen Disziplin, wie(3) beim Yoga, oder durch die ständige Förderung von Spontaneität wie im Zen. Das(2) beabsichtigte Ergebnis ist jedoch dasselbe: einerseits das Innenleben von der Bedrohung
         durch Chaos zu(8) befreien, andererseits von der starren Konditionierung der biologischen Zwänge zu
         lösen, um so unabhängig zu werden von sozialer Kontrolle, die beides ausnutzt.
      

      Doch wenn es zutrifft, dass der Mensch schon seit Tausenden von Jahren weiß, was nötig
         ist, um frei zu(6) werden und sein Leben zu kontrollieren, warum gab es in dieser Richtung keine weiteren
         Fortschritte? Warum sind wir ebenso hilflos oder(5) noch hilfloser als unsere Vorfahren angesichts(2) des Chaos, das(9) unserem Glück im(15) Weg steht? Für dieses Scheitern gibt es mindestens zwei triftige Erklärungen. Erstens
         ist die Art von Wissen – oder(1) Weisheit –, die man braucht, um das Bewusstsein zu(12) befreien, nicht kumulativ. Man kann sie nicht in eine Formel zusammendrängen. Man
         kann sie nicht auswendig lernen(1) und(9) dann routinemäßig25 anwenden(1). Wie andere komplexe Formen von Wissen, etwa(2) ein reifes politisches Urteil oder ein hochentwickeltes ästhetisches Gespür, muss
         das Wissen von jedem Individuum durch(8) Ausprobieren und Irrtümer angesammelt werden, von einer Generation auf die nächste.
         Kontrolle über das Bewusstsein ist(13) keine bloße kognitive Fähigkeit. Außer(10) dem Einsatz von Intelligenz bedarf(1) es dazu mindestens ebenso sehr der Emotionen und(1) des Willens. Es reicht nicht, zu wissen, wie man es tut, man muss es tun, unaufhörlich, genau wie Sportler und(3) Musiker immer(3) wieder üben müssen, was sie theoretisch genau wissen. Und das ist meistens leicht.
         Es gibt einen relativ schnellen Fortschritt auf Gebieten wie der Physik oder(2) der Genetik, die Erkenntnisse auf die materielle Welt anwenden. Doch es geht quälend
         langsam voran, wenn man Erkenntnisse anwendet, um die eigenen Gewohnheiten und(2) Wünsche zu(8) ändern.
      

      Zweitens: Das Wissen, wie(3) man das Bewusstsein kontrolliert(13), muss(14) jedes Mal neu formuliert werden, wenn sich der kulturelle Kontext(10) ändert. Die Weisheit der Mystiker, der Sufi, der großen Yogis oder der Zen-Meister(3) war vielleicht zu ihrer Zeit ausgezeichnet – und sie wäre vielleicht immer noch das
         Beste, wenn wir in solchen Zeiten und Kulturen lebten(1). Doch wenn man diese Systeme ins heutige Kalifornien überträgt, verlieren sie ziemlich
         viel von ihrer ursprünglichen Macht. Sie(11) enthalten Elemente, die für ihren besonderen Kontext spezifisch sind, und wenn man
         diese zufälligen Bestandteile nicht vom Grundsätzlichen scheidet, überwuchern Schlingen
         von sinnlosem Hokuspokus den Pfad in die Freiheit. Rituelle(7) Formen(2) siegen über Substanz, und der Suchende steht wieder am Anfang.
      

      Die Kontrolle über(15) das Bewusstsein kann(14) nicht institutionalisiert werden. Sobald sie zum Bestandteil des Rasters gesellschaftlicher
         Regeln und(2) Normen wird(2), ist sie nicht mehr so wirksam, wie sie ursprünglich sein konnte. Die Routine setzt(2) leider sehr rasch ein. Freud war noch am Leben, als seine Bemühungen, das Ich von
         seinen Unterdrückern zu befreien, sich zu einer gestandenen Ideologie und(1) starr geregelten Profession auswuchsen. Marx hatte(1) noch mehr Pech: Seine Versuche, das Bewusstsein von der Tyrannei der wirtschaftlichen
         Ausbeutung zu befreien, verwandelten sich bald in ein System der Unterdrückung, das
         seinen armen Erfinder um den Verstand gebracht hätte. Dostojewski und(1) andere meinten, wenn Christus im Mittelalter wiedergekehrt(1) wäre, um seine Botschaft der Befreiung zu predigen, hätten ihn die Führer der Kirche,
         deren weltliche Macht auf(12) seinem Namen beruhte, immer wieder gekreuzigt.
      

      In jeder neuen Epoche, vielleicht in jeder Generation oder vielleicht sogar alle paar
         Jahre, wenn die Bedingungen, unter denen wir leben, sich stark verändern, wird es
         notwendig, zu überdenken und(5) neu zu formulieren, was nötig ist, um Autonomie im Bewusstsein zu(15) schaffen. Die frühen Christen halfen(3) den Menschen, sich von der Macht der(13) versteinerten Imperien und einer Ideologie zu(2) lösen, die nur dem Leben der Reichen und Mächtigen einen Sinn verlieh(8). Die Reformation befreite die große Masse der Menschen von der politischen und ideologischen
         Ausbeutung(3) durch die römische Kirche. Die Philosophen und(3) späteren Staatsmänner, die die amerikanische Verfassung schrieben, widerstanden den
         Kontrollen, die Könige, Päpste und Adel aufgerichtet hatten. Als im industriellen
         Europa des 19. Jahrhunderts die unmenschlichen Bedingungen der Fabrikarbeiter das(2) offensichtlichste Hindernis für deren Chance wurde, ihre eigene Erfahrung zu(19) ordnen, stellte sich Marx’ Botschaft(2) als besonders wichtig heraus. Die viel subtileren, aber ähnlich einengenden sozialen
         Kontrollen des bürgerlichen Wien machten Freuds Weg zur Befreiung für jene sichtbar,
         die durch diese Bedingungen psychisch verstümmelt worden waren. Die Erkenntnisse der
         Evangelisten, Martin Luthers und(1) der Väter der amerikanischen Verfassung, diejenigen von Marx und Freud – um nur einige
         der vielen Versuche zu nennen, die im Westen unternommen wurden, das Glück durch(16) Förderung der Freiheit zu(8) vergrößern – werden immer nützlich und wertvoll sein, auch wenn die Praxis von einigen
         ins Gegenteil verkehrt wurde. Aber diese Erkenntnisse erschöpfen weder die Probleme
         noch(4) die Lösungen.
      

      Wenn man das Bedürfnis als gegeben annimmt, immer wieder zur zentralen Frage zurückzukehren,
         wie man sein Leben in die Hand nimmt, welche Antwort kann uns der gegenwärtige Stand
         des Wissens dazu(4) geben? Wie kann die Wissenschaft dem(12) Menschen helfen, sich von seinen Ängsten und(5) Befürchtungen zu(1) befreien und so die Zwänge der Gesellschaft abzustreifen(9), deren Belohnungen er nun nicht mehr braucht? Wie oben vorgeschlagen heißt der Weg,
         Kontrolle über(16) das Bewusstsein zu erlangen, was wiederum zur Kontrolle über die Qualität der Erfahrung
         führt. Jeder kleine Schritt in diese Richtung macht das Leben reichhaltiger, erfreulicher,
         sinnvoller. Ehe(9) wir die Wege erforschen, wie man die Qualität der Erfahrung verbessern kann, ist
         es sinnvoll, die Aufmerksamkeit darauf(3) zu richten, wie das Bewusstsein funktioniert(16) und was es tatsächlich bedeutet, »Erfahrungen« zu(20) haben. Mit diesem Wissen gewappnet kann man die persönliche Befreiung leichter erreichen.
      

   

      
         II

          Die Anatomie des Bewusstseins26

      

      In(17) bestimmten Kulturen im(2) Verlauf der Geschichte galt(2) der Mensch nicht als vollständig, wenn er nicht lernte, seine Gedanken und Gefühle
         zu(8) beherrschen. Im konfuzianischen China, im(3) alten Sparta, im republikanischen Rom, bei den frühen Pilgersiedlungen in(1) Neu-England und in der Oberklasse des(3) viktorianischen Englands hielt man den einzelnen dafür verantwortlich, seine Emotionen
         streng(2) unter Kontrolle zu halten. Jeder, der sich in Selbstmitleid erging(1), der seine Handlungen eher(2) durch den Instinkt als(6) durch Reflexion bestimmen ließ, verlor das Recht, als Mitglied der Gemeinschaft akzeptiert(1) zu werden. In anderen historischen Epochen, wie etwa unserer heutigen, genießt die
         Fähigkeit zur(11) Selbstkontrolle kein(17)(2) großes Ansehen. Wenn man sie anstrebt, gilt man leicht als lächerlich, »verklemmt«
         oder irgendwie »nicht ganz richtig«. Doch was immer die Mode diktiert, es scheint,
         dass Menschen, die sich die Mühe geben, das zu steuern, was im Bewusstsein geschieht(18), ein glücklicheres Leben(11) führen.
      

      Um eine solche Herrschaft über(1) das Bewusstsein zu(19) gewinnen, ist es offensichtlich wichtig, zu begreifen, wie das Bewusstsein funktioniert.
         Wir werden in diesem Kapitel einen Schritt in diese Richtung unternehmen. Um gleich
         jeden Verdacht auszuräumen, dass wir mit Bewusstsein irgendeinen geheimnisvollen Prozess
         meinen, sollten wir deutlich machen, dass es wie jede andere Dimension menschlichen
         Verhaltens eine Folge biologischer Prozesse ist. Es existiert lediglich aufgrund der
         unglaublich komplexen Bauweise unseres Nervensystems, das wiederum nach Instruktionen
         aufgebaut(2) ist, die in den Eiweißmolekülen unserer Chromosomen enthalten sind.
      

      Zugleich sollten wir betonen, dass die Funktionen des Bewusstseins nicht ausschließlich
         auf seiner biologischen Programmierung beruhen – es ist in vieler Hinsicht, wie wir
         auf den folgenden Seiten darstellen werden, selbstgesteuert. Mit anderen Worten, das
         Bewusstsein hat eine Fähigkeit ent(12)wickelt, die genetischen Instruktionen zu(3) überspringen und seinen eigenen, unabhängigen Kurs zu nehmen. Funktion des Bewusstseins
         ist(20) es, Informationen über Außengeschehen und Ereignisse innerhalb des Organismus darzustellen,
         und zwar so, dass sie vom Körper eingeschätzt(12) und entsprechend behandelt werden können. In diesem Sinne hat es die Aufgabe, zwischen
         Empfindungen, Wahrnehmungen(5), Gefühlen und Gedanken zu(6) vermitteln, und stellt unter all den verschiedenen Informationen Prioritäten her.
         Ohne Bewusstsein würde man zwar immer noch wissen, was vor sich geht, aber man müsste
         auf reflexive, instinktive Weise(7) reagieren. Durch das Bewusstsein kann man mit Bedacht abwägen, was die Sinne einem(1) mitteilen, und entsprechend reagieren. Und man kann Informationen erfinden, die es
         zuvor nicht gab: Aufgrund des Bewusstseins können(21) wir in den Tag träumen, Lügen erfinden, schöne Gedichte schreiben(1) und(2) wissenschaftliche Theorien(13) aufstellen.
      

      In der unendlich langen, im dunkeln liegenden Zeitspanne seiner Evolution wurde(2) das menschliche Nervensystem so komplex, dass es nun in der Lage ist, seinen eigenen
         Zustand zu beeinflussen. Es wurde so in gewissem Maße funktional unabhängig von dem
         genetischen Grundmuster und der objektiven Umgebung. Ein Mensch kann sich glücklich
         oder(12) unglücklich machen, unabhängig davon, was tatsächlich »draußen« geschieht, indem
         er einfach den Inhalt seines Bewusstseins verändert(22). Jeder kennt Menschen, die eine hoffnungslose Situation in eine Herausforderung verwandeln(5) und bewältigen können(4), und zwar einfach durch die Kraft ihrer Persönlichkeit. Diese(3) Fähigkeit, trotz(13) Hindernissen und Rückschlägen weiterzumachen, ist eine Eigenschaft, die man bei anderen
         zu Recht am meisten bewundert; es ist vermutlich der wichtigste Charakterzug nicht
         nur für den Erfolg im(9) Leben, sondern auch für die Freude daran(13).
      

      Um diese Eigenschaft zu entwickeln, muss man Wege finden, sein Bewusstsein so(23) zu ordnen, dass man Kontrolle über(18) seine Gefühle und(9) Gedanken ausübt(7). Doch man sollte von diesen Wegen nicht erwarten, dass sie kurz sind. Manche Menschen
         neigen dazu, mystisch zu werden, wenn sie über das Bewusstsein sprechen, und sie erwarten
         Wunder von ihm, die es gegenwärtig noch nicht leisten kann. Sie würden gern glauben,
         dass mit sogenannter Spiritualität alles möglich ist. Andere verfügen angeblich über
         die Macht, sich(14) in vergangene Existenzen zu versetzen und mit spirituellen Wesen zu kommunizieren,
         um unheimliche Ereignisse außersinnlicher Wahrnehmung herbeizubeschwören. Wenn es
         sich nicht um ausgesprochenen Betrug handelt, dann stellen sich solche Dinge meist
         als Selbsttäuschung heraus(1) – Lügen, die sich ein übersensibler Verstand selbst erzählt.
      

      Die bemerkenswerten Leistungen von(2) Hindufakiren und(1) anderen Praktikern geistiger Selbstdisziplin werden(4)(1) uns oft als Beispiel für die grenzenlosen Kräfte des Bewusstseins dargestellt(24). Dies ist eher gerechtfertigt. Doch auch viele dieser Behauptungen halten einer näheren
         Untersuchung nicht stand, andere wiederum kann man mit extrem spezialisiertem Training
         eines(1)(1) normalen Bewusstseins erklären(25). Immerhin braucht man keine mystischen Erklärungen, um die Leistungen eines(3) großen Geigers oder(4) eines begabten Sportlers zu(4) erklären, auch wenn die meisten Menschen diese nicht einmal annähernd erreichen.
         Der Yogi ist demnach ein Virtuose in der Kontrolle des(19) Bewusstseins. Wie(26) alle Virtuosen muss er jahrelang lernen und(10) ständig üben. Als Spezialist kann(2) er sich nicht erlauben, Zeit und geistige Energie anders einzusetzen als für die
         Schärfung seiner Fähigkeit, innere(14) Erfahrungen zu(21) manipulieren. Diese Fähigkeiten erlangt(15) der Yogi auf Kosten eher weltlicher Kompetenz, die andere Menschen entwickeln und
         als gegeben hinnehmen. Was ein einzelner Yogi leisten kann, ist erstaunlich – aber
         das gilt auch für einen guten Klempner oder Automechaniker.
      

      Vielleicht werden wir mit der Zeit die verborgenen Kräfte des Verstandes entdecken,
         die Quantensprünge ermöglichen, von denen wir heute nur träumen können. Es gibt keinen
         Grund, die Möglichkeit auszuschließen, dass wir irgendwann in der Lage sein werden,
         mit Gehirnwellen Löffel zu verbiegen. Doch gegenwärtig, mit so vielen weltlichen,
         aber nicht weniger dringlichen Aufgaben, ist es wohl Zeitverschwendung, sich nach
         Kräften außerhalb unserer Reichweite zu sehnen, wenn das Bewusstsein mit(27) all seinen Grenzen sehr viel wirksamer eingesetzt werden kann. Zur Zeit vermag das
         Bewusstsein nicht das zu leisten, was manche Menschen sich von ihm wünschen, doch(9) es hat ungeheuer große, ungenutzte Potentiale, die zu aktivieren für uns von vordringlicher
         Bedeutung ist.
      

      Da sich kein Zweig der Wissenschaft direkt(14) mit dem Bewusstsein befasst, gibt es auch keine allgemein anerkannte Beschreibung,
         wie es funktioniert. Viele Disziplinen beschäftigen sich mit diesem Thema und geben
         uns daher nur flüchtige, skizzenhafte Beschreibungen. Neurologie, Neuroanatomie(1), Kognitionswissenschaft(1), künstliche(1) Intelligenz, Psychoanalyse(1) und(2) Phänomenologie27 gehören(1) zu den direkt beteiligten Disziplinen, doch wenn man versuchte, einige ihrer Erkenntnisse
         zusammenzufassen, erhielten wir eine Charakterisierung, als hätte eine Gruppe von
         Blinden einen Elefanten beschrieben: höchst unterschiedlich und ohne Zusammenhang.
         Ohne Zweifel werden(2) wir von diesen Disziplinen weiterhin wichtige Dinge über das Bewusstsein erfahren(28), doch in der Zwischenzeit bleibt es uns überlassen, ein Modell zu ersinnen, das sich
         auf Tatsachen gründet, aber einfach genug ausgedrückt ist, dass jeder es benutzen
         kann.
      

      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
      
   





















































OEBPS/cover.jpg
Mihaly
Csikszentmihalyi

FIOW

Das
Geheimnis des
Glucks

»Der Weg zum Glicklichsein liegt
nicht in hohler Vergniigungssucht,
sondern in sinnvoller Herausforde-

rung.« The New York Times Klett-Cotta











