
      
         Cover
[image: Cover]

   
      
         Titel

         Lea De Gregorio
         
 
         Unter Verrückten sagt man du
         
 
         Suhrkamp

      
   
      
         Impressum

         Zur optimalen Darstellung dieses eBook wird empfohlen, in den Einstellungen Verlagsschrift auszuwählen.
         

         Die Wiedergabe von Gestaltungselementen, Farbigkeit sowie von Trennungen und Seitenumbrüchen
            ist abhängig vom jeweiligen Lesegerät und kann vom Verlag nicht beeinflusst werden.
         

         Um Fehlermeldungen auf den Lesegeräten zu vermeiden werden inaktive Hyperlinks deaktiviert.

         eBook Suhrkamp Verlag Berlin 2024

         Der vorliegende Text folgt der 1. Auflage des suhrkamp taschenbuchs 5430.

         Originalausgabe
© Suhrkamp Verlag AG, Berlin, 2024
         

         Der Inhalt dieses eBooks ist urheberrechtlich geschützt. Alle Rechte vorbehalten.
            Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks für Text und Data Mining im Sinne von
            § 44b UrhG vor.
Für Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk verwiesen wird, ist stets
            der jeweilige Anbieter oder Betreiber verantwortlich, wir übernehmen dafür keine Gewähr.
            Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Eine Haftung
            des Verlags ist daher ausgeschlossen.
         

         Umschlaggestaltung: Designbüro Lübbeke Naumann Thoben, Köln

         

         eISBN 978-3-518-77905-7

         www.suhrkamp.de

      
   
      
         Widmung

         Für Charlie und für Dorothea Buck

      
   
      
         Übersicht

         
            	Cover

            	Titel

            	Impressum

            	Widmung

            	Inhalt

            	Informationen zum Buch

         

      
      
         Inhalt
         

         
            	Cover

            	Titel

            	Impressum

            	Widmung

            	Inhalt

            	Es ist Zeit. Warum ich dieses Buch schreibe

            	1 
 Mein Großvater, der Verrückte im Dorf. Wie wir im Alltag über Wahnsinn sprechen
                  	Genetische Voraussagen

                  	Psychisch kranke Einzeltäter

                  	(Non)﻿konformität

                  	Mitleid

               

            

            	2 
 Die Manie als Party? Von institutioneller Diskriminierung und der Deutungshoheit
                  über Erfahrungen
                  	Schleier des Nichtwissens

                  	Psychiatrie und Macht

                  	Ein Haufen Freaks

                  	Psychoedukation

                  	Die Diskriminierung der Professionellen

               

            

            	3 
 Goffman, Fledermäuse und Adorno. Was mir die Universität über Verrückte verriet
                  	Hexen

                  	Wahnsinn und Magie

                  	Sichtweisen

                  	Religiosität und die Grenzen des Verstandes

                  	Kunsterleben

                  	Alleingelassen

                  	Wahnsinn und Alltag

                  	Neurobiologie und Rätsel

               

            

            	4 
 Dublin und der Sinn des Lebens. Über Kategorien und epistemische Gewalt
                  	Die großen Fragen fühlen

                  	Lithium oder: Wer bin ich?

                  	Identität

                  	Der Zauber der Kategorien

                  	Die Vernunft sei männlich

                  	Beschädigte Identität

               

            

            	5 
 Hadamar. Von der Vergangenheit, die niemand entschädigen will
                  	Der Mensch als Objekt

                  	Tiergartenstraße 4

                  	Land der Täter

                  	Zwangssterilisationen und Entartete Kunst

                  	Unterdrückte Gefühle

               

            

            	6 
 Wieder in der Psychiatrie. Über die Schwierigkeit des historischen Vergleichs
                  	Nochmal verrückt

                  	Ängste

                  	Eine verrückte Mission

                  	Hilfe

                  	Denken macht frei

                  	Kategorisierungen und Vergleiche

                  	Ballastexistenzen

                  	Weihnachten

               

            

            	7 
 Zusammenfinden. Gruppenidentität und Normalität während der Reha
                  	Normalitäten und Scham

                  	Verstrickungen

                  	Positiver Biologismus

                  	Expert:innen

                  	Verletzlichkeit

                  	Communities

                  	Kontinuitäten

               

            

            	8 
 Mehr Allies!. Warum Menschenrechtler:innen unsere Verbündeten sein müssen
                  	Chemie

                  	Alltag und Totalität

                  	Menschenwürde

                  	Andere Wege

                  	Ein manisch-schöner Brief

                  	Widerstände

               

            

            	9 
 Achtgeben. Ein Platz in der Welt
                  	Gesundungen

                  	Kontrolle

                  	Zusammenwirken

                  	Bevormundet

                  	Sorgen und Schreiben

               

            

            	Dank und Schluss

            	Anmerkungen
                  	Es ist Zeit. Warum ich dieses Buch schreibe

                  	1. Mein Großvater, der Verrückte im Dorf

                  	2. Die Manie als Party?

                  	3. Goffman, Fledermäuse und Adorno

                  	4. Dublin und der Sinn des Lebens

                  	5. Hadamar

                  	6. Wieder in der Psychiatrie

                  	7. Zusammenfinden

                  	8. Mehr Allies!

                  	9. Achtgeben

               

            

            	Informationen zum Buch

         

      
   

      
          
 
 
         
 
         Was unser Geist1 der Wirrnis abgewinnt, 
kommt irgendwann Lebendigem zugute; 
wenn es auch manchmal nur Gedanken sind, 
sie lösen sich in jenem großen Blute, das weiterrinnt …
         
 
         Und ists Gefühl: wer weiß, wie weit es reicht 
und was es in dem reinen Raum ergiebt, 
in dem ein kleines Mehr von schwer und leicht 
Welten bewegt und einen Stern verschiebt.
         
 
         Rainer Maria Rilke

      
   

      
            Es ist Zeit
            

            Warum ich dieses Buch schreibe

         

         Es heißt, diejenigen, die das Wort haben, sind die Mächtigen und manchmal ist Schreiben
            ein Kampf, ein innerer. Und wenn geschrieben ist, ist das vielleicht erst der Anfang
            eines Kampfes. Dies ist auch die Geschichte einer Selbstermächtigung.
         

         ~

         Es war Winter und ich befand mich auf einer psychiatrischen Akutstation mitten in
            Berlin mit einer Tür, die verschlossen war. Draußen war es kalt und wir froren, ich
            musste unser Zimmer immer wieder lüften, weil meine Zimmergenossin sich nicht waschen
            wollte. Sie hatte schon schrecklich gestunken, als sie angekommen war. Aber das war
            es nicht, was mich dort wütend machte. Es schien mir, als ob man uns Patient:innen
            in der Klinik verwalten wolle, und mir kam dieser Ort paternalistisch vor.
         

         Die besagte Tür, die wir nicht eigenständig öffnen konnten, lag am Ende eines langen
            Flurs, von dem weitere Türen zu vielen Zimmern abgingen, in denen wir schlafen sollten
            und die morgens ein Pfleger öffnete, um uns zu wecken. Die Station durften wir nicht
            verlassen, ohne uns vorher abzumelden und darum zu bitten, dass man uns die Tür am
            Ende des langen Flures aufmacht. Manche der Patient:innen durften, wenn sie Bescheid
            sagten, gehen, wann sie wollten. Andere nur für eine Stunde oder etwas länger, wieder
            andere für eine bestimmte Zeit gar nicht mehr. Ich glaube, mich hatte ein Pfleger
            von einer Notaufnahme aus, die ich mit einem Familienmitglied zusammen aufgesucht hatte, dorthin gebracht.
         

         Wer über die Notaufnahme gekommen war, saß beim Warten erstmal unter allen möglichen
            Kranken, Menschen mit Knochenbrüchen und anderen Beschwerden. Es gab in dem Warteraum
            Automaten mit Cola, Schokolade und irgendwelchen Riegeln und man bekam ein Band mit
            einem Strichcode darauf am Handgelenk befestigt.
         

         Als ich drankam, wurde ich mit einem Gerät verbunden, anschließend hielt ein Mann
            im weißen Kittel Zettel mit verschiedenen Werten in der Hand. Ich nahm an, dass es
            bei den Werten um meine Seele und mein Herz ging. Später machte er weitere Tests,
            ich sollte mir Begriffe merken: Apfel, Wolke, Wasserglas, und ich fragte mich, was
            diese Dinge mit mir und meinem Leben zu tun haben sollten.
         

         Ich hatte nächtelang wachgelegen und gar nicht geschlafen, weil ich so viel nachdenken
            musste. Ich war überarbeitet und in dem ganzen Jahr zuvor war viel passiert, mein
            Kopf quoll über vor Lebensfragen. Alles um mich herum, die Gegenstände und die Menschen,
            die mir begegneten, erinnerten mich plötzlich daran. Alles war getränkt in Gefühlen
            und ich verstand die Welt um mich herum nicht mehr, alles war anders als sonst. Man
            könnte sagen, ich steckte tief in einer Lebenskrise, ich hatte Angst und ich hoffte,
            dass der Mann im Kittel mir weiterhelfen konnte.
         

         Anstatt meine Gedanken und die Hintergründe der Krisen zu besprechen, ging es jedoch
            vor allem darum, genetische Dispositionen für Manien bzw. Psychosen abzufragen, Angehörige
            über frühere Krisen zu befragen, körperliche Ursachen zu suchen, Symptome aufzuschreiben,
            die auf bestimmte Krankheitsbilder hinweisen sollten, und zu verdrängen, insbesondere
            mit Medikamenten, die wir regelmäßig in dem Pfleger:innenzimmer nehmen sollten, später auch
            mit verschiedenen in einem Wochenplan aufgelisteten Therapien.
         

         Wer so wütend wurde, dass er oder sie ausrastete – meine Zimmernachbarin etwa, die
            einmal ein Puzzle und Plastiktassen durch den Gemeinschaftsraum geworfen hatte –,
            wurde zwischenzeitlich isoliert, also in einem separaten Zimmer an ein Bett gebunden.
            Ich sah, wie Pfleger:innen sie unter Gewalt dorthin brachten, und betrachtete anschließend
            ihr leeres Bett. Sie tat mir leid, ich hatte das Gefühl, dass sie völlig verzweifelt
            war.
         

         »Und ich bin Jesus«, sagte ein Arzt genervt zu einer anderen Patientin ungefähr in
            meinem Alter, Mitte zwanzig oder vielleicht etwas älter, die das Gespräch mit ihm
            suchte, bevor er die Tür zu seinem Büro mit einem Ruck zuzog. Sie hatte scheinbar
            nicht mehr gewusst, wer sie selbst und die anderen waren. Ich erinnere mich, wie die
            Frau einige von uns ansah und berührte, als ob sie uns für Heilige hielt. Und ich
            erinnere mich an den arroganten und überforderten Blick des Arztes, der ihr mit seiner
            Aussage offensichtlich nicht weitergeholfen, sie eher noch mehr verwirrt hatte.
         

         Im Raucherraum bequasselten wir Verrückten die großen Fragen unter uns. »Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich
            hoffen? Was ist der Mensch?« Ich glaube, dass es in vielen schweren psychischen Krisen
            implizit oder explizit um diese vier berühmten Fragen von Immanuel Kant geht, die
            man, wenn man sie sich während der Verrückung nicht auf dieselbe rationale Weise stellt wie sonst, am ganzen Körper erlebt.
         

         In einer Depression erlebt man die Antwort »ich weiß nicht« oder »nichts« auf eine
            oder mehrere dieser Fragen häufig, indem man müde, lustlos und antriebslos wird, man
            vielleicht gar nicht mehr aufstehen kann oder vielleicht sogar nicht weiter leben
            möchte.
         

         Wenn das Gefühl, eine oder mehrere der Fragen beantworten zu können, jedoch auf einmal
            so viel innerliche Kraft aktiviert, dass der Kopf vor lauter Ideen brummt, man viel
            glücklicher ist als an anderen Tagen und voller Begeisterung über all die Einfälle,
            wenn man so schnell und viel redet, dass niemand mehr etwas versteht, erlebt man vielleicht
            gerade eine Manie.
         

         Wenn der Gedanke »ich will die Antworten finden« einen dabei so sehr beherrscht, dass
            man nicht mehr nur argumentativ nach ihnen sucht, sondern das Gefühl hat, sie symbolisch
            in den Dingen, in einem Menschen, einem Baum oder etwas anderem zu finden, erlebt
            man vielleicht eine schwere Manie oder Psychose. Vielleicht hören dann manche, wie
            viele Menschen mit der Diagnose Schizophrenie, innere Stimmen oder Halluzinationen.
            Vielleicht kommt man von den möglichen symbolischen Antworten nicht mehr los und es
            erscheint einem so, als würde man verfolgt oder überwacht werden, vielleicht machen
            einem die Fragen oder die Tatsache, die Fragen doch nicht beantworten zu können, große
            Angst.
         

         Aber es ging im Raucherraum natürlich auch um ganz pragmatische Dinge, etwa um die
            Frage, wie man an eine neue Schachtel Zigaretten gelangen könnte. Oder aber darum,
            auf vernünftige oder verrückte Weise die Gegebenheiten auf der Station zu verstehen, beispielsweise abschließend
            zu klären, ob uns im Raucherraum wohl jemand abhören konnte. Es gibt tatsächlich Psychiatrien,
            in denen einzelne Zimmer mit einer Kamera überwacht werden.
         

         »Sie wollen uns Disziplin beibringen, das ist es, was sie wollen«, erklärte mir eine
            ältere Frau, die sagte, dass sie Historikerin sei, als ich einmal mit ratlosem Blick
            auf dem Gang der Station stand. Später las ich den Satz in meinem Notizbuch. Ich nehme
            an, dass sie vor allem das Einhalten der Ausgangszeiten und der Tagesstruktur, die
            Teilnahme an dem Klinik-Programm und den verhaltenstherapeutischen Sitzungen meinte. Letztlich stand hinter alledem der
            Gedanke, eine Struktur beizubehalten, die einem Alltag gleicht. Wenn Pfleger:innen
            dieser Patientin etwas vorschrieben oder ihr nicht erlaubten, etwas zu tun, was sie
            wollte, berief sich die ältere Frau immer wieder auf ihren Doktortitel, als hätte
            er für sie als Patientin auf der Station eine Relevanz.
         

         Das ist neben all dem Negativen, dem Schmerz und der Unterdrückung, die man auf solch
            einer Akutstation erleben kann, das Charmante an diesen Orten: dass dort in ihren
            Krisen alle Menschen zusammenkommen, egal ob Malermeister, Arbeitslose oder Intellektueller,
            egal ob Psychotikerin, Schwerdepressiver oder Drogenabhängige, egal ob Jüdin, Christ
            oder Muslim. Man kann dort so vieles über die menschliche Existenz erfahren, auf solch
            schonungslose und unmittelbare Weise wie sonst vielleicht nirgendwo. Ich habe die
            Gespräche im Raucherraum der Station später manchmal vermisst.
         

         Im Erdgeschoss des Klinikgebäudes gab es einen weiteren langen, hellen Gang mit einer
            Ausstellung, die sich mit der Geschichte der Klinik und der Medizin in der Vergangenheit
            befasste, insbesondere während der Zeit des Nationalsozialismus, aber auch des Kolonialismus.
            Schön, dass sie sich mit ihrer Historie befassen, dachte ich. Zu der Klinik von heute
            passte jedoch auch, dass scheinbar niemand darüber nachgedacht hatte, was die Ausstellung
            mit den Gefühlen der Patient:innen machen kann, die notgedrungen daran vorbeigehen
            müssen, um sich nach dem »Ausgang« wieder auf die Station zu begeben. Bei mir jedenfalls
            verstärkte die Ausstellung mein Unbehagen und meine Ängste.
         

         In einer der Vitrinen stand eine kleine Skulptur der Bildhauerin Dorothea Buck. Sie
            heißt »Mutter und Kind«. Dahinter hing ein Bildschirm, der einen Film über ihr Leben zeigte. Während des Nationalsozialismus
            haben Ärzt:innen Dorothea Buck wegen ihrer Diagnose Schizophrenie zwangssterilisiert.
            Ich habe die lebensfrohe, lebenskluge alte Frau einmal als Journalistin für die taz1 getroffen. Nicht lange vor meinem Klinikaufenthalt hatte ich gelesen, dass sie gestorben
            war. Sie war die letzte bekannte Überlebende der NS-Psychiatrie und eine namhafte Psychiatriekritikerin, für ihr Engagement ist sie mehrfach
            ausgezeichnet worden.
         

         »Die sprachen ja gar nicht mit uns, diese merkwürdigen Psychiater«, hatte sie während
            unseres Gesprächs über die Psychiatrie im Nationalsozialismus gesagt. Als ich einmal
            durch die Ausstellung lief, fragte ich mich, was aus der damaligen Zeit in den Psychiatrien
            von heute übrig ist.
         

         Ich erinnerte mich daran, wie ich einer Patientin auf der Station erzählt hatte, dass
            ich Journalistin bin bzw. gerade eine werde, damals befand ich mich in der Ausbildung.
            Und ich erinnerte mich daran, dass ich mich, ohne dass sie mir etwas vorgeworfen hatte,
            zu rechtfertigen begann. Als hätte sie gefragt, warum ich mich nicht mit eigenen Erfahrungen
            outen und über die Unterdrückung und Diskriminierung, die ich als Verrückte in der Psychiatrie und in der Gesellschaft erlebe, schreiben, diese Menschenrechtsverletzungen
            als Journalistin nicht stärker zum Thema machen würde. Es ist ja so, dass auf den
            Erfahrungen, die man in der Psychiatrie macht, ein Tabu lastet, das ganze Welten verschluckt,
            und wir lernen, sie zu verdrängen. Vielleicht hilft uns das im Alltag sogar. Gleichzeitig
            bin ich der Überzeugung, dass es auch jenem Tabu geschuldet ist, dass sich an diesen
            Orten, den psychiatrischen Akutstationen, und auch an dem gesellschaftlichen Umgang
            mit Menschen in Krisen insgesamt, nur sehr langsam etwas ändert.
         

         Dieses Dilemma wurde auf der Station Teil meiner psychischen Krise, die ich damals, sechs Jahre nach meiner ersten Krise, noch einmal erlebt
            habe. Ja, ich bin fast dankbar dafür, weil ich mich anschließend mit so vielem befasst
            habe, was ich lange Zeit verdrängt und vergessen hatte, und mir das dabei half, dass
            es mir seitdem viel besser geht und ich mich wieder integer fühle. Darunter fallen
            neben therapeutischen Angeboten auch die Auseinandersetzung mit der Kritik an dem
            psychiatrischen System, die Beschäftigung mit Feminismus und das Erkennen von struktureller
            Diskriminierung in unserer Gesellschaft.
         

         Obwohl ich mich in meiner Arbeit als Journalistin, insbesondere während meiner Zeit
            bei Amnesty International, immer wieder mit Menschenrechtsverletzungen und Diskriminierung
            auseinandergesetzt habe, beschäftigte ich mich wenig mit der Unterdrückung, die mich
            selbst betrifft. Und damit, dass ein Psychiatrieaufenthalt während der Zeit des Nationalsozialismus
            mich vielleicht das Leben gekostet hätte bzw., wenn dem nicht so gewesen wäre, vor
            dem Hintergrund der »Rassenhygiene«, meine Fortpflanzungsfähigkeit. Und doch sind
            mir immer wieder Parallelen zu anderen Diskriminierungsformen aufgefallen. Damit will
            ich mich nun näher befassen. Ich frage mich: Inwiefern sind wir Verrückten in unserer Gesellschaft bis heute eine unterdrückte Minderheit? Und welche Rolle
            spielt dabei die Psychiatrie?
         

         Um diese Fragen geht es in diesem Buch.

         Ich bin keine Ärztin oder Psychologin, sondern studierte Philosophin, Kultur- und
            Religionswissenschaftlerin bzw. Ethnologin und Journalistin. Ich habe Fächer studiert,
            in denen man bestehende Kategorien heute eher aufbricht, sich ethischen Fragen stellt,
            die gesellschaftliche Wirklichkeit als gemacht versteht, nicht quantitativ forscht.
            In denen man das Bewusstsein für ein Rätsel und das Leib-Seele-Problem für ungeklärt
            halten kann, auch wenn sich viele Philosoph:innen dem Materialismus und damit der
            Biologie verschreiben. Ich finde es hilfreich, mich immer wieder auf Ärztinnen und Psychologen zu beziehen, dennoch will ich den Umgang
            mit Verrückten und die Unterdrückung, die sie erleben, aus einer philosophischen, gesellschaftskritischen
            und menschenrechtlichen Perspektive betrachten, Verbindungen zu anderen Diskriminierungsformen
            und historische Kontinuitäten aufzeigen.
         

         Mir geht es darum, das Thema Psychiatrie vom Rand in die gesellschaftliche Mitte zu
            holen und »psychische Störungen« bzw. »auffälliges Verhalten« nicht als Abnormalität
            zu bewerten, sondern – ähnlich wie es auch der Begriff der Neurodiversität2 ausdrückt, den vor allem viele Menschen mit ADHS und Autismus heute zunehmend als Selbstbezeichnung verwenden – wertfrei als anders als der quantitativ überwiegende Teil der sogenannten Mehrheitsgesellschaft.
         

         Ich widme mich dem Thema Psychiatrie als Betroffene, auch wenn ich das Wort »Betroffene«
            gar nicht so gerne mag. Wenn ich von Menschen spreche, die in ihrem Leben irgendwann
            einmal in der Psychiatrie waren, weil sie Manie- bzw. Psychose-Erfahrungen gemacht
            haben, werde ich stattdessen meistens von Verrückten sprechen. Im Folgenden werde ich nicht nur Begegnungen schildern, die ich als Journalistin
            gemacht habe, sondern zur Veranschaulichung auch immer wieder Beispiele aus meiner
            Biografie heranziehen.
         

         Ich beschäftige mich mit dem Thema Psychiatriekritik ebenso, weil ich Feministin bin
            und denke, dass ein Unbehagen Ausgangspunkt sein kann für gesellschaftliche Veränderung
            und Gefühle eine Ursache haben, vielleicht auch eine revolutionäre Kraft. Mich macht
            die mediale Berichterstattung über das Thema als Journalistin wütend und ich will
            mich als Betroffene wehren, weil ich das Gefühl habe, dass ich mich wehren muss. Ja,
            ich schreibe dieses Buch auch, weil der Schmerz und die Wut über das, was ich erlebt
            habe, nun schon sehr lange in mir arbeiten und ich eine innere Pflicht verspüre, das zu tun. Und wenn ich daran denke, angesichts
            des Tabus, das auf dem Thema lastet, doch lieber nicht darüber zu schreiben, bekomme
            ich schlichtweg ein schlechtes Gewissen.
         

         Es macht mich wütend, wie in der Öffentlichkeit über »uns« gesprochen wird und dass
            das Thema Psychiatrie, abseits der Thematisierung von Personalmangel und der fehlenden
            Gelder, in Medien meist völlig unkritisch behandelt wird. Es schockiert mich, dass
            immer noch meistens diejenigen als Expert:innen für unsere Erfahrungen gesehen werden,
            die diese Erfahrungen selbst gar nicht gemacht haben, nämlich Ärztinnen und Therapeuten.
            Und dass diese Betroffenen dann auch noch häufig dazu raten, sich mit eigenen Erfahrungen
            nicht in der Öffentlichkeit zu outen und sich besser anderen Themen zuzuwenden. Ich
            wundere mich darüber, dass viele Feminist:innen, Menschenrechtsorganisationen und
            Akteure im Kontext der Erinnerungskultur das Thema Psychiatrie, wenn überhaupt, lediglich
            randständig behandeln.
         

         Ich bin der Überzeugung, dass sich auch die Gefühle und Gedanken, die als krank gewertet
            werden, nicht einfach aus dem Nichts einschleichen, als seien sie verursacht durch
            ein zufälliges neurobiologisches Phänomen, sondern immer mit Ereignissen, einer Einstellung,
            einem Bedürfnis, einem Missstand, kurzum: einer Bedeutung zusammenhängen, auch wenn
            diese sich vielleicht nicht immer gleich erschließt.
         

         Die Philosophin Martha Nussbaum schreibt, »daß das beste philosophische Verständnis3 der Gefühle diese nicht als rohe irrationale Kräfte begreift, sondern als intelligente
            und differenzierende Persönlichkeitselemente, die eng mit Wahrnehmung und Urteilsvermögen
            zusammenhängen«. Warum sollte das nicht auch in schweren psychischen Krisen noch in
            irgendeiner Form zutreffen?
         

         Ich habe erlebt, dass Medikamente auf Dauer betäuben und etwas von der eigenen Individualität
            verschlucken können, vielleicht auch etwas von dem, was man Persönlichkeit oder Charakter
            nennt. Dass sie einen still und depressiv machen können – trotzdem oft zuverlässig
            helfen, Gefühle zu verdrängen, Schlaf zu finden und für viele Menschen sehr wichtig
            sind, um ein Leben zu führen, wie es die Mehrheit der Gesellschaft tut. Zwar blieben
            die Lebensfragen, die mich in die Krise gebracht hatten, nach meinem Aufenthalt ungeklärt,
            aber er half mir, sie zu verdrängen und sehr schnell wieder meinem Alltag nachzugehen.
            Ich habe während der letzten zwölf Jahre, in denen mich dieses Thema mal mehr, mal
            weniger beschäftigt, auch sehr empathische, selbstkritische Psychologinnen und Ärzte
            getroffen, denen ich dankbar bin. Aber da gibt es eben auch die strukturelle Unterdrückung,
            die ich in dem psychiatrischen System immer wieder spürte, überall.
         

         Diejenigen, die als irrational gelten, werden in unserer Gesellschaft ja prinzipiell
            gerne bevormundet, ausgegrenzt oder beherrscht, egal ob es um Sexismus geht, um Ableismus
            oder Rassismus. In der Psychiatrie ist diese Beherrschung sehr unmittelbar zu spüren.
            Dort vermengen sich verschiedene Diskriminierungsformen, unterteilen sich Machthierarchien
            in »gesund« und »krank«, in Patient, Ärzte, Angehörige und Pflegerin.
         

         Ärzte und Therapeutinnen haben gelernt, uns Verrückte anhand von Symptomen, die sie während einer oder mehrerer unserer Krisen wahrgenommen
            haben, in Kategorien einzuordnen, die uns einerseits helfen, Phänomene zu verstehen,
            uns aber ebenso einengen können. Die über unsere soziale Identität bestimmen und uns
            in einer Gruppe zusammenfassen. Die uns verallgemeinern und die erklären sollen, was
            normal und was falsch ist – und vielleicht auch, wie unser Leben weitergeht.
         

         Gleichzeitig werden in unserer Gesellschaft derzeit so viele identitätspolitische Forderungen zu unterschiedlichen Themen laut und es gibt diverse
            emanzipatorische Stimmen, die mich darin bestärkt haben, selbst laut zu werden und
            mich gegen Verallgemeinerungen, die auf vermeintlichen biologischen Tatsachen beruhen,
            gegen Diskriminierung und Abwertungen zu wehren.
         

         Trotz der Diskriminierung, die ich erlebt habe, habe ich auch viel Verständnis entgegengebracht
            bekommen, wenn ich mich mit meinen Erfahrungen geoutet habe. Deswegen bin ich hoffnungsvoll.
         

         Wir leben in postnationalsozialistischen und postkolonialen Zeiten, in denen reaktionäre
            Kräfte an Gehör gewinnen. Zugleich sind es aber auch Zeiten, in denen Unterdrückungen
            historisch aufgearbeitet und den Spuren, die sie hinterlassen haben, nachgegangen
            wird. Zeiten, in denen biologistische Deutungen von Verhalten und Gefühlen, die sich
            etwa in Geschlechterrollen und Rassismen ausdrücken, einerseits in erschreckendem
            Ausmaß wieder an Popularität gewinnen, andererseits aber auch entschieden bekämpft
            werden. In diesem Spannungsfeld sollte auch eine gesellschaftskritische Auseinandersetzung
            mit dem Umgang von Verrückten ihren Platz finden – insbesondere in einer Gesellschaft, die ihre Erinnerungskultur
            für vorbildlich erachtet und sich Vielfalt auf die Fahne schreibt.
         

         Ich schildere meine Erfahrungen aus der Sicht einer weißen Frau, gleichzeitig bin ich mir bewusst, dass damit Leerstellen in meiner Wahrnehmung
            einhergehen. Ich weiß, dass ich als junge, weiße Frau anders gesehen werde als etwa ein muslimisch gelesener, älterer Mann mit arabischen
            Vorfahren und sich bei der gesellschaftlichen Sicht auf Verrückte jeweils verschiedene Vorurteile und Ängste überlappen. Ich will mich dem Thema ebenso
            aus einer intersektionalen Perspektive widmen. Gleichzeitig sind wir Verrückten insgesamt sowieso so verschieden, wie Menschen verschieden sind, auch darauf gehe
            ich immer wieder ein.
         

         Mit dem Thema Psychiatrie sollten sich im Übrigen alle Menschen auseinandersetzen,
            nicht nur diejenigen, die psychiatrische Gewalt und Diskriminierung erlebt haben.
            Ich bin fest davon überzeugt, dass die Psychiatrie ein Themenfeld ist, dem sich die
            gesamte Gesellschaft widmen sollte. Eine solche Auseinandersetzung erachte ich als
            eine Voraussetzung für eine menschliche und gerechte Gesellschaft. Und schließlich
            kann jede und jeder irgendwann einmal im Leben auf ihre oder seine Weise in eine schwere
            psychische Krise geraten, egal ob er oder sie zur sogenannten Mehrheitsgesellschaft
            oder zum sogenannten gesellschaftlichen Rand gehört. Es weiß schließlich niemand,
            was er oder sie noch erlebt.
         

         Vor allem aber ist dieses Buch in Gedenken an all diejenigen Menschen heute und gestern
            geschrieben, die die Unterdrückung, die sie als Verrückte erlitten haben, nicht überlebt haben. Ich schreibe dieses Buch, weil es Zeit ist,
            etwas an dem Umgang mit Menschen in Krisen zu ändern oder: es Zeit werden muss.
         

      
   

      
            1

             Mein Großvater, 
der Verrückte im Dorf
            

            Wie wir im Alltag über Wahnsinn sprechen

         

         Sprache legt uns fest, sie fängt uns auf oder lässt uns fallen wie ein Netz mit Maschen,
            die für manche enger und für manche gröber sind. Sie spinnt ihr Netz durch Vergleiche,
            Verbindungen, Metaphern und bringt darin zusammen, was sich ähnelt, aber auch, was
            sich völlig fernliegt.
         

         ~

         Ärzt:innen gehen davon aus, dass Gene zu einem großen Teil schuld seien an den Verrückungen, darum werde ich ganz von vorne beginnen und einen großen Schritt zurückgehen, weg
            aus Berlin, weit hinter meinen ersten verrückten Zustand. Ich werde von einem Verrückten in meiner eigenen Familie erzählen, oder sagen wir von einem Verrückten, bei dem ich davon ausgehe, dass er ein Verrückter war. Ich werde über Hessen und das Dorf schreiben, in dem ich aufgewachsen bin und
            wo das Thema diskriminierungssensible Sprache, um die es in diesem Kapitel noch gehen
            wird, und auch andere Prozesse, die mit Antidiskriminierung und Vergangenheitsbewältigung
            zusammenhängen, vielleicht länger brauchen als in den Städten.
         

         Erst vor kurzem hörte ich dort noch, wie eine Frau, ohne Irritationen hervorzurufen,
            sagte, dass sie »bis zur Vergasung« dies und jenes gemacht habe, um zu beschreiben,
            dass sie sich bei etwas sehr angestrengt hatte. In meiner Kindheit in den 1990er Jahren
            habe ich dort gelernt, dass man zu einer bestimmten Sorte Feuerwerkskörper »Juddeferz« sage. Vielleicht aber ist die Annahme, dass Menschen
            auf dem Land rückständiger seien als im Urbanen, auch ein Vorurteil, vielleicht zeigen
            sich dort die Überreste der NS-Zeit einfach anders. Und zwar bis heute. In der Stadt Hanau, die auch in Hessen liegt,
            haben sie sich 2020 nicht bloß in Worten, sondern in einem rassistischen Anschlag
            eines Rechtsextremen ausgedrückt, der neun Menschen sowie seine Mutter ermordet hat.
            Und auch die NSU-Morde wurden in deutschen Großstädten verübt, zwei davon ebenfalls mit Bezug zu Hessen.
            Aber das gehört zu einem zwar in Teilen verwandten, aber anderen Thema. Die Tatsache,
            dass die Gene mit verantwortlich seien an »psychischen Störungen« jedenfalls, bringt
            mich immer wieder zu der Auseinandersetzung mit meinem Großvater, dem Verrückten im Dorf.
         

         Das hessische Dorf, in dem ich aufgewachsen bin und in dem mein Großvater fast sein
            ganzes Leben verbracht hat, ist bis heute ein bäuerlich geprägtes, auch wenn dort
            kaum noch aktive Bauernhöfe stehen. Es ist ein schönes Dorf mit Fachwerkhäusern, die
            etwas Romantisches haben. Man könnte sagen, es ist pittoresk. In dem Dorf leben etwa
            2 ‌500 Einwohner:innen, außerdem gibt es Storchennester und eine schnuckelige kleine
            Kirche. Ich mag den Blick über die Felder. Da ist ein Feld mit einem einzigen Nussbaum
            in der Mitte. Ich liebe diesen Baum, es ist mein Lieblingsbaum. Als Kind mochte ich
            so gern den kleinen Bach, der an unserem Garten verläuft. Ich soll auch etwas Schönes
            über das Dorf schreiben, sagt meine Mutter, darum schreibe ich das, und es ist dort
            wirklich ganz schön.
         

         Wenn meine Mutter hört, dass ich über meinen Großvater als den »Verrückten im Dorf« schreibe, beschwert sie sich. Sie sagt, das würde zwar stimmen, aber ich
            könne das so eigentlich nicht sagen, weil es nicht alles sei, weil es nicht sicher
            ist, schließlich habe mein Großvater keine Diagnose gehabt, und weil es nicht das sei, was meinen Opa charakterisiert. Dass es nicht sicher ist, dass er verrückt war, sei doch gerade der springende Punkt, sage ich, und wegen der Gene sei es für
            das Buch doch wichtig, das zu schreiben. Nein, sagt sie: Die Verrückungen, von denen man nicht mal wisse, ob es welche waren, und auch der Suff, all das sei
            eine Nebensache gewesen.
         

         Mein Großvater, erzählt meine Mutter dann nicht ohne Stolz, war in seiner Kindheit
            einer der wenigen im Dorf, die auf ein Gymnasium gingen. Er lief dazu mit einer Ledertasche
            in der Hand zum Zug und fuhr in die nächstgrößere Stadt. Denn in dem Dorf und in den
            Nachbardörfern und kleinen Städten rundherum gab es kein Gymnasium. Später hat er
            in Kassel Kunst studiert und Soziologie im Nebenfach, manchmal ist er nach Frankfurt
            gefahren und hat sich in den 1950er Jahren Vorlesungen von Theodor W. Adorno angehört,
            der 1949 aus dem Exil in den USA nach Deutschland zurückgekehrt war. Ende der 50er haben Studierende aller möglichen
            Fächer in Frankfurt den Vorlesungssaal gestürmt, um sich Adornos berühmte Vorlesungen
            anzuhören – über die negative Dialektik und seine Kritik an der »verwalteten Welt«,
            der spätkapitalistischen, neofaschistischen. Frankfurt war neben West-Berlin das intellektuelle
            Zentrum in der Bundesrepublik – vor allem wegen der dort gelehrten Kritischen Theorie.
            Es war eine Zeit, in der das Erbe des Nationalsozialismus in der deutschen Gesellschaft
            ansonsten lieber verdrängt wurde. Auch die Morde an Menschen mit den Diagnosen »Schizophrenie«
            oder »manisch-depressivem Irrsein« (heute »bipolare Störung«) und die Zwangssterilisationen
            arbeitete damals noch kaum jemand auf.
         

         Im Dorf jedenfalls, sagt meine Mutter, sei mein Großvater wegen seiner Bildung bewundert
            worden. Er hat als Lehrer gearbeitet, als Oberstudienrat. Und er sei »seiner Zeit
            voraus« gewesen, weil er schon Hippie gewesen sei, bevor es Hippies gab, sagt sie. Mein Großvater hat tolle Kunst gemacht, von der leider nie irgendwer etwas mitbekam,
            er lebte sehr zurückgezogen. Aber eines seiner Bilder hängt bei mir an der Wand, seit
            ich von zuhause ausgezogen bin, in jeder Wohnung, die ich seither bewohnt habe. Ich
            bin bis heute fasziniert von ihm. Auch wenn mir anderes, wovon meine Mutter mir erzählt
            hat, Angst macht.
         

         Ich denke, dass ich ihm tatsächlich in gewisser Weise nachgeeifert bzw. etwas mit
            ihm gemeinsam habe – in dem Dorf würde man dazu vielleicht auch sagen, das sei »vererbt«:
            Wahrscheinlich bin ich auch seinetwegen nach dem Abitur nach Indien gereist, um dort
            sogenannte Entwicklungszusammenarbeit zu leisten, denn er ist dort selbst oft gewesen.
            Und meine Studienfachwahl hatte vielleicht ebenso etwas mit ihm zu tun. Mein Großvater,
            der starb, als ich dreizehn war, interessierte sich als Einziger aus meiner Familie
            ähnlich stark wie ich für Geisteswissenschaften, nicht nur für Soziologie und Philosophie,
            sondern auch für Ethnologie.
         

         
            
               Genetische Voraussagen
               

            

            Egal ob Interessen, Charaktereigenschaften oder eben auch die Disposition für das,
               was man psychische Krankheit nennt: Wir fragen uns im Alltag immer wieder, was davon
               in den Genen liegt, diesem scheinbar übermächtigen Gewirr an Strängen, die unser Leben
               prägen und bestimmen sollen. Manche glauben etwas weniger, manche etwas mehr.
            

            Noch heute gehen »Professionelle«1 davon aus, dass die »Veranlagung« zu einer sogenannten bipolaren Störung oder Schizophrenie
               vererbbar sei, es aber auf äußere Faktoren ankomme, ob sie sich »manifestiert«. Wissenschaftler:innen
               vermuten, dass Bipolarität und Schizophrenie auf gemeinsamen »Risikogenen«2 liegen. Man spricht nicht mehr von »Erbkrankheiten«, sondern davon, dass sie unter bestimmten Umwelteinflüssen entstehen können. Auch wenn bis
               heute noch nicht geklärt ist, wie sich diese »Störung« genau vererbt, ist die Vorstellung
               der Vererbung »psychischer Störungen« fest in unserem Alltagsverständnis verankert,
               findet sie sich als Hypothese auf diversen Internetseiten von »Professionellen« und
               spielt auch in klinischen Aufnahmegesprächen eine zentrale Rolle. Manche »Professionelle«
               äußern sich dazu differenzierter bis skeptisch. Der Neurowissenschaftler Felix Hasler
               schreibt: »Es gibt nicht das Gen3 und auch nicht das Zusammenspiel einiger weniger Gene, die mit einer Schizophrenie-Erkrankung
               in Verbindung zu bringen sind. […] Was man hingegen findet, ist eine Vielzahl von
               schwachen, aber statistisch signifikanten korrelativen Zusammenhängen zwischen häufig
               auftretenden Genvariationen, die auch bei ganz anderen Merkmalen (ob gesund oder pathologisch)
               vorkommen.«
            

            Es wäre bei all den Dingen, von denen wir meinen, dass sie vielleicht vererbbar sind,
               allerdings abwegig, wenn wir die Vererbung nicht auch als mögliche Ursache für Verrückungen in Betracht ziehen würden – gerade auch vor dem Hintergrund der postnationalsozialistischen
               Tradition. Wissenschaftler:innen im Nationalsozialismus waren etwa auch der Überzeugung,
               dass »asoziale Charaktereigenschaften« vererbbar seien, und ließen wohnungslose Menschen,
               denen sie diese Eigenschaften zuschrieben, daher zwangssterilisieren.
            

            Und es gibt tatsächlich viele Familien, in denen mehrere Menschen Manien oder Psychosen
               erleben, die Wissenschaft spricht heute4 darum von »familiären Häufungen«, diverse aktuelle Forschungsergebnisse5, etwa Studien, die mit Zwillingen durchgeführt wurden, belegen sie.
            

            Auch wenn viele Ärzt:innen ihre Patientinnen in ihrem Kinderwunsch sehr unterstützen,
               frage ich mich, inwiefern extrem wertende Begriffe wie »Risikogene«, wie sie heute
               in der Forschung verwendet werden, noch zu Diskriminierung beitragen. Schließlich überlegt man
               sich zweimal, ob man ein »Risiko« eingeht.
            

            »Bist du dir sicher, dass du Kinder willst, wenn du denkst, dass das vererbbar ist?«,
               fragte mich kürzlich ein Freund. Es war nicht das erste Mal, dass ich so eine Unterhaltung
               führte. Ich fragte mich, ob Menschen, die mir diese Frage stellen, davon ausgehen,
               dass mein Leben nicht lebenswert sei. Auch wenn ich in meinem Leben Krisen erlebt
               habe, würde ich mich heute doch wieder für einen sehr lebensfrohen Menschen halten.
               Und aufgrund der Häufigkeit, mit der heute Menschen eine psychiatrische Diagnose bekommen,
               finde ich diese Frage absurd. Auf der Website der Deutschen Gesellschaft für Psychiatrie
               und Psychotherapie, Psychosomatik und Nervenheilkunde (DGPPN) heißt es: »Bundesweit erfüllt6 mehr als jeder vierte Erwachsene im Zeitraum eines Jahres die Kriterien einer psychischen
               Erkrankung.«
            

            Jede:r müsste also eigentlich Betroffene mit irgendeiner »Störung« in der eigenen
               Familie haben. Allerdings soll die Wahrscheinlichkeit, eine Manie oder eine Psychose
               zu erleben, insgesamt geringer sein als beispielsweise die Wahrscheinlichkeit für
               eine Depression (jeder fünfte). Drei von hundert Menschen7 sollen von einer »bipolaren Störung« betroffen sein, ungefähr ein Prozent aller Menschen8 von Schizophrenie.
            

            Ich habe bei ärztlichen Gesprächen, in denen es um die Vererbung ging, jedenfalls
               immer gesagt, dass ich vermute, dass mein Großvater bipolar war bzw. Psychosen erlebt
               hat, obwohl er keine Diagnose hatte. Ich komme darauf, weil mein Großvater sich manchmal
               sehr merkwürdig verhalten hat. Nicht normal. Und noch viel merkwürdiger, als ich selbst mich verhalten habe, als ich verrückt gewesen bin. Die Idee von der Vererbung verunsicherte mich lange. Obwohl ich mich
               in meinen eigenen verrückten Zuständen völlig anders verhalten habe, fragte ich mich wegen der Vererbungstheorie immer wieder: Was von seinem seltsamen Verhalten
               habe ich geerbt?
            

            Er hat nie jemandem physische Gewalt angetan, aber mein Großvater hat sich manchmal
               sehr bedrohlich verhalten. Irgendwoher muss ich es doch haben, und wenn ich also eine
               Verrückte bin, muss mein Großvater doch erst recht ein Verrückter gewesen sein, dachte ich, verängstigt und verwirrt über dieses Verhalten. Ich erinnere
               mich, wie ich einen Freund darum verunsichert fragte, ob ich ihm, als er mich in der
               Psychiatrie besuchte, irgendwie bedrohlich vorkam, und er lachte und das entschieden
               verneint hat.
            

            Bedrohlich und sonderbar verhalten habe sich mein Großvater immer nur dann, wenn er
               betrunken war, sagt meine Mutter, das habe mit bipolar überhaupt nichts zu tun. Auch
               ein Therapeut vermutete später, dass mein Großvater überhaupt nie manisch oder psychotisch
               gewesen sei, vielmehr sei er in seiner Trunkenheit einfach in einer Art Delirium gewesen.
               Und selbst wenn er mit seiner Einschätzung falschliegt und mein Großvater doch verrückt war, hänge dieses Verhalten sicherlich mit seiner Trunkenheit, nicht jedoch unbedingt
               mit irgendeiner Diagnose zusammen.
            

            »Menschen mit psychischen Erkrankungen9 sind nicht generell gefährlicher als psychisch gesunde Menschen«, heißt es an anderer
               Stelle auf der Website der DGPPN. Jedoch könne es bei einzelnen Diagnosen – insbesondere im Zusammenhang mit Drogenmissbrauch
               – vermehrt zu aggressivem Verhalten und zu Straftaten kommen. Während viele Menschen
               – auch aufgrund der Medienberichterstattung – davon ausgehen, dass Menschen mit psychiatrischen
               Diagnosen insgesamt gewaltbereiter sind als andere, ist das faktisch falsch.
            

            Wolfgang Böker und Heinz Häfner forschten 1973 zu den »Gewalttaten Geistesgestörter10«, eine Forschung, die im Zusammenhang mit der sogenannten Psychiatriereform stattfand. Die Reform sollte in den
               1970er Jahren dazu führen, Menschen in Krisen nicht mehr für lange Zeit in Großkrankenhäusern
               am Stadtrand zu verwahren, sondern stattdessen eine sogenannte gemeindenahe Versorgung
               herzustellen – eine Reform, die bis heute11 als noch nicht abgeschlossen gilt und von manchen gleichzeitig als umstritten angesehen
               wird. Die beiden fanden heraus, dass Menschen mit psychiatrischen Diagnosen ebenso
               häufig bzw. selten eine Gewalttat verüben wie die Allgemeinbevölkerung. Bei Menschen,
               die Psychosen erleben, haben sie eine leicht erhöhte Gewaltbereitschaft festgestellt.
               Der Anteil derer, die Gewalt ausüben, stehe aber immer noch »in keiner Relation12 zu Personen mit Alkohol-, Drogen- und Medikamentenmissbrauch«, schreibt der Arzt
               Asmus Finzen. Er verweist hier außerdem auf Menschen mit »antisozialen Persönlichkeitsstörungen«13 – die von »psychischen Krankheiten« unterschieden werden. Und folgert daraus, dass
               Gewalt unter »psychisch Kranken« nicht häufiger auftritt als in anderen sozialen Gruppen,
               als Beispiel nennt er auch »Männer im dritten Lebensjahrzehnt14«.
            

            Studien belegen indes15, dass das Risiko für Betroffene signifikant erhöht ist, selbst Opfer von Gewalt zu
               werden.
            

            Doch wir Menschen neigen dazu, zu verallgemeinern. Wenn in den Medien bei einem Attentäter
               der Migrationshintergrund genannt wird und dieser mit einem muslimischen Land in Verbindung
               steht, ist die Folge eine Zunahme von Rassismus. Und wenn in den Medien ein Vorfall
               benannt wird, bei dem ein Mensch in einer Psychose Gewalt anwendet, steigert das die
               Vorurteile gegenüber Menschen, die in ihrem Leben schon mal eine Psychose erlebt haben,
               selbst wenn die Statistik dagegenspricht, dass das eine mit dem anderen zusammenhängt.
            

            Das ist nicht nur eine Angst, die sich in der Betroffenen-Community nach solchen Vorfällen ausbreitet, dazu gibt es auch Studien. Matthias Angermeyer
               und Kollegen führten vor und nach dem Messer-Angriff auf Oskar Lafontaine, der von
               einer Frau in einer paranoiden Psychose im April 1995 verübt wurde, eine Repräsentativbefragung
               durch und beobachteten einen Einstellungswandel16 gegenüber Betroffenen in der Gesellschaft. »Bei bis zu einem Viertel17 der Befragten nahmen Misstrauen und Ablehnung erheblich zu«, schreibt Finzen über
               die Ergebnisse der Studie. Solche Verallgemeinerungen können auch politische Konsequenzen
               haben. Als ein Mann mit Depressionen 2015 vorsätzlich den Flugzeugabsturz einer deutschen
               Linienmaschine herbeiführte, dachte der damalige bayerische Innenminister Joachim
               Herrmann darüber nach, als Folge dessen in bestimmten Beschäftigungsfeldern (Bus-
               oder Taxigewerbe) ein Berufsverbot für Menschen18 mit Depressionen zu verhängen. Der heutige Gesundheitsminister Karl Lauterbach19 unterstützte Herrmann damals.
            

            Asmus Finzen schreibt, dass nicht nur Medien verantwortlich seien für das falsche
               Bild des gefährlichen Verrückten, sondern auch die Psychiatrien. Letztere hätten ebenso dazu beigetragen, das Bild
               »vom unberechenbaren und gefährlichen Kranken« zu zeichnen. »Immerhin hat es die Psychiatrie20 über Jahrhunderte als angemessen und sinnvoll angesehen, Menschen mit psychischen
               Krankheiten hinter hohen Mauern in geschlossenen Anstalten zu ›behandeln‹.«
            

            Für die Betroffenen-Community ist die Mediendarstellung von den gewalttätigen Verrückten fatal. Immer wieder, wenn von einem »verrückten« Gewalttäter die Rede ist, zucken
               viele Verrückte zusammen und fürchten, dass Vorurteile nun weiter zunehmen werden.
            

            Das Problem ist, dass sich darüber wenige empören, weil viele Verrückte aufgrund des Tabus, das auf unseren Erfahrungen lastet, leise sind, weil wir zu wenig
               Allies haben und keine wirkliche Lobby. Vielleicht haben wir auch gerade wegen des
               Tabus und den vielen Vorurteilen zu wenige Verbündete, ja vielleicht, weil Menschen,
               die uns gerne helfen würden, Angst haben, selbst als verrückt zu gelten, sobald sie sich auf unsere Seite schlagen.
            

            In Medien wird das stigmatisierende, falsche Bild von den gefährlichen Verrückten dadurch erzeugt, dass Medien vor allem im Zusammenhang mit Gewalttaten21 Diagnosen nennen und über Verrückte berichten. Und wenn ich an meinen Großvater denke, habe scheinbar auch ich dieses
               Bild übernommen, indem ich es mit einer vermeintlichen »Störung« zusammengebracht
               habe.
            

            Immer wieder führen Journalist:innen Gewaltdelikte auf psychiatrische Diagnosen zurück.
               Als im Juni 2022 ein Mann in einem akuten psychotischen Zustand auf dem Berliner Breitscheidplatz
               in eine Menschenmenge gefahren ist, waren die Schlagzeilen voll mit seiner vermuteten
               Diagnose. Der Fahrer sei »wahrscheinlich schizophren22« (Zeit Online), es bestehe der »Verdacht auf23 paranoide Schizophrenie« (Tagesspiegel), hieß es.
            

            »In dem Maße gar24, in dem wir nicht wissen, wo der Wahnsinn beginnt, wissen wir mit beinahe unbestreitbarer
               Gewißheit, was der Wahnsinnige ist«, schrieb der Philosoph Michel Foucault bereits
               1961 in seinem berühmten Buch Wahnsinn und Gesellschaft. Und so erzeugten auch die Berichte über die tragische Fahrt auf dem Breitscheidplatz,
               bei der eine Frau ums Leben kam und mehr als dreißig Menschen verletzt wurden, wieder
               das Bild des gefährlichen Verrückten. Ich denke, es macht darum Sinn, die Diagnose bei Gewaltdelikten wegzulassen und
               sich stattdessen auf die verminderte Schuldfähigkeit25 im konkreten Moment der Tat zu konzentrieren.
            

            Wenn Journalist:innen keine Diagnose nennen, schreiben sie häufig, dass die Person in der Vergangenheit irgendwann in ihrem Leben einmal eine
               psychische Krise hatte, als würde sich dadurch alles erklären – oder als könnten sie dadurch markieren26, dass die Täter:innen »anders« sind. Dieser Prozess der sogenannten »Otherings«27 ist auch dann zu beobachten, wenn Journalist:innen den Migrationshintergrund im Zug
               von Gewalttaten benennen. Personen, die grausame Taten begehen, müssen anders sein
               als die »Mehrheitsgesellschaft«, wird so suggeriert. Dabei sind Verrückte nicht gefährlicher als der Rest der Gesellschaft und Gewalttaten werden auch von
               Menschen verübt, die schon seit Generationen in Deutschland leben. Weder der Migrationshintergrund
               noch die Tatsache, irgendwann im Leben einmal eine psychische Krise gehabt zu haben,
               sind hinreichende Erklärungen für eine schreckliche Tat. Dennoch scheinen sie den
               Wunsch nach einer Erklärung zu befriedigen. Was Verrückte anbelangt, spiegeln und manifestieren sich solche Vorurteile schon im Sprachgebrauch.
               Und auch das »Othering« ist hier zu erkennen. Wenn jemand über Menschen als »verrückt«
               oder »irre« spricht, schafft das eine Distanz, sind die anderen die Verrückten, die Irrationalen, die Bösen. Wer andere so nennt, zeichnet von sich selbst das Bild
               des »Normalen«.
            

         

         
            
               Psychisch kranke Einzeltäter
               

            

            Ich verwende das Wort Verrückte in diesem Buch als Selbstbezeichnung, für mich als Person, die in ihrem Leben verrückte Zustände erlebt hat, obwohl oder weil es als Fremdbezeichnung ein diskriminierender
               Begriff ist. Es handelt sich dabei um ein sogenanntes Reclaiming, das Diskriminierungserfahrungen
               sichtbar machen soll. Von Reclaiming spricht man28 dann, wenn eine marginalisierte Gruppe sich einen diskriminierenden Ausdruck aneignet,
               um sich damit zu verteidigen: Um die Absurdität des Wortes deutlich zu machen und die Diskriminierung zu kennzeichnen, die Verrückte als Gruppe erleben. Auch die Begriffe »schwul« oder das N-Wort auf Englisch werden
               wie der Begriff »verrückt« oder im Englischen »Mad«29 als Reclaiming verwendet, ebenso wie das Wort »Krüppel« als Selbstbezeichnung der
               »Krüppel-Bewegung«. Als Fremdbezeichnung sind diese Begriffe diskriminierend, während
               sie als Selbstbezeichnung Ausdrücke von Empowerment darstellen.
            

            Ich verwende den Begriff auch, weil einige Betroffene die Bezeichnung »psychisch Kranke«
               ablehnen, während andere darauf bestehen, sich selbst als »psychisch krank« zu verstehen,
               um das Leid in ihren Krisen zu betonen und wichtige Hilfsangebote zu bekommen. Dieses
               Spannungsfeld ist komplex und kompliziert und beide »Parteien« berufen sich darauf,
               mit der bzw. ohne die Bezeichnung »krank« Diskriminierung vorzubeugen. Und es gibt
               für beide Seiten gute Argumente.
            

            Einige sprechen als Selbstbezeichnung auch von »Psychiatrie-Erfahrene«. Im Englischen
               verbreitet ist die Bezeichnung »Psychiatric Survivor«, Psychiatrieüberlebende. Diese
               Begriffe erlauben es, unabhängig von der Diagnose die geteilte (bei dem englischen
               Begriff vor allem leidhafte) Psychiatrie-Erfahrung hervorzuheben.
            

            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
         




















































         
         
      
   


OEBPS/cover.jpg
NTER
VERRUCKTEN

-

_AGT MAN








