[image: Cover-Abbildung]

		 
		

				
			
		Christian Uhle

		 	
		

		
		
			
				Wozu das alles?
			

		
			
			Eine philosophische Reise zum Sinn des Lebens

			 
			 
			 
		
			 
			

			
		
			
			 
			 

			
			 
			 

			
			 
			
		

		
			 
			 
			
			
			 
			
				[image: Logo Fischer E-Books]
			

		
		
	 
		
		
			 
				Über dieses Buch 

		
		 

		 

		 
		
					Die meisten Menschen stehen im Laufe ihres Lebens vor Sinnfragen – bei Begegnungen mit dem Tod, dem Schicksal, in Krisenzeiten wie der Pandemie oder ganz handfest am Arbeitsplatz: Wozu das alles? Was ist wirklich wertvoll und wichtig im Leben? Während Sinnangebote an jeder Ecke aus dem Boden sprießen, wird es immer schwieriger, darin Orientierung zu finden und fundierte Antworten von Sinnmärchen zu unterscheiden.

					Christian Uhle zeigt, wie Philosophie uns als Kompass dienen kann. Auf ebenso kluge wie zugängliche Weise und mit vielen Beispielen entwickelt er neue Perspektiven auf die Sinnfrage. Dabei bringt er erstmals aktuelle Erkenntnisse aus Philosophie, Psychologie und Soziologie zusammen und zeigt: Sinn ist möglich – für jeden von uns!

				

			 

			 

			Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de

		 
	 
		
		
			
				Biografie
			

		
		 

		 

			 
			
					Christian Uhle, geboren 1988, ist Philosoph und lebt in Berlin. Die Frage nach dem Sinn treibt ihn seit Jahren um. Als Wissenschaftler hat er zu gesellschaftlichen Transformationen geforscht und seine Perspektiven in zahlreichen Vorträgen und Gastbeiträgen öffentlich gemacht. Er war philosophischer Berater der arte-Serie »Streetphilosophy«, ist Host mehrerer Veranstaltungsreihen und verkörpert eine engagierte, junge Philosophie.

				

		 
	
		
			
			 
			
				
					Impressum
				

			
			 
 
			 
 
			 
			
					Erschienen bei FISCHER E-Books

					 

					© 2022 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114, D-60596 Frankfurt am Main

					 

					Covergestaltung: Andreas Heilmann und Gundula Hissmann, Hamburg

					Coverabbildung: Inga Lankenau

					 

					Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

					Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

				

			ISBN 978-3-10-491568-5

			 

			Dieses E-Book ist urheberrechtlich geschützt.

			 

			Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.

		
	
		
			
			 
			
				
					Hinweise des Verlags
				

			
			 
 
			 
 
			
			Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

			 

			Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

			 
 
			 
 
			Dieses E-Book enthält möglicherweise Abbildungen. Der Verlag kann die korrekte Darstellung auf den unterschiedlichen E-Book-Readern nicht gewährleisten.

			 

			Wir empfehlen Ihnen, bei Bedarf das Format Ihres E-Book-Readers von Hoch- auf Querformat zu ändern. So werden insbesondere Abbildungen im Querformat optimal dargestellt.

			Anleitungen finden sich i.d.R. auf den Hilfeseiten der Anbieter.

			
	Inhalt
	Vorwort Wozu dieses Buch?	Die Philosophie ist gefragt
	Das Leben besser verstehen


	Prolog Im Zweifel
	Einleitung Ein Kompass für unsere Reise	Doch wie vorgehen?


	Warum bin ich hier?	Sinn als Zweck
	Die große Revolution
	Sinnloser Sinn und wertlose Zwecke	Endzwecke




	Wohin führt das alles?	Auf Tuchfühlung mit der Ewigkeit
	Alles muss enden
	Sinn durch Ewigkeit?
	Das Leben als Reise
	Facetten des Sinns	Sinn durch Hoffnung
	Handeln und hoffen


	Formen der Bewegung	Angeln nach der Zukunft
	Wachstum und Fortschritt
	Das Leben ist Bewegung
	Spiel des Lebens
	Verlerntes wiederfinden


	Tanz auf dem Drahtseil	Memento Mori
	Der große Sprung




	Was ist wirklich wichtig?	Ist Glück der Sinn des Lebens?	Die große Wahl
	Ist Sinn gut für uns?
	Die Freude, eine Ursache zu sein


	Schaff dir deinen eigenen Sinn?	Die Frage nach dem Sollen
	Lieben, was der Liebe wert ist


	Die Suche nach objektiven Werten	Umkämpfte Werte
	Schattenseiten des Sinns


	Agape	Fürsorge
	Eine verwandelte Welt
	Etwas Wertvolles bewegen
	Nur Menschen sind der Liebe wert
	Grenzen des Sinns


	Sinn der Arbeit	Es gibt tatsächlich sinnlose Jobs
	Kontexte strukturieren unsere Begegnungen
	Smith gegen Smith
	Wirtschaft als moralfreie Zone?
	Sinn als Unternehmensstrategie
	Arbeit neu denken
	Wert und Wertschätzung
	Mut zum Sinn


	Versöhnung mit dem Lauf der Dinge?	Leben ist mehr als Handeln
	Absurde Welt
	Auf der Suche nach Schicksal




	Wen interessiert’s?	Die Gleichgültigkeit unserer Welt	Sinn als Bedeutsamkeit


	Philia	Antwort und Dialog
	Freundschaft als wechselseitige Sinnbeziehung
	Dialog jenseits von Freundschaften
	Du oder Es?
	Tiere sind des Menschen Freund?
	Hass als Sinnbeziehung?
	Dialog in Gemeinschaft und Gesellschaft


	Weltbeziehungen	Welt berühren
	Welt beherrschen
	Zuhause zwischen Dingen?
	Wenn sich Töne zu Melodien fügen
	Segeln
	Reibung
	Stürme
	Lebendige Welt




	Wo bin ich zu Hause?	Die Getrenntheit von unserer Welt	Sinn durch Verbundenheit
	Die Suche nach dem verlorenen Sinn
	Eros
	Entgrenzung
	Einheit des Selbst
	Auf der Flucht


	Ich bin Leib	Der Ruf des Kuckucks
	Tarzans Schicksal
	Nicht jede Lösung ist eine Antwort
	Sinn und Sinnlichkeit


	Der Welt einen Sinn abgewinnen	Narrativer Sinn
	Die Macht des Positivismus


	Grenzen der Erkenntnis	Was ist wahr?
	Auf der Suche nach Einheit
	Grund zur Demut
	Mut zur Verzauberung
	Der poetische Blick


	Die Geschichte vom Ende der Geschichten	Das Informationszeitalter
	Im Schwebezustand




	Wer bin ich?	Die Geschichte meines Lebens
	Identität als Erzählung
	Handeln und Sein
	Wer erzählt mich?
	Es gibt kein Ich an sich
	Sinn durch Teilhabe
	Zwischen Individualismus und Kollektivismus
	Einbettung
	Biologie und Sozialität
	Die Suche nach Identität in der Spätmoderne	Schöne Alte Welt
	Der Weg in die Spätmoderne
	Neue Herausforderungen
	Im Labyrinth
	Die Quadratur des Kreises
	Paradoxe Botschaften
	Freiräume ausweiten
	Sei du selbst!




	Angekommen	Vier Erfahrungen, die uns zweifeln lassen	Zwecklosigkeit
	Vergänglichkeit
	Gleichgültigkeit
	Getrenntheit und Entfremdung


	Eine pluralistische Theorie
	Sinnvolle Visionen
	Pyramide der Verwirrung
	Vom Kosmos auf die Erde
	Sinn zur Sprache bringen
	Wenn das Ich sich öffnet
	Wahrheitsanspruch
	Eine neue Normalität


	Danksagung


					Vorwort Wozu dieses Buch?

				Was ist der Sinn des Lebens?
Diese Frage bewegt Menschen seit Jahrtausenden. Schon in den ältesten Schriften, die uns bekannt sind, suchen unsere Vorfahren nach Antwort. So erzählt das Gilgamesch-Epos von einem König, der zutiefst mit seiner Vergänglichkeit hadert und sich auf eine gefährliche Reise begibt, um seinem Schicksal zu entgehen. Vor viertausend Jahren wurde dieser mesopotamische Mythos in Stein gemeißelt; unzählige weitere Geschichten wurden seitdem verfasst, erst auf Tontafeln, dann auf Tierhäuten, schließlich auf Papier und Computern. Durch die Epochen und Kulturen hindurch erzählten sie von Konflikten, die einander bemerkenswert ähnelten und immer wieder die gleichen Grundfragen aufwarfen: Wozu sind wir auf der Welt? Was ist wirklich wertvoll und wichtig im Leben?
Mich selbst holten diese Fragen das erste Mal mit sechzehn ein. Ich war unglücklich verliebt, über Tage hinweg drang mein Kummer immer tiefer. Sämtliche Anstrengungen in der Schule, ja, überhaupt im Leben, erschienen mir plötzlich wertlos. Zurückgezogen in meinem Zimmer dachte ich nach. Doch meine Gedanken drehten sich nur träge im Kreis, ergaben kein richtiges Bild. Um diesem Karussell zu entkommen und mich zu ordnen, nahm ich schließlich zwei Blatt Papier und begann zu schreiben. Ich wollte dieses Gefühl, diese Frage ernst nehmen und nicht verdrängen: Was ist der Sinn des Lebens?
Die ersten Worte fügten sich nur zögerlich aneinander, flossen dann aber immer schneller und fast wie von selbst – wie eine Wahrheit, die ans Licht will. Überrascht schaute ich schließlich auf mein ebenso simples wie einleuchtendes Ergebnis: Einen äußeren, übergeordneten Sinn des Lebens wünschen sich Menschen eigentlich nur, damit das Leben für sie selbst Sinn ergibt. Auf den einen Sinn des Lebens kam es also nicht zwangsläufig an. Ich musste mich vielmehr fragen, welchen Sinn die Welt für mich haben konnte!
So schlagartig, wie es vermutlich nur auf der wilden Achterbahn der Pubertät möglich ist, war meine Krise gelöst. Erleichtert beendete ich den selbst auferlegten Zimmerarrest und verabredete mich noch am gleichen Tag mit einigen Freunden.
Meiner damaligen Schlussfolgerung stimme ich heute nicht mehr zu. Sie verwechselt das sinnvolle mit dem guten Leben, davon bin ich mittlerweile überzeugt. Auf diesen Unterschied werde ich noch ausführlich eingehen. Die Erfahrung war für mich allerdings prägend: Philosophie kann heilsam sein! Wenn man über große Fragen nachdenkt, verstärken sich bestehende Zweifel zwar anfangs oft, aber mit der Zeit sortieren sich die ersten Fäden, und der Nebel lichtet sich.
Die beiden Seiten, mit denen alles begonnen hatte, ließen mich auch nach meiner Schulzeit nicht los. Nach sieben Jahren schloss ich mein Philosophiestudium mit einer Arbeit über die Sinnfrage ab. Doch immer noch hatte ich nicht das Gefühl, zufriedenstellende Antworten gefunden zu haben. Also fing ich von vorn an – mit einem leeren Blatt Papier, mit einem letzten, kurzen Aufsatz über die Frage nach dem Sinn des Lebens.
Es war der Beginn einer langen, größtenteils beflügelnden, manchmal aber auch kräftezehrenden Reise. Aus zehn Seiten wurden fünfzig, aus fünfzig wurden hundert. Und erst als ich schon mittendrin war, wurde mir klar, dass sich mein Aufsatz zu einem Buchprojekt entwickelt hatte, das mich noch lange Zeit beschäftigen sollte.

					
						Die Philosophie ist gefragt

					
					In den letzten Jahrtausenden antworteten vor allem Religionen und Mythen auf die menschliche Sehnsucht nach einem sinnvollen Leben. Und natürlich glauben auch heute noch viele Menschen an eine kosmische Ordnung und können daraus Kraft und Orientierung schöpfen. Seit Beginn der sogenannten gesellschaftlichen Moderne im 18. Jahrhundert nimmt der Einfluss solcher Weltbilder jedoch stetig ab. Immer weniger Menschen können aus Religionen einen Sinn ziehen, der sie auch durch den weltlichen Alltag trägt. Teilweise stoßen esoterische Strömungen in dieses Sinnvakuum, doch sie wirken häufig beliebig und lassen sich nur schwer mit wissenschaftlichen Erkenntnissen in Einklang bringen.

					Daher wird die Frage drängender, wie ein Sinn des Lebens ohne ein religiöses oder esoterisches Fundament aussehen könnte. Das ist nicht nur eine philosophische Herausforderung. Viele Menschen ringen ganz konkret mit der Frage: Worum geht es eigentlich im Leben?

					Unser gegenwärtiger Liberalismus hilft hier nur teilweise weiter. Täglich werden wir mit der Grundbotschaft konfrontiert: Jeder ist seines eigenen Glücks Schmied, jede Person schafft ihren eigenen Sinn. Das hat etwas Befreiendes, doch gleichzeitig werden wir mit dieser Freiheit ziemlich allein gelassen. Und das kann belastend sein.

					Eigentlich wäre die Philosophie gefragt, uns bei der Orientierung in dieser Weite zumindest zu helfen. Doch an den Universitäten wird kaum über Sinn nachgedacht. Für Außenstehende mag das überraschend sein: Immerhin ist die Frage nach dem Sinn des Lebens ja die Klischee-Frage der Philosophie schlechthin. Aber vermutlich ist genau das der Punkt. Gerade weil die Frage so aufgeladen ist und obendrein noch ein religiöses Erbe hat, wird sie im akademischen Kontext meist vermieden. Während in den Seminarräumen intensiv über Freiheit, Wahrheit oder Gerechtigkeit diskutiert wird, werden Debatten über den Lebenssinn vorwiegend als unseriös wahrgenommen.

					Das ist bedauerlich. Schließlich kämpfen die meisten Menschen im Laufe ihres Lebens mit Sinnfragen – bei Begegnungen mit dem Tod, auf der Suche nach dem individuellen Schicksal oder ganz konkret am Arbeitsplatz. Laut repräsentativen Umfragen beschäftigen sich 69 Prozent aller Menschen in Deutschland regelmäßig mit Fragen nach dem Lebenssinn.[1] 17,8 Millionen halten diese Auseinandersetzung sogar für besonders wichtig.[2]

					Trotzdem schweigt die aktuelle Philosophie, zumindest weitestgehend. Dabei könnte sie gerade bei schwer greifbaren, schwammigen Fragen mehr Klarheit bringen. Dafür muss Philosophie allerdings lebensnah sein, und das ist an Universitäten nur selten der Fall. Hier ist mittlerweile ein sehr technischer Blick auf die Welt verbreitet, der als analytische Philosophie bezeichnet wird. Die Sinnfrage ist jedoch kein technisch-analytisches Problem, sondern ein existenzielles. Sie entsteht mitten im Leben, meist begleitet von emotionalen Zweifeln. Eine rein analytische Perspektive ist für dieses Thema nicht geeignet; ihre Herangehensweise passt schlichtweg nicht zum Problem. Wir brauchen andere Ansätze und eine Sprache, die Analytik mit emotionalen Zugängen verbindet – teils auch mit Poesie.

					Das ist nicht nur eine Frage der Verpackung. Denn Sprache ist nie neutral, immer enthält sie indirekte Deutungen unseres Lebens in der Welt. Eine eigene Philosophie zu schaffen bedeutet daher nicht nur, Argumente zusammenzusetzen wie die Bauteile einer Maschine, sondern auch, eine eigene Sprache zu entwickeln.

					Das ist mein Anliegen. Ich möchte eine inhaltlich überzeugende Theorie des sinnvollen Lebens entfalten, möchte dich mitnehmen auf eine philosophische Reise und auf diesem Weg eine Sprache für eine Philosophie finden, die ihren Platz mitten im persönlichen Leben einnehmen kann. Denn die verbreitete Unterscheidung zwischen professioneller Philosophie und Populärphilosophie ist meiner Ansicht nach wenig gewinnbringend. Eine tiefere Auseinandersetzung mit lebenspraktischen Fragen ist immer auch philosophisch. Und gute Philosophie ist immer auch lebensnah.

				
					
						Das Leben besser verstehen

					
					Insgesamt sechs Jahre habe ich an diesem Buch gearbeitet. Je länger ich über die Sinnfrage nachdachte, desto stärker wurde ihre Sogwirkung auf mich. Die Frage nach dem Sinn des Lebens ist ebenso schillernd wie grundlegend. Es gibt nur wenige Bereiche der Philosophie, die nicht in Zusammenhang mit ihr stehen.

					Gerade weil die Frage so weitreichend ist, werden wir in diesem Buch auch disziplinäre Grenzen überschreiten. Denn wenn es stimmt, dass Sinn ein menschliches Grundbedürfnis ist, stehen wir an der Schwelle zur Psychologie. Und wenn die Suche nach Sinn gerade in spätmodernen Gesellschaften besonders verbreitet ist, dann ist dies auch ein Thema der Soziologie.

					Die Sehnsucht nach Sinn prägt unser Leben in höherem Maße, als uns manchmal bewusst ist. Als ständiger Begleiter steht sie hinter vielen Anstrengungen, etwa wenn es darum geht, den eigenen Weg zu finden, sich zu verwirklichen, gesellschaftlich einzubringen, mit Rückschlägen oder der eigenen Vergänglichkeit umzugehen und gescheiterte Beziehungen zu verarbeiten. Indem wir die menschliche Suche nach Sinn in den Fokus nehmen und ihr auf den Grund gehen, können wir eine neue Perspektive auf unser Leben entwickeln. Und genau das macht nach meinem Verständnis eine gelungene philosophische Theorie aus: Sie eröffnet neue Blickwinkel auf die Welt und unsere Rolle in ihr.

					Insofern dient dieses Buch nicht direkt als Ratgeber. Natürlich ergeben sich an vielen Stellen auch Anknüpfungspunkte für die persönliche Lebensführung. Insgesamt ist das Ziel aber weniger, am Ende genau zu wissen, was zu tun ist, sondern vielmehr die eigenen Wünsche und inneren Konflikte, die Zweifel und Erfahrungen im Alltag besser zu verstehen – und sich dadurch leichter in der Welt orientieren zu können. So ging es mir beim Lesen längst nicht aller, aber immerhin einiger philosophischer Bücher. Mein Traum ist, dass auch mein Buch solche Erfahrungen ermöglicht.

					Dieses Buch ist kein persönlicher Bericht darüber, was mir selbst Sinn im Leben gibt. So einzigartig jeder einzelne Mensch ist – unsere individuellen Sinnsuchen haben mehr Gemeinsamkeiten, als der erste Blick vermuten lässt. Um genau diese Gemeinsamkeiten geht es mir. Denken wir an Gilgamesch, Konfuzius oder die antiken Griechen: Die Suche nach Sinn ist ein Grundmotiv der Menschheit. Natürlich kann diese Suche unterschiedliche Ausprägungen haben. In Situationen von Freiheit und Optionsvielfalt stellt sich die Sinnfrage anders, als wenn das eigene Überleben auf dem Spiel steht. Gerade diese Vielschichtigkeit zeichnet die Sinnfrage aus und macht sie so spannend.

					Obwohl es also um den Sinn des Lebens für alle Menschen gehen soll, ist es nicht mein Anspruch, allgemeingültige, objektiv wahre Aussagen zu treffen. Ich bin überzeugt: Keine philosophische Theorie kann das. Die Aufgabe der Philosophie sehe ich vielmehr darin, unser Leben in dieser Welt zu interpretieren, dadurch verständlich zu machen und Orientierung zu ermöglichen. Dazu möchte ich beitragen, indem ich eine Deutung der Sinnfrage anbiete, die sie als grundlegende menschliche Sehnsucht ernst nimmt.

					Zahlreiche Menschen haben mir auf meiner Reise geholfen. Vielen davon bin ich nie persönlich begegnet, die meisten sind schon längst verstorben; durch Bücher und Aufsätze konnte ich trotzdem von ihnen lernen. Andere sind enge Wegbegleiterinnen und -begleiter, mit denen ich lange, persönliche Gespräche führen durfte. Sie alle haben meine eigene Perspektive auf das Leben erweitert. Und nun ist meine Hoffnung, dass dich dieses Buch auf ähnliche Weise bereichern kann. 

				
					Prolog Im Zweifel

				Es gibt ein Gefühl.
Mal überfällt es uns schlagartig, von einer Sekunde auf die andere, mal kommt es ganz leise näher, legt langsam seine Tentakel um uns, Stück für Stück, bis wir kaum noch atmen können. Was ich meine, ist ein Gefühl von existenzieller Einsamkeit, die Welt erscheint plötzlich fremd. Nichts scheint mehr zu passen.

					Ich stelle mir vor, wie ich im Kino sitze, auf der Leinwand eine Komödie, doch das Lachen bleibt mir im Halse stecken. Da ist ein Gedanke: Unterhaltung ist nichts anderes als Ablenkung, Ablenkung von der Sinnlosigkeit. Wofür lohnt es sich zu leben? Wohl kaum, um ins Kino zu gehen. Ich versuche, Pläne zu schmieden, mir Aufgaben zu suchen, Ziele zu setzen und an ihrer Umsetzung zu arbeiten. Aber wozu? Was macht das schon für einen Unterschied?

				
Es ist ein paradoxes Nebeneinander: Oft scheint alles so klar. Wir sind beseelt vom Leben, und jeder Zweifel an dessen Sinn wäre geradezu absurd. Wir sind mittendrin, verwoben in den Konflikten und Schönheiten des Alltags, haben kleine oder große Ziele vor Augen, genießen den Austausch mit unseren Freundinnen und Freunden; wir leben in Selbstverständlichkeit. In diesen Phasen erfahren wir das Leben als zutiefst sinnvoll, auch wenn wir niemals in Worte fassen könnten, was der Sinn des Lebens eigentlich ist. Ludwig Wittgenstein (1889–1951) schloss daraus: »Die Lösung des Problems des Lebens merkt man am Verschwinden dieses Problems.«[1]
Vielleicht sind wir in genau diesen Momenten wahrhaftig weise, haben ganz intuitiv eine Antwort gefunden, die uns wie von allein in die richtige Richtung lenkt. Diese Momente legen nahe: Natürlich kann das Leben sinnvoll sein, ja, geradezu durchtränkt von Sinn!
Doch die anderen Momente gibt es auch, die Momente, in denen wir nicht weniger klar, nicht weniger intuitiv und deutlich erkennen: Letztlich ist alles sinnlos. Das Leben, nur ein kurzes Theater, ein unbeholfenes Stolpern in den sicheren Tod. Was soll das alles? Plötzlich breitet sich eine Leere aus. Und gerade weil der Sinn eben noch so natürlich und selbstverständlich da war, ist es nun schwierig, ihn wiederzufinden. Möglicherweise sind wir einfach nur durcheinander. Wir versuchen uns zusammenzureißen. Aber das ist gar nicht so leicht. Stimmt etwas nicht mit uns? Ein Zweifel drängt sich auf: Oder ist es diese Welt, mit der etwas nicht stimmt – in der etwas fehlt?
Solche Erfahrungen von Sinnlosigkeit und Absurdität können »einen beliebigen Menschen an einer beliebigen Straßenecke anspringen«, schrieb Albert Camus (1913–1960).[2] Und wahrscheinlich haben sie fast jeden Menschen einmal angesprungen, wenn auch sicherlich nicht auf die gleiche Weise. Ebenso wie verschiedene Personen auf ihre eigene Art lieben, kann das Gefühl von Sinnlosigkeit in ganz unterschiedlichen Gestalten auftreten. Natürlich, einige Menschen befanden sich noch nie in einer anhaltenden, kräftezehrenden Sinnkrise; doch meist kennen auch sie diese Augenblicke, in denen eine Ahnung von Sinnlosigkeit durch den Alltag bricht.

					Ich wache auf, frühstücke und lese wie jeden Morgen die Zeitung. Weit weg gibt es Kriege. Mir geht es so weit gut. Im Gegensatz zu vielen anderen Menschen habe ich einen Job, gute Freunde und weiß insgeheim, dass die meisten meiner Sorgen völlig unbegründet sind. Ich gehe ins Bad, putze die Zähne, sehe mich flüchtig im Spiegel; ein Bild von mir.

					Im leichten Nieselregen gehe ich durch die Straßen zur Bushaltestelle. Wie jeden Morgen warten dort schon andere und wischen beschäftigt auf ihren Smartphones herum. Ungeduldig schaue ich in die Richtung, aus der jetzt eigentlich der Bus kommen müsste, betrachte dann die anderen, die missmutig aufblicken. So oft standen wir schon hier, ein Tag wie jeder andere.

					Und dann, plötzlich, bin ich nicht mehr in dieser Situation, sondern irgendwie draußen. Mein Blick: ver-rückt. Die Bewegungen der anderen Wartenden wirken mechanisch, dieser Ort, den ich so gut kenne, hat jede Vertrautheit verloren. Als wären unsichtbare Fäden, die mich eben noch mit dieser Umgebung verbanden, plötzlich durchtrennt worden. Als wäre ich herausgerissen worden aus dieser Situation und nun in eine völlig identisch aussehende Kulisse versetzt. Gerade dieser Kontrast, dieser Verlust einer eben noch so deutlichen Verbindung macht die Fremdheit umso spürbarer. Diese Bushaltestelle ist mir auf einmal fremder, als es ein unbekannter Ort im Ausland je sein könnte. Menschen und Straßen wirken wie aus einem Traum. Paradoxerweise fühlt es sich gleichzeitig so an, als wäre ich gerade aus einem langen Traum erwacht. Denn obwohl jede Geste, jedes Wort, jedes Symbol plötzlich seine Selbstverständlichkeit verloren hat, ist mein Blick sehr viel klarer als sonst. Die Welt ist mir entglitten und wieder sie selbst geworden.[3] So wirkt es fast, als würde ich diese gewohnte Situation das erste Mal erfahren, wie sie wirklich ist: objektiv, nüchtern und kalt.

					Ich spüre meinen Mantel auf der Schulter, aber er wirkt wie eine Fälschung, ist nicht mehr mein Mantel. Unheimlich. Die Oberfläche meines Smartphones ist hart und undurchdringlich, fühlt sich nicht wie sonst an, irgendwie anders und verkehrt. Alles fühlt sich nun verkehrt an – jetzt hier zu sein, zur Arbeit zu fahren, ich zu sein. Als würde ich nur eine Rolle spielen, während ich hier herumstehe und warte. Was mache ich hier eigentlich? In diesem Moment sehe ich klar und eindeutig, dass dieses ganze Schauspiel sinnlos ist.

					Mit einem Schlag befällt mich eine dumpfe, unbestimmte Angst. Das ist der Preis. Ich habe in einen Raum geschaut, der nicht für mich bestimmt ist. Diesen Preis will ich nicht zahlen, zumindest nicht jetzt und nicht heute. Ich starre auf mein Smartphone, keine neue Nachricht. Plötzlich hält der Bus vor mir, schnell dränge ich hinein. Es ist kaum Platz, jemand rempelt mich an, ich schnauze ihn an, eine Spur zu scharf. Der Bus fährt los, endlich erscheint eine Kurznachricht auf meinem Handy, sofort antworte ich. Wohlig legt sich eine Decke um mich. Ich bin wieder normal, nicht mehr verrückt. Endlich.

					Doch ganz so schnell und einfach geht es nicht zurück in die vertraute Selbstverständlichkeit. Welcher Blick auf das Leben ist der richtige und wahre – diese Unsicherheit bleibt. War ich an der Haltestelle nur kurzzeitig verwirrt oder ist in Wahrheit mein sonstiges Leben eine einzige Verwirrung?

				
In alltäglichen Situationen wie dieser kann uns das Gefühl von Sinnlosigkeit durchzucken wie ein plötzlicher Schmerz im Nacken, ohne Vorwarnung und ohne erkennbaren Grund. Es kann eine kurze Verunsicherung auslösen oder eine existenzielle Depression. Es kann uns für Sekunden streifen wie eine Windböe oder ganze Lebensphasen in Nebel hüllen. Nicht immer überkommt es uns so willkürlich wie an der Bushaltestelle. Manchmal sind die Auslöser eindeutig, etwa wenn eine geliebte Person stirbt oder wir an den eigenen Tod denken. Viele Menschen machen ähnliche Erfahrungen auch am Arbeitsplatz, wenn ihr Leben wie in einem Karussell täglich an ihnen vorbeifliegt. Eine ewige Wiederkehr von etwas, das man ja eigentlich gar nicht tun möchte und dennoch tut, warum also eigentlich, bis zur Pensionierung. Dabei ist ausgerechnet die Rente oft keine Erlösung von Sinnfragen, wenn es scheint, als gäbe es keine andere Aufgabe mehr, als die Tage krampfhaft mit Freizeitaktivitäten vollzupacken.
Aber vielleicht basieren all diese kleinen und großen Krisen ja auf völlig falschen Perspektiven! Vielleicht erkennen Menschen in solchen Situationen keine tiefere Wahrheit, sondern sind emotional verunsichert. Vielleicht ist das Leben durch und durch sinnvoll, nur manchmal sehen wir das nicht und verlieren unser Gefühl für den Sinn.
Fakt ist, dass die meisten Menschen im Laufe ihres Lebens mit Empfindungen von Sinnlosigkeit umgehen müssen. Wie können wir solche Erfahrungen besser verstehen?
Ebenso wie die Liebe zu den eigenen Eltern ganz anders ist als die stürmische Verliebtheit am Anfang einer romantischen Beziehung, so hat auch das Gefühl der Sinnlosigkeit tausend Gesichter. Wie die Liebe lässt es sich nicht präzise beschreiben, sondern nur umkreisen. Gleichzeitig haben die unterschiedlichen Formen der Liebe einen gemeinsamen Kern – und so haben auch die Momente des Absurden, der existenziellen Entfremdung und Sinnkrise trotz aller Vielgestaltigkeit ihre Gemeinsamkeiten. Eine ist offensichtlich: In all diesen Momenten sehen wir uns mit einer grundlegenden Frage konfrontiert – der Frage nach dem Sinn des Lebens.

					Einleitung Ein Kompass für unsere Reise

				Es war mitten am helllichten Tag, als ein dürrer Mann das Dorf betrat. Woher kam er? Wahrscheinlich vom Berg, munkelte man. Ein Einsiedler, vielleicht ein Irrer. Vielleicht aber auch jemand, der weit herumgekommen war, jemand, der Neuigkeiten aus der Welt da draußen brachte. Allein schritt der Fremde durch die Straßen, über staubige Wege aus Geröll und befestigter Erde. Schließlich kam er zum Marktplatz, aufrecht stellte er sich in die Mitte, vor sich: eine Laterne. Und das zur hellsten Mittagszeit! Da lachten die Menschen. Die Sache war eindeutig, ein Irrer war das. Als der Mann schließlich zu sprechen begann, wurde das Urteil der Umherstehenden nur bestätigt. Hart und unnachgiebig wurde es, wie ein Klotz aus Beton. Denn es war wahnsinnig, unverständlich und unerhört, was er plötzlich schrie! Dort, mitten auf dem Platz, mit seiner unsinnigen Laterne in der Hand, rief er mit aller Gewalt: »Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet!«[1]
Diese Geschichte erzählt Friedrich Nietzsche (1844–1900) in seinem wohl berühmtesten Aphorismus. Er selbst wählte natürlich andere Worte. Deutlich wird in jedem Fall: Die Sinnfrage beschäftigt Menschen nicht nur im persönlichen Alltag, auch in der Philosophie wurde intensiv mit ihr gerungen – nicht immer  mit sonnigem Ergebnis. Insbesondere seit dem 19. Jahrhundert wurde die vermeintliche Sinnlosigkeit des menschlichen Daseins häufig beklagt.
Wie kaum ein Satz steht dabei der Ausruf »Gott ist todt!« für eine gewaltige Entwicklung. Religionen verloren zunehmend an Deutungsmacht über Wahrheit und Unwahrheit, Stück für Stück übernahmen die Naturwissenschaften das Feld. Das brachte sehr viel Gutes, doch der Fortschritt hatte auch seinen Preis. Durch die neuen Weltbilder wurde das menschliche Ego zutiefst »gekränkt«, wie Sigmund Freud (1856–1939) es formulierte. Erst verbannten Kopernikus (1473–1543) und Galilei (1564–1641) die Erde vom Mittelpunkt des Universums an einen unbedeutenden Nebenschauplatz, dann entriss Darwin (1809–1882) dem Menschen die Krone der Schöpfung und degradierte ihn zu einem evolutionären Zufallsprodukt. Weitere Kränkungen folgten, auch Freud trug mit seiner Entdeckung des Unbewussten dazu bei und brachte eine fundamentale Sicherheit ins Wanken: Das Ich war nicht mehr Herr im eigenen Haus.[2] Die folgenden gesellschaftlichen Umwälzungen sorgten für weitere Verunsicherungen. Starre und einengende Rollenbilder, die gleichzeitig Halt gegeben hatten, begannen zu bröckeln. Und Wahrheit erschien plötzlich relativ.
Vor diesem Hintergrund einstürzender Gewissheiten entwickelten vor allem Existentialistinnen und Existentialisten ihre teils düster klingenden Gedanken über den Lebenssinn. Die französische Schriftstellerin und Philosophin Simone de Beauvoir (1908–1986) beschrieb, wie insbesondere Frauen sich selbst fremd werden, wenn sie gesellschaftlich aus der Norm ausgeschlossen werden und stattdessen als das »andere« Geschlecht aufwachsen.[3] Für sie seien Sinnkrisen geradezu vorprogrammiert. Immerhin sah Beauvoir auf dieser Ebene einen möglichen Ausweg. Demgegenüber betonte Albert Camus, dass auf einer noch tieferen Ebene, jenseits gesellschaftlicher Machtverhältnisse, sämtliche Menschen mit dem gleichen Schicksal konfrontiert sind. Er nannte die Empfindung sinnsuchender Menschen das »Gefühl des Absurden«. Und dieses Gefühl erklärte er für absolut berechtigt, ja, zutreffend, denn es entspringe der Bereitschaft, das eigene Leben durch einen klaren, unverfälschten Blick zu sehen als das, was es ist: absurd.[4] Jean-Paul Sartre (1905–1980) äußerte sich ähnlich dazu: Er sprach von einem tiefen »Ekel« gegenüber allem – ein vages Grundgefühl, das ihm zufolge entsteht, wenn wir uns der Fremdheit und Sinnlosigkeit dieser Welt bewusst werden.[5]
Solch dunkle Beschreibungen sind im Grunde nicht verwunderlich: Der Homo sapiens als irgendein Tier auf irgendeinem Planeten, vergänglich und mangelhaft, weder in der Lage, einen Gott zu erkennen noch sich selbst – das ließ traditionelle Sinngebäude wanken. Und auch wenn der erstarkende Glaube an Fortschritt und wissenschaftliche Erkenntnis selbst wiederum religiöse Züge annahm, lag seine Kraft nicht gerade darin, einen persönlichen Lebenssinn zu stiften.
Religionen sind mächtige Sinnquellen. Nehmen wir das Christentum. Mit heute 2,3 Milliarden Anhängern ist es die verbreitetste Religion der Welt.[6] Wie im Judentum gilt der Mensch hier als Ebenbild Gottes. Natürlich sind nicht alle Gläubigen im Judentum und Christum davon überzeugt, aber zumindest gemäß der Lehre kommt den Menschen eine Herrscherrolle über den Rest der Schöpfung zu. So heißt es in der jüngeren der beiden Schöpfungsgeschichten aus der Thora und dementsprechend auch im Alten Testament: »Dann sprach Gott: Lasst uns Menschen machen als unser Abbild, uns ähnlich. Sie sollen herrschen über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels, über das Vieh, über die ganze Erde und über alle Kriechtiere auf dem Land.«[7]
Dieses Menschenbild prägte die jüdisch-christlichen Kulturkreise, in denen sich auch Kopernikus, Galilei, Darwin und Freud bewegten. So ist es kein Wunder, dass ihre Erkenntnisse regelrechte Erdbeben auslösten, wie sie in den Philosophien von Nietzsche, Camus und Sartre zu spüren sind – und die bis heute nachwirken. Die gesamte Bedeutung des Menschen wurde plötzlich in Frage gestellt.
In den abrahamitischen Religionen wacht ein Gott über jeden von uns. Menschen sind ihm nicht egal, sind sogar wichtig für das größte aller Wesen. Und das ist eine durchaus konkrete Beziehung, denn Gott kann sich zeigen und auf Hoffnungen, Sehnsüchte und Ängste reagieren.
Diese und andere Religionen antworten so umfassend auf die Sehnsucht nach Sinn, dass es zumindest auf den ersten Blick aussichtslos erscheint, ohne den Glauben an einen Gott, eine kosmische Ordnung, an ein Jenseits oder Nirvana auf einen tragfähigen Sinn im Leben zu hoffen. Denn was bleibt schon übrig, wenn wir nicht auf solchen Fundamenten bauen wollen oder bauen können?
Es gibt dann keinen tieferen Sinn, warum die Dinge sind, wie sie sind, ja, warum überhaupt etwas existiert und nicht einfach nichts. Alles ist bloß das Ergebnis von Naturgesetzen und Zufällen. Wir sind grundlos hier und kurze Zeit später schon vergessen. In der Welt sind keine Botschaften verborgen, alles steht nur für sich selbst. Der Mann mit der Laterne hallt in unseren Ohren: »Gibt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht wie durch ein unendliches Nichts?«[8]
Natürlich können wir uns selbst Ziele setzen und eigene Wertesysteme aufbauen. Doch aus einer kosmischen Perspektive ist es völlig bedeutungslos, ob wir das tun oder nicht. Selbst wenn wir die Welt retten würden wie James Bond, wäre es dem Universum egal. Oder umgekehrt: Auch wenn die ganze Menschheit untergehen würde, wenn die totale Katastrophe einträte, gäbe es niemanden da draußen, den das nur im Geringsten interessieren könnte. Wir schauen in den Sternenhimmel – kalte, gleichgültige Materie gähnt uns entgegen.
Wie könnte unser Dasein also sinnvoll sein? Darauf möchte ich Antworten finden.
 
Ein Buch über den Sinn des Lebens – das klingt nach einem gewaltigen Vorhaben. Zu groß scheint das Thema, zu diffus die Frage nach Sinn. Und was ließe sich überhaupt allgemein darüber sagen? Wenn es keinen vorgegebenen Sinn gibt, kann dann nicht jeder seinen eigenen Sinn schaffen?
Das ist nicht auszuschließen und könnte am Ende unserer Suche durchaus die Antwort sein. Aber auch eine solche Antwort wäre erklärungsbedürftig und würde die Frage aufwerfen, was genau es bedeutet, dem Leben einen eigenen Sinn zu geben. Möglich wäre auch, dass ein selbst geschaffener Sinn letztlich nur Selbstbetrug ist. Mag sein. Doch diese Behauptung würde wiederum eine Begründung erfordern. Denn können wir uns in dem Gefühl, ein sinnvolles Leben zu führen, wirklich täuschen?
Wir sollten offen an dieses Gewirr von Fragen herangehen. Offen dafür, einen Sinn zu finden. Offen auch dafür, einer möglichen Sinnlosigkeit ins Auge zu sehen. So wird das aufrichtige Nachdenken zum einzigen Maßstab, an dem sich die Reise der kommenden Seiten orientieren soll. Was auch immer das Ergebnis sein wird, die Hoffnung ist, bereits durch diesen Weg unser Leben etwas besser zu verstehen. Zu diesem Verstehen beizutragen, das ist eine Aufgabe der Philosophie.

					
						Doch wie vorgehen?

					
					Natürlich gibt es eine Vielzahl von kursierenden Antworten auf die Sinnfrage. Manche Menschen meinen, der Sinn des Lebens sei es, die Welt zu einem besseren Ort zu machen. Andere sagen, Sinn sei nur in der Liebe zu finden. Häufig hört man auch, der Sinn bestehe darin, glücklich und für das eigene Leben dankbar zu sein. Oder es sei unser Sinn, moralisch zu handeln, an den Herausforderungen des Lebens zu wachsen und die eigenen Talente zu entfalten.

					Vielleicht ist eine dieser Antworten die richtige. Vielleicht haben sie auch alle einen wahren Kern. Möglicherweise aber ist der Sinn des Lebens viel mysteriöser und komplexer, als es diese Aussagen nahelegen. Wie können wir feststellen, was stimmt?

					Nun, wir könnten auf unsere Erfahrungen zurückgreifen und überlegen, was uns ein Gefühl von Sinnhaftigkeit vermittelt. Vermutlich ist das bei jedem Menschen leicht unterschiedlich. Dies würde die These stützen, dass wir unseren eigenen, persönlichen Sinn des Lebens finden müssen und eine allgemeine Antwort unmöglich ist. Aber stimmt das?

					Die Komplexität der Frage macht es schwierig, einfach loszupreschen und zwischen verschiedenen Antworten abzuwägen. Uns fehlt ein verlässliches Kriterium, um tiefsinnig klingende Faselei von echter Weisheit zu unterscheiden. Sogar die Eckdaten des Sinns sind bisher unklar: Kann man ihn finden oder muss man ihn schaffen? Kann es nur einen geben oder mehrere? Haben alle Menschen den gleichen oder jeder einen anderen? Ist Sinn eine Tatsache oder ein Gefühl? Kommt Sinn von außen oder aus uns selbst heraus?

					Wenn man bei der Lösung nicht weiterkommt, ist es oft hilfreich, sich das Problem näher anzuschauen. Treten wir also einen Schritt zurück: Was bedeutet eigentlich die Frage nach dem Sinn des Lebens?

					Offensichtlich wäre es wenig vielversprechend, eine Antwort zu suchen, wenn wir die Frage nicht verstehen! Doch worauf sich die Sinnfrage bezieht, ist leider gar nicht so leicht festzustellen. Denn auch hier gibt es verschiedene Möglichkeiten. Eventuell fragen wir, ob unsere Lebensgeschichte eine verborgene Bedeutung hat. Oder wir fragen nach einer Mission, die es umzusetzen gilt; oder nach einer Eigenschaft, die unser Leben ganz automatisch hat, unabhängig von dem, was wir tun. Oder es geht eher darum, ob das, was uns geschieht, einen Sinn hat. Außerdem müssen wir klären: Fragen wir nach dem Sinn unseres individuellen Lebens oder nach dem Sinn der Menschheit? Oder meinen wir den Sinn allen Lebens und damit auch der Tiere und Pflanzen?

					Nicht nur gibt es eine Vielzahl von Antworten auf die Sinnfrage, auch die Frage selbst ist äußerst mehrdeutig. Das macht unser Vorhaben noch komplexer und verwirrender. Um welche Version der Sinnfrage geht es überhaupt?

					Erneut müssen wir zurücktreten, diesmal nicht nur hinter die verschiedenen Antworten auf die Sinnfrage, sondern sogar hinter die Frage selbst. Wir müssen überlegen, warum wir überhaupt nach dem Sinn des Lebens fragen.

					Laut Aristoteles (384–322 v.Chr.) ist das Staunen über die Welt und eine daraus resultierende Neugier der Antrieb aller Philosophie.[1] Trifft das auch auf die Sinnfrage zu? Natürlich könnten wir sie aus Neugier stellen, ganz nach dem Motto: Es wäre interessant, den Sinn des Lebens zu erfahren; und auch, warum sich Eis zu Kristallen formt, würde ich gern wissen.

					Im Regelfall ist der Motor unseres Fragens jedoch kein neugieriges Interesse. Vielmehr beginnen wir zu fragen, weil wir plötzlich zweifeln. Ähnlich wie René Descartes (1596–1650) von dem nagenden Zweifel angetrieben war, all sein Wissen könne wohlmöglich auf Täuschungen basieren,[2] entspringt auch die Sinnfrage einem tiefen Zweifel an unserem Leben in dieser Welt.

					 

					Es ist schwer zu sagen, was genau wir uns von einer Antwort versprechen. Insgesamt aber hoffen wir, dass sie geeignet ist, solche Zweifel zu beruhigen, uns wieder Boden unter den Füßen zu geben und uns mit der Welt zu versöhnen. Hinter der Sinnfrage stehen also existenzielle Zweifel und Hoffnungen. Ja, wir können sogar noch weitergehen und sagen: Die Frage nach dem Sinn des Lebens versucht, ein emotionales Bedürfnis in Worte zu fassen. Und gerade deshalb ist die Frage so diffus.

					Wenn wir also begreifen, aus welchen Zweifeln und Sehnsüchten heraus Menschen die Sinnfrage stellen, dann verstehen wir auch die Frage besser. Dann wissen wir, wonach wir überhaupt suchen.

					Hierfür müssen wir mutig sein. Die Sinnfrage stellt sich uns nur selten in zufriedenen Momenten, sondern vor allem wenn wir Sinn verloren haben oder anderweitig vermissen. Eine solche Sinnleere muss nicht unbedingt Selbstmordgedanken aufwerfen, sie kann auch als kurze Verunsicherung durch den Alltag blitzen. Aber gerade dann ist die Versuchung groß, sich schnell abzulenken und die Sinnfrage in den Hintergrund zu drängen. Die existenzielle Angst, das Leben könne keinen Sinn haben, ist also sowohl Ursprung unserer großen Frage als auch ein Grund, warum wir sie selten weiterverfolgen.

					Nun gilt es, nicht mehr auszuweichen, den Zweifel zum Kompass zu machen, uns von ihm leiten zu lassen, auf einem unbekannten Weg. Nur wenn wir uns dem Zweifel stellen, werden wir ihn auflösen können. Oder auch nicht – vielleicht gibt es keinen Sinn, keine Versöhnung. Aber dann können wir dieser Tatsache wenigstens ins Auge blicken und versuchen, damit bewusst umzugehen.

					Damit haben wir einen Ansatz für unsere Reise: Es ist die Methode des Zweifelns, um mit Descartes zu sprechen. Ausgangspunkt all unserer Überlegungen ist eine tiefe Skepsis: Ist das Leben womöglich sinnlos?

					Dieser Zweifel kann sich in Sinnkrisen verfestigen. Aber was lässt uns zweifeln? Was fehlt uns in solchen Momenten? Nur wenn wir dies verstehen, begreifen wir auch die Frage nach dem Sinn des Lebens – und können anschließend Antworten finden.

					In den folgenden Kapiteln werden daher vier zentrale Auslöser von Sinnkrisen im Mittelpunkt stehen: die Erfahrungen von Ziellosigkeit, von Vergänglichkeit, von Unwichtigkeit und das Gefühl einer Fremdheit gegenüber dieser Welt.

					Indem wir diese psychologischen Phänomene in eine philosophische Betrachtung überführen, können wir untersuchen, ob das Leben tatsächlich so sinnlos ist, wie es in Phasen des Zweifelns scheinen mag. Eine Verunsicherung und ein Sinnbedürfnis sind der Anlass für unsere Reise. Mit Hilfe der Philosophie werden wir diese Erfahrungen deuten und in Fragen übersetzen, die sich beantworten lassen.

					 

					Die Suche nach Sinn zieht sich durch unterschiedliche Bereiche unseres Lebens. Das macht das Thema so vielschichtig und spannend. Auf dem vor uns liegenden Weg werden wir uns mit Schöpfungsmythen beschäftigen und der Frage, warum wir hier sind. Wir werden das wissenschaftliche Weltbild auf den Prüfstand stellen und überlegen, welcher Sinn vor diesem Hintergrund überhaupt möglich ist. Wir werden darüber nachdenken, wofür es sich anzustrengen lohnt, was Sinn von Glück unterscheidet und Sinn von Moral. Es wird um den Tod gehen und um Möglichkeiten der Versöhnung; um die Fortschrittsgesellschaft, das ewige Höher, Schneller, Weiter; um Arbeitskontexte, das Hamsterrad-Gefühl, die Suche nach Selbstverwirklichung; außerdem um Liebe und Freundschaft, um den gelingenden Dialog, wenn sich zwei Menschen füreinander öffnen. Auch die Suche nach einem Schicksal kommt zur Sprache und die Sehnsucht nach Verbundenheit. Wir werden das zunehmende Gefühl von Einsamkeit unter die Lupe nehmen und die Möglichkeiten, durch unseren Körper, durch Sinnlichkeit einen Sinn zu erfahren. Wir werden überlegen, wie wir der Welt sprachlich einen Sinn abgewinnen können und was Wahrheit ist. Auch mit der Frage nach Identität werden wir uns beschäftigen, damit, wie wir einen Platz finden können, wenn feste Rollenbilder wegbrechen. Auf manchen Strecken dieser turbulenten Reise wird uns die Psychologie helfen, an anderen Stellen die Soziologie. Meist steht die philosophische Betrachtung im Vordergrund.

					Ausgangspunkt sind verschiedene Zweifel, Sehnsüchte und Fragen des Herzens. Wenn wir sie nun in Worte fassen, werden wir zwar Nuancen verlieren, aber wir können uns ihnen immerhin sprachlich annähern – und dadurch viel gewinnen. So ist es mit dem Sinn wie mit der Freiheit oder der Liebe: Am Ende kommt es darauf an, diese schwer zu beschreibenden Eigenschaften des Lebens praktisch zu verwirklichen, anstatt sie theoretisch zu zerdenken. Doch von Zeit zu Zeit kann es auch wertvoll sein, sich zurückzuziehen, zu philosophieren und über Dinge zu sprechen, von denen man auf Dauer nicht schweigen kann.[3]

				
					  Warum bin ich hier?

				
					Wozu das alles, denke ich und starre auf die geschlossene Tür. Immer noch bin ich atemlos. Meine Hand umklammert das kalte Metall der Klinke. Ich habe mich beeilt, der elende Berufsverkehr, dann kam der Fahrstuhl nicht, ich musste die Treppen nehmen. Nun, endlich, stehe ich vor dem Besprechungszimmer, sechs Minuten verspätet, das ist noch verkraftbar. Ich stehe da, möchte meinen Atem beruhigen, will beeilt, aber nicht gehetzt wirken, wenn ich gleich die anderen begrüße. Langsam und kontrolliert atme ich aus; die ausströmende Luft hinterlässt eine Leere in meiner Lunge, hinterlässt eine Leere in mir drin. Wozu das alles?

					 

					Wozu dieser rastlose, vergeudete Morgen? Wozu diese Panik, zu spät zu kommen? Wozu diese ergebnislosen Besprechungen, die Wichtigtuerei, all der Stress? Das kann nicht alles sein, denke ich. Da muss es doch um mehr gehen.

				
In Momenten der Sinnkrise werden solche Zweifel existenziell. Die kleinen Sinnlosigkeiten des Alltags türmen sich auf zu einem Berg aus Bedeutungslosigkeit.
Aber woran leiden wir genau? Was ist das für eine vermeintliche Sinnlosigkeit, die hier problematisch wird? Und weshalb fällt es überhaupt so schwer, den eigenen Sinn zu erkennen?
Bei all den Dingen um uns herum ist das schließlich kein Problem. Der Mantel, den wir tragen, hat den Sinn, uns zu wärmen. Ampeln haben den Sinn, Verkehr zu regeln. Menschen spannen ihre Regenschirme auf. Der Sinn dieser Schirme ist es offensichtlich, sie trocken zu halten. Mülleimer, Straßenschilder, Asphalt, Schuhe, Gebäude, Türen, Bäckereien, Autos … Alles scheint für irgendetwas gut zu sein, alles hat seinen Zweck, seinen Platz im Gesamtsystem und daher auch seine Daseinsberechtigung. Warum steht hier diese Ampel? Warum sie nicht einfach abreißen? Auf diese Fragen gibt es klare Antworten. Doch was ist unser Sinn?

					
						Sinn als Zweck

					
					In Momenten des Zweifelns schwingt der Wunsch mit, nicht grundlos auf dieser Welt zu sein, für irgendetwas gut zu sein und deshalb auch Gründe zu haben, durchs Leben zu gehen. Die klassischste aller Varianten der Sinnfrage zeichnet sich ab: Wir sind in diese Welt hineingeboren, aber wozu? Warum sind wir hier?

					Schauen wir uns diese Frage genauer an. Hier wird nach einem Grund gefragt, aber nicht nach irgendeinem, sondern ganz konkret: nach einem Zweck unserer Existenz. Und das scheint durchaus logisch, wenn es um das Thema Sinn geht. In sehr vielen Fällen ist der »Sinn« einer Sache ja sein Zweck. Fragt uns zum Beispiel jemand, was der Sinn eines Regenschirmes ist, dann werden wir antworten, sein Sinn sei es, Menschen vor Regen zu schützen. Das Wort »Sinn« lässt sich hier verlustfrei gegen das Wort »Zweck« austauschen, ja, wir meinen den Zweck des Regenschirms, wenn wir nach dessen Sinn fragen. Das gilt auch in vielen anderen Kontexten. »Was ist der Sinn dieser Besprechung?«, genauso gut könnte man fragen: »Was ist der Zweck dieser Besprechung?«. Sinn und Zweck – das sind in diesem Fall Synonyme.

					Nach dem Zweck des menschlichen Lebens zu fragen hat eine lange Tradition in der Philosophiegeschichte. Vor mehr als zweitausend Jahren überlegte schon Aristoteles, was der télos des Lebens sei.[1] Der Begriff télos lässt sich ungefähr mit Zweck oder Ziel übersetzen. Diesen Sinn, der als Zweck verstanden werden kann, bezeichne ich fortan als zweckhaften Sinn.

					Also, was ist der Zweck unseres Daseins?

					Sogar Aristoteles hielt das für eine komplizierte Frage und näherte sich ihr daher über einen Vergleich. Weil es zu seiner Zeit keine Regenschirme gab, nahm er ein Messer unter die philosophische Lupe. Dessen Zweck ist es offensichtlich zu schneiden. Aber woher wissen wir das?

					Aristoteles ging die Sache etwas verkopft an. Ihm zufolge erkennen wir den Sinn eines Messers, wenn wir darüber nachdenken, was sein Wesen ausmacht, und das eben ist: die Fähigkeit zu schneiden. Natürlich gibt es stumpfe Messer. Aber ein Gegenstand, der überhaupt nicht schneiden kann, ist allenfalls ein Pseudo-Messer.

					Nun sind Messer, genau wie Regenschirme, menschliche Erfindungen. Stellen wir uns daher vor, wie in einer kleinen Hütte am Rande Athens ein Schmied steht, vor sich ein Amboss, darauf eine glühende Klinge. Von seinem Gesicht rinnen Schweißperlen, die mit einem leisen Zischen verdampfen, wenn sie auf das heiße Metall fallen. Er schmiedet ein Messer, schmiedet dessen télos. Wie schafft er das?

					Offensichtlich hat er bereits eine Vorstellung von dem Messer. Er will einen Gegenstand herstellen, der möglichst gut schneiden kann. Und dieses Ziel leitet seinen Arbeitsprozess. Das heißt, noch bevor das Messer in die Welt kommt, existiert dessen Zweck bereits im Kopf des Schmiedes. Hier gilt also: erst der Zweck, dann das Messer.

					Aber gilt das Gleiche auch für uns? Können wir Menschen überhaupt mit Regenschirmen oder Messern vergleichen?

					Nein, meinte Jean-Paul Sartre und übte, ohne Aristoteles beim Namen zu nennen, in seinem berühmten Vortrag Der Existentialismus ist ein Humanismus grundlegende Kritik an dessen Lehre: »Betrachten wir einen hergestellten Gegenstand, zum Beispiel ein Buch oder ein Papiermesser, so wurde dieser Gegenstand von einem Handwerker angefertigt, der sich von einem Begriff hat anregen lassen […] Wir sagen also, dass in Bezug auf das Papiermesser die Essenz – das heißt die Summe der Rezepte und der Eigenschaften, die erlauben, es anzufertigen – der Existenz vorausgeht.«[2]

					Wenn wir, wie Aristoteles, Menschen mit Messern vergleichen und auf ähnliche Weise nach deren Sinn fragen, dann nehmen wir indirekt an, dass Menschen zu einem bestimmten Zweck erschaffen wurden, den es nun herauszufinden gilt. Diese Perspektive setzt einen Schöpfergott voraus, der, so Sartre, in unserer Vorstellung »einem höherstehenden Handwerker angeglichen« wird.[3] In diesem Fall betrachten wir Menschen implizit, als wären sie von irgendjemandem gezielt hergestellt worden.

					Sartres Überlegungen sind einleuchtend. Zwecke gibt es nur dort, wo es Absichten gibt. Und dafür muss es jemanden geben, der überhaupt etwas beabsichtigen kann. Der Schmied hat die Absicht, einen Gegenstand herzustellen, der schneiden kann. Analog dazu ist es in den meisten Religionen ein Gott, der unsere Spezies zu einem bestimmten Zweck in die Welt gebracht hat. Wo jedoch niemand ist, der etwas beabsichtigen und bezwecken kann, da gibt es auch keine Zwecke.

					Gott ist also eine notwendige Bedingung für einen solchen zweckhaften Sinn. Eine hinreichende Garantie wäre er streng genommen allerdings nicht. Denn es wäre ja denkbar, dass Gott uns völlig grundlos erschaffen hat, einfach so, ohne télos. Das erscheint den meisten Gläubigen allerdings sehr unwahrscheinlich. Ebenso wie Menschen fast nie zweckfrei handeln, muss doch auch Gott irgendetwas im Sinn gehabt haben, als er uns erschuf. Und was auch immer er »im Sinne« hatte, formuliert der Philosoph Günther Anders (1902–1992), das wäre dann unser Sinn.[4]

					Doch was, wenn da niemand war, der irgendetwas im Sinn hatte? Dann steht keine Absicht hinter unserem Dasein und kein verborgener Zweck. Insofern ist die Existenz Gottes eine Voraussetzung dafür, dass sich die große Frage beantworten lässt: Wozu sind wir hier?

					 

					Deshalb war die Evolutionstheorie geistesgeschichtlich auch so erschütternd. Sie bot einen radikalen Gegenentwurf zu bisherigen Erklärungsmodellen. Bis dahin führte die Frage, warum Menschen auf dieser Erde existieren, direkt zum Glauben an göttliche Schöpfer oder andere kosmische Kräfte. Solche Gedanken drängten sich förmlich auf. Irgendwoher musste der Homo sapiens schließlich kommen! Wahrscheinlich wurde er von einem höheren Wesen geschaffen – und das wird sich etwas dabei gedacht haben. Die Tatsache, dass wir überhaupt existieren, deutete also bereits darauf hin, dass unsere Existenz auch irgendeinen Grund, irgendeinen Sinn hatte.

					Bis Darwin die Bühne betrat. Quasi über Nacht präsentierte er eine alternative Antwort auf die uralte Frage, warum wir hier sind. Und diese Antwort kam ganz ohne irgendein télos aus. Auf sehr überzeugende Weise erklärte sie die Entstehung des Homo sapiens als eine Kette von Ursachen und Wirkungen. Das war weit mehr als nur eine »Kränkung« des Egos, die Freud diagnostiziert hatte. Das Unvorstellbare wurde plötzlich sehr wohl vorstellbar: dass es überhaupt keinen Sinn gibt, weshalb die Menschheit zu existieren begann.

				
					
						Die große Revolution

					
					Warum gibt es Menschen? Darwin hatte darauf eine komplett andere Antwort als bisherige Entstehungsgeschichten. Denn er lieferte eine Erklärung unserer Existenz, keine Begründung.[1] Was ist der Unterschied?

					Stell dir vor, du gehst abends durch die Stadt. Noch bevor du um eine Straßenecke biegst, hörst du lautes Gejubel. Betrunkene Menschen scheinen irgendeinen Schabernack zu treiben. Zögernd biegst du um die Ecke – und siehst überall Scherben auf dem Asphalt.

					»Warum liegen hier überall Scherben?«, fragst du.

					»Weil wir Geschirr auf den Boden geworfen haben«, antwortet eine Person.

					Das ist eine Erklärung. Hier wird eine wirkende Ursache genannt, die zu einem bestimmten Ergebnis geführt hat.[2] Menschen haben Geschirr gegen eine harte Oberfläche geschmettert, so dass es beim Aufprall zerbrach. Ein physikalischer Vorgang.

					»Aber warum habt ihr Geschirr auf den Boden geworfen?«

					»Weil Polterabend ist und wir dem Brautpaar auf diese Weise Glück wünschen.«

					Das wiederum ist eine Begründung. Hier wird ein Zweck genannt, eine Absicht.

					Verwirrend ist nun, dass sowohl Erklärungen wie auch Begründungen auf Warum-Fragen antworten. Grammatikalisch haben sie oft die gleiche Struktur, aber inhaltlich sind sie komplett verschieden. »Warum gewittert es?« Das können wir erklären, indem wir auf Ursachen verweisen, etwa auf den Luftdruck oder elektrische Spannungen. »Warum putzt du dir die Zähne?« Das wiederum können wir begründen, indem wir auf Zwecke verweisen, in diesem Fall: um unsere Zähne gesund zu halten. Hier lässt sich das »Warum?« auch als ein »Wozu?« verstehen. Schließlich könnte man genauso gut fragen: »Wozu putzt du deine Zähne?«. Bei Erklärungen hingegen lassen sich diese Wörter nicht austauschen. Auch hieran sehen wir, dass ein »Warum?« zwei ganz verschiedene Bedeutungen haben kann.

					Und an diesem kleinen Unterschied wird deutlich, weshalb Naturwissenschaften keine Sinnfragen beantworten können. Denn sie können nur sagen, warum dieses und jenes passiert – aber nicht wozu. Wissenschaften erklären, weshalb die Welt ist, wie sie ist – sie begründen es nicht. Solche Erklärungen sind zwar äußerst weitreichend; wenn wir aber nach dem Warum unserer Existenz fragen, wollen wir keine Geschichte über den Urknall, die Evolution oder befruchtete Eizellen hören. Eine solche Antwort ist sachlich nicht falsch, sie geht aber an der Frage vorbei, die eine Begründung verlangt, einen Zweck unseres Daseins.

					 

					Seit Charles Darwin wird die Entstehung der Menschheit erklärt wie eine Reihe umfallender Dominosteine. Manche Gläubigen versuchen, diese Domino-Perspektive in Einklang mit religiösen Annahmen zu bringen. Als unbewegtem Beweger kommt Gott dann die Rolle zu, den ersten Stein angestoßen zu haben. Das Evolutionsmodell kommt jedoch auch wunderbar ohne solche Annahmen aus. Oder es wird behauptet, dass der Evolutionsprozess durch eine göttliche Hand geleitet wurde und der Homo sapiens von Anfang an Teil dieses Plans war. Diese Theorie wiederum funktioniert nur, wenn beide Weltbilder gehörig verbogen werden, um halbwegs zueinanderzupassen.

					Denn eine Kernaussage der Wissenschaft lautet: Die Dominosteine hätten ganz anders fallen können. Sowohl die Existenz jeder einzelnen Person wie auch der Menschheit insgesamt basieren wesentlich auf Zufall. Wären wir zwei Tage später gezeugt worden, dann hätte ein anderes Spermium das Rennen gemacht und uns gäbe es nicht, stattdessen aber eine andere Person, die von unseren Eltern mit gleicher Liebe aufgezogen worden wäre. Zufällig waren auch die Mutationen, die unsere Spezies überhaupt erst hervorgebracht haben. Und einem glücklichen Zufall haben wir es zu verdanken, dass die Menschheit nicht durch einen gigantischen Asteroiden ausgelöscht wurde, wie damals die Dinosaurier.

					So gesehen ist das Universum eine Mischung aus Würfelspiel und Dominoketten, aus Zufall und Mechanik. Beide Elemente lassen keinen Platz für irgendwelche Zwecke.

					Möglicherweise widerspricht diese Sichtweise unserer Intuition. Schließlich scheint in der Natur alles für irgendetwas gut zu sein. Unsere Beine und Füße ermöglichen uns eine selbständige Fortbewegung, Muttermilch ernährt Babys. Mit unseren Händen können wir Dinge greifen und verändern. Bienen bestäuben Blüten, sorgen ungewollt für den Fortbestand der Blumen und sichern dadurch wiederum das Überleben der eigenen Art. Jedes einzelne Element des natürlichen Kreislaufs scheint eine Funktion zu haben. Nur die Menschheit scheint insgesamt eher schädlich als nützlich zu sein.

					Doch nur weil wir in der Natur überall Strukturen und Muster finden, können wir nicht auf einen dahinterliegenden Sinn schließen. Auch diese Zusammenhänge lassen sich wissenschaftlich erklären. Denn unsere Hände sind nicht entstanden, um einen bestimmten Zweck zu erfüllen. Sapiens mit besser ausgebildeten Händen hatten einfach höhere Überlebenschancen und konnten ihre Gene daher häufiger weitergeben. Besser ausgebildet heißt hier so viel wie: hilfreich für das Überleben in einer bestimmten Umgebung.[3]

					Entsprechend können wir auch die Funktionen von Augen, Ohren und Hornhaut erklären oder die Bestäubung von Blüten durch Bienen. All diese Elemente haben zwar eine Funktion innerhalb ihres Systems – jedoch keine bezweckte Funktion, sondern eine zufällig entstandene Funktion, die zufälligerweise einen evolutionären Vorteil darstellte und deshalb fortbestand.

					Sogar all das können wir also erklären. Und eben diese enorme Reichweite wissenschaftlicher Erklärungen in Verbindung mit ihrer Kraft, Vorhersagen zu machen und neue Technologien zu entwickeln, waren maßgeblich für ihren Siegeszug.

					 

					Der genannte Wechsel von Begründungen zu Erklärungen hatte bereits vor Darwin begonnen. Besonders ausschlaggebend waren die Forschungen von Galileo Galilei. Zu Beginn des 17. Jahrhunderts entwickelte er seine Methoden, mit denen er Beobachtungen von Naturphänomen mit gezielten Experimenten, Messungen und Berechnungen kombinierte. Es war die Geburtsstunde der modernen Naturwissenschaften. Die empirische Forschung wurde als überlegener Weg zu neuen Erkenntnissen gesehen; philosophisch oder theologisch begründete Aussagen über die Natur verloren an Bedeutung.

					Dieser Wechsel war eng verbunden mit der Entstehung eines neuen Weltbildes, wie wir es am Beispiel der Evolutionstheorie konkret gesehen haben. Das Universum wurde nicht mehr als ein System von Zwecken und verborgenen Absichten verstanden, sondern als etwas, das auf rein kausal-mechanistischem Wege seine zufällige Gestalt gefunden hatte.[4]

					»Um eine Sonnenfinsternis vorherzusagen, ist es erforderlich, ihre Ursachen, nicht ihren Zweck zu kennen. Folglich widmete sich die Wissenschaft ab dem 17. Jahrhundert ausschließlich der Untersuchung von Ursachen […] Dieser stille und fast unbemerkte Wandel war die größte Revolution in der Geschichte der Menschheit und stellt jede der politischen Revolutionen, die die Welt in Atem hielten, bei weitem in den Schatten«, beschreibt der Philosoph Walter Terence Stace (1886–1967) diese Entwicklung. Und weiter: »Auf diese Weise ist in den letzten dreihundert Jahren […] ein neues Weltbild entstanden. Ihm zufolge leben wir in einer Welt ohne Zweck, ohne Sinn und ohne Bedeutung. Die Natur ist nichts anderes als bewegte Materie. Die Bewegungen der Körper unterliegen keinem Zweck, sondern blinden Naturkräften und -gesetzen.«[5]

					Der Physiknobelpreisträger Steven Weinberg brachte diese Perspektive mit einem oft zitierten Satz auf den Punkt: »Desto besser wir das Universum zu verstehen scheinen, desto sinnloser erscheint es auch«.[6] Gemeint ist damit vor allem, dass immer mehr Phänomene rein physikalisch erklärt werden können. Verborgene Zwecke haben ausgedient. Vielen Menschen erscheint das heute völlig normal. Das Universum »ist schlicht und einfach ein physikalisches System, wo soll da der Sinn liegen?«, fasst die Astronomin Margaret Geller nüchtern zusammen.[7]

					So eine Aussage wäre vor Galilei völlig undenkbar gewesen. Wenn der ganze Kosmos, die ganze Natur, jedes Blatt und jede Laus von Gott kommen, dann hat auch alles etwas zu bedeuten, deutet auf ihn hin, ist Ausdruck seines Willens. Es ist gewollt. Heute sehen wir aber, dass sogar hochkomplexe und atemberaubend schöne Formen in der Natur kausalistisch erklärt werden können – zum Beispiel Eiskristalle.

					So veränderte sich der Blick auf die Welt, in der wir leben. Und das hatte natürlich auch massive Auswirkungen darauf, wie viele Menschen ihr Leben bis heute verstehen und gestalten. Schließlich ist es keine wertneutrale Deutung, alles als Ausdruck eines göttlichen Willens zu beschreiben. Ein solches Weltbild gibt Orientierung. Das, was natürlicherweise existiert, ist immer auch gut, hat irgendeinen Sinn. Auch die Existenz der Menschen ist aus dieser Perspektive gut und richtig. Und ihr Leben führen sie in einer Welt, die bereits verborgene Hinweise darauf enthält, wie mit ihr umzugehen ist.

					Damit war nun Schluss. Und auf eine subtile Weise prägt dieser geistesgeschichtliche Paradigmenwechsel vermutlich auch noch heutige Sinnkrisen. Ausgehend vom europäischen Raum entfaltete er einen gewaltigen Einfluss auf beinahe alle Kulturkreise. Die Welt, in der Menschen nach Sinn suchten, wurde eine andere.

					Diese Welt ist nun eine zwecklose Welt. Der Homo sapiens ist eine völlig zwecklose Spezies; er ist einfach da, grundlos, niemand hat sich dabei etwas gedacht, es gibt keine höhere Aufgabe der Gattung oder des Einzelnen. Nichts wurde zu einem bestimmten Zweck erschaffen oder bleibt zu einem bestimmten Zweck von der Vernichtung verschont. Wozu bin ich hier? Wozu gibt es Menschen und Pflanzen? Wozu gibt es überhaupt dieses ganze Universum mit all seinen Sternen und Planeten? Folgen wir dem wissenschaftlichen Weltbild – und dafür gibt es gute Gründe –, dann gibt es darauf keine Antworten. Da ist kein tieferer Zweck, weshalb die Welt ist, wie sie ist. Sie hätte genauso gut anders sein können. Wenn wir diese Perspektive einnehmen, verdichten sich die lebenspraktischen Zweifel auch philosophisch: Ist das Leben wohlmöglich sinnlos?

				
					
						Sinnloser Sinn und wertlose Zwecke

					
					Um die Sinnfrage zu beantworten, müssen wir sie zuerst besser verstehen. Schicht für Schicht wollen wir sie entblättern und freilegen. Vollständig haben wir sie noch nicht erfasst, aber erste Erkenntnisse können wir festhalten.

					Die Frage nach dem Sinn des Lebens kann verstanden werden als die Frage nach einem Zweck, welcher unserer Existenz vorausgeht. Doch den könnte es nur geben, wenn uns ein göttliches Wesen mit einer bestimmten Absicht erschaffen hätte. Erklären wir die Welt hingegen wissenschaftlich, müssen wir sie als zwecklos und in dieser Hinsicht als sinnlos begreifen.

					Das mag ein Nährboden sein, auf dem Sinnkrisen in der gesellschaftlichen Moderne besonders gut gedeihen. Aber haben wir damit den Kern der Sinnfrage erfasst, ist dies wirklich das Problem?

					Kehren wir noch einmal zum Zweifel zurück: In Momenten der Sinnkrise fühlen wir uns wertlos und überflüssig. Ein höherer Sinn, ein Grund, weshalb wir auf der Erde sind, könnte diese Gefühle möglicherweise auflösen. Dann gäbe es einen verborgenen Zweck, dem unser Leben insgeheim dient – oder dienen sollte. Doch »Gott ist todt!«, das bedeutet auch: Wir können keinen »höherstehenden Handwerker« erkennen, der irgendetwas im Sinn hatte, als er uns erschuf. Dieser Gedanke kann schmerzen. Aber warum eigentlich? Was ist daran so tragisch?

					Man könnte an dieser Stelle ja einwerfen, ein festgelegter Zweck unserer Existenz würde vor allem Unfreiheit bedeuten. Denn würde er uns nicht auf eine bestimmte Lebensweise verpflichten? »Wie gut, dass es keinen solchen Sinn gibt!«, könnte man deshalb ausrufen, anstatt sein Fehlen zu betrauern. Und würde uns ein solcher Sinn nicht zu einem bloßen Mittel herabwürdigen? Schließlich würden wir dann nur existieren, um irgendeine Funktion zu erfüllen, wie ein Ding, wie ein Messer, das keinen Wert an sich hat, sondern nur einen abgeleiteten Wert, weil es für irgendetwas nützlich ist. Ja, kommen darin nicht sogar oberflächliche, geradezu kapitalistische Vorstellungen zum Ausdruck, nämlich, dass wertlos ist, wer keinen Zweck erfüllt?

					Das ist ein durchaus gewichtiger Punkt. Wenn wir, wie Aristoteles, über den Sinn des Lebens nachdenken wie über den Sinn von Messern, dann betrachten wir Menschen als Objekte, meist als Objekte einer göttlichen Schöpfung. In dieser Geschichte ist der Mensch reichlich passiv; er wurde zu irgendeinem Zweck erschaffen und darin besteht nun sein Lebenssinn. Diese Vorstellung blendet einen entscheidenden Punkt aus: Menschen sind Subjekte, sie selbst sind schöpfende und gebärende Wesen – sie sind Wesen, die einen Anfang machen können, um mit Hannah Arendt zu sprechen.[1]

					Aristoteles fragte nach dem Sinn von Menschen wie nach dem Sinn von Etwas. Wir aber sind Jemand! Daher noch einmal: Was wäre eigentlich so schlimm daran, wenn es keinen Zweck und Grund gäbe, weshalb Menschen auf dieser Erde sind?

					Wenn wir uns überlegen, in welchen Situationen die Frage nach dem zweckhaften Sinn auftaucht – und zwar als eine existenziell wichtige Frage –, dann sind dies Momente, in denen uns all unser Tun sinnlos vorkommt. Als wäre letztlich alles vergeblich, nichts wirklich wichtig. Wir sind zwar Wesen, die einen Anfang machen können. Aber welcher Anfang lohnt schon?

					 

					Und so ist dies die zentrale Sehnsucht hinter der Frage nach einem zweckhaften Sinn: Wir wünschen uns eine Aufgabe, für die es sich einzusetzen, zu leben und im Zweifel auch zu leiden oder sogar zu sterben lohnt. Wir fragen nicht aus bloßem Wissensdurst nach einem Zweck unserer Existenz, sondern aus praktischen Gründen: um unser Leben daran auszurichten. Der Sinn des Lebens soll uns einen Kompass an die Hand geben.

					Wer nach Sinn sucht, möchte nicht bloß die Welt etwas besser verstehen, sondern auch wissen: »Was ist der Sinn, von dem ich mich leiten lassen sollte? Wie soll ich leben?« Es ist die Sehnsucht, im täglichen Handeln einen tieferen Zweck, eine Bestimmung, zu erkennen und umzusetzen.

					In den meisten Religionen werden solche Fragen beantwortet. Die Begründung menschlichen Daseins wird unmittelbar an konkrete Aufgaben gekoppelt. Zu den ältesten bekannten Schöpfungsmythen gehört das etwa 1800 v.Chr. entstandene Atrahasis-Epos. Diese sumerische Geschichte berichtet von einem folgenschweren Streit: Vor langer Zeit lebte eine Vielzahl von Göttern. Doch das göttliche Dasein war nicht immer spaßig, zumindest nicht für die Igigu. Diese niederen Götter mussten für die Anunnaki arbeiten. Mühsam hielten sie die Bewässerung der Felder aufrecht und legten ganze Flüsse an. Währenddessen teilten die Anunnaki den Wohlstand unter sich auf. Bis es zu einer Rebellion kam: Mitten in der Nacht umzingelten die Igigu das Haus von Enlil, einem mächtigen Gott der Anunnaki, und erklärten ihren Streik. Erschöpft und wütend waren sie, weigerten sich, auch nur einen weiteren Spatenstich zu tun. Die Situation war angespannt, Verhandlungen scheiterten, es drohte Blutvergießen. Schließlich fanden die höheren Götter einen Ausweg aus der heiklen Lage: Sie erschufen den Menschen. Problem gelöst. Von nun an konnten sich beide Götterfamilien entspannen –, denn alle harte Arbeit wurde vom Homo sapiens übernommen.[2]

					Es drängt sich der Verdacht auf, dass einige Menschen im alten Babylon wesentlich mehr von diesem Mythos profitierten als andere. Ja, dass Fragen über den Sinn und Unsinn des Lebens häufig auch Machtfragen sind. Aber dazu später mehr.

					»Los, arbeite! Dazu wurde deine Spezies erschaffen!«, dröhnt es aus dem Himmel. Ein solcher Sinn muss aktiv verwirklicht werden. Jedes Menschenleben hat gemäß dieser Erzählung zwar prinzipiell einen Sinn, ist aber erst dann sinnvoll, wenn auch gearbeitet wird.

					Wäre das eine befriedigende Antwort auf die Sinnfrage? Was die Menschen im antiken Mesopotamien darüber dachten, wissen wir nicht, aber das ist für unsere Reise auch nicht wichtig. Entscheidend ist vielmehr die grundsätzliche Frage: Wäre jeder göttliche Zweck gleichermaßen geeignet, um das eigene Leben als sinnvoll zu erfahren?

					Wohl kaum. Ein wertvoller, wichtiger Zweck soll es sein, eine wahrhaft lohnende Aufgabe! Möglicherweise würde ein solcher Sinn von uns verlangen, alles über den Haufen zu werfen und ganz anders zu leben. Vielleicht würden wir auch erkennen, dass unser alltäglicher Kampf bereits einen tieferen Sinn hat, der uns bisher verborgen war. Dann könnten wir weitermachen wie bisher, wären aber mit unserem Schicksal versöhnt.

					Das ist der Kern der zweckhaften Sinnfrage: Wir wünschen uns ein Ziel, an dem wir erstens unser Leben ausrichten können und das wir zweitens als wertvoll ansehen können. Ob es eine Begründung gibt, weshalb wir existieren, ist also gar nicht entscheidend.

					Das wird auch deutlich, wenn wir uns vorstellen: Vor langer Zeit, lange bevor es Menschen gab, begegneten sich die geniale Göttin Agnes und der schöne Gott Bernd unweit jenes Ortes, an dem die Götter leben. Es war Liebe fast auf den ersten Blick, und die beiden verbrachten viele glückliche und leidenschaftliche Jahrhunderte miteinander. Mit der Zeit begannen sich die beiden jedoch zu langweilen, ihnen gingen die Gesprächsthemen aus, und die körperliche Anziehung verblasste. Agnes konnte sich die Zeit mit Poesie und Mathematik vertreiben. Doch Bernd war leider, so überirdisch schön er war, von eher einfachem Verstand und Humor. Gedichte und Zahlen waren nichts für ihn; er brauchte simplere Unterhaltung. Eines Tages kam Agnes eine Idee. Als Jugendlicher hatte der Gott Caspar zu Übungszwecken einen Planeten erschaffen, die sogenannte Erde. Auf ihm nun schuf Agnes die Menschen, eine rundum lächerliche Spezies. Ein voller Erfolg: Von nun an lebte das Götterpaar wieder in trauter Harmonie. Während Agnes ihren Forschungen nachging, konnte sich Bernd über das absurde Verhalten der Menschen amüsieren und war nicht mehr so schrecklich gelangweilt.

					Diese Schöpfungsgeschichte spricht der Menschheit einen glasklaren Zweck zu, nämlich dem gelangweilten und dümmlichen Gott Bernd (nur ein Gott unter vielen) als Entertainmentprogramm zu dienen. Ungefähr wie im Reality-TV à la Big Brother. Obwohl es in diesem Szenario einen ganz eindeutigen Sinn des Lebens gibt, würden wir unser Dasein wohl als ziemlich sinnlos empfinden, glaubten wir daran. Denn es ist schwer, die Rolle als Bernds Hofnarr wirklich wichtig zu nehmen.

					Auch der amerikanische Philosoph Robert Nozick (1938– 2002) argumentiert in diese Richtung und entwickelt ein eindrückliches Gedankenexperiment. Nozick stellt sich vor, Gott hätte die Menschheit erschaffen, um vorbeireisenden Außerirdischen als Nahrung zu dienen.[3] Er kommt zu dem Schluss, dass dieser klar definierte Sinn des Lebens hochgradig unbefriedigend wäre. Das hat verschiedene Gründe. Erstens würde uns dieser Zweck keinerlei Orientierung bieten, weil er nicht unser Zutun erfordert –, er macht uns zu einem passiven Nahrungsmittel. Zweitens kann ein Zweck unserer Existenz nur dann sinnstiftend sein, wenn wir ihn als wertvoll erachten. Vorbeireisenden Aliens als Lunchpacket zur Verfügung zu stehen ist jedoch alles andere als bedeutsam. Ähnliches würde gelten, wenn Gott uns erschaffen hätte, um Grashalme zu zählen. Bernd, Aliens, Grashalme – all diese Zwecke stellen nicht die Art von Sinn dar, nach der wir suchen. Ein wertvoller Zweck soll es sein, nicht irgendeiner.

					Alles andere würde einen sinnlosen Sinn darstellen. In diesem Fall gibt es zwar einen Sinn, aber keinen tragfähigen. Hier kommen zwei Lesarten des Wortes »Sinn« zusammen: Sinn, verstanden als Ziel und Zweck, und nun auch sinnvoll, verstanden als wertvoll, wichtig, bedeutsam. So lässt sich der scheinbare Widerspruch des sinnlosen Sinns auflösen: Es wäre ein wertloser Zweck.

					Religionen sind nicht deshalb so sinnstiftend, weil sie eine Begründung liefern, weshalb wir überhaupt zu existieren begannen. Ihre Kraft liegt vielmehr darin, unsere Existenz hier und jetzt in einen göttlichen, wichtigen, wertvollen Zusammenhang zu setzen. Nun verstehen wir auch die Suche nach einem göttlichen Zweck besser: Es ist die Hoffnung auf einen ganz besonders wertvollen Zweck, den es zu erfüllen gilt. Ob dieser Zweck unserer Existenz vorausgeht oder nicht, ist dabei zweitrangig. Das wird auch deutlich, wenn wir uns auf ein weiteres Gedankenspiel einlassen: Nehmen wir an, Gott würde erst am zehnten Geburtstag eines jeden Menschen dessen Lebensziel bestimmen, und niemand würde vor diesem Zeitpunkt sterben. Wäre dieses Glaubenssystem weniger sinnstiftend als eines, in dem Gott das Lebensziel vor der Geburt bestimmt? Ich denke nicht. Vor der Geburt, nach der Geburt – Hauptsache, es gibt einen Sinn.

					Vielleicht ist an dieser Stelle ein Beispiel aus der Realität aufschlussreich, das kein bloßes Gedankenexperiment ist.

					In einigen Ländern, beispielsweise in den USA, in Großbritannien, Frankreich und in den Niederlanden, werden sogenannte Rettungsgeschwister geboren.[4] Wenn Eltern ein krankes Kind haben, das dringend einen optimalen Spender für eine Stammzelltherapie benötigt, können sie mehrere Eizellen im Labor befruchten lassen. Diese werden auf ihre genetischen Eigenschaften hin untersucht. Diejenige Eizelle, deren Erbgut für eine spätere Zelltransplantation besonders vielversprechend ist, wird ausgesucht und in die Gebärmutter eingesetzt. Ein »saviour sibling« wird geboren, mit dem Ziel, das Geschwisterkind zu retten. Hier gibt es zwar keinen göttlichen, aber trotzdem einen der Existenz vorausgehenden Zweck.

					Nehmen wir nun an, es gäbe ein weiteres Kind, das jedoch auf eine ungeplante Schwangerschaft zurückgeht. Vielleicht rettet genau dieses Kind durch eine Organspende später einmal seinen Bruder oder seine Schwester. Ist sein Leben dann sinnloser als dasjenige des Rettungsgeschwisterkindes, nur weil bei letzterem der Sinn von vorneherein vorlag?

					Wohl kaum. Beide erfüllen in dieser Hinsicht den gleichen Zweck. Ist es ein wertvoller? Das ließe sich plausibel behaupten. Aber eignet sich dieser Zweck auch als Sinn des Lebens? Das wiederum scheint fraglich. Denn dieser Zweck gibt keine Orientierung im Leben. Beim Rettungsgeschwisterkind wird meist direkt nach seiner Geburt die Nabelschnur zur Entnahme von Stammzellen verwendet. Wächst diese Person auf, stellt sich ihr die Sinnfrage wie jedem anderen Menschen auch, denn der ursprüngliche Zweck ihrer Existenz wurde bereits erfüllt. Mission accomplished. Und dann?

					 

					Ob wir unser Leben an wertvollen Zielen ausrichten können, hängt also nicht davon ab, ob wir von einem Gott erschaffen wurden oder ein Zufallsprodukt der Evolution sind. Wie an den Gedankenexperimenten rund um Agnes und Bernd oder an Nozicks Aliens deutlich wird, ist es prinzipiell denkbar, dass ein göttlicher Sinn des Lebens so unwichtig und banal, ja, womöglich sogar destruktiv ist, dass die Verwirklichung dieses Sinns unser Leben nicht sinnvoller machen würde. Und es ist denkbar, dass gleichzeitig etwas auf der Welt existiert, das so wichtig und wertvoll ist, dass es einen tragfähigen Sinn im Leben stiften kann.

					Philosophisch gesprochen: Ein unserer Existenz vorausgehender, metaphysischer Sinn des Lebens ist weder eine hinreichende noch eine notwendige Bedingung für die Möglichkeit eines sinnvollen Lebens.

					All diese Gedanken über die Zufälligkeit unseres Daseins, über das Fehlen eines ursprünglichen Zwecks, laufen damit auf eine simple, lebensnahe Frage hinaus: Was ist wirklich wichtig, wofür lohnt es, sich einzusetzen und daher auch zu leben?

					Insofern ist es kein Wunder, dass Sinnfragen häufig im Berufskontext gestellt werden. Die Hintergründe werden wir uns noch genauer anschauen, aber zumindest auf den ersten Blick scheint es verständlich, dass einige Menschen eine Sinnleere verspüren, falls sie das Gefühl haben, lediglich unnötige Bürokratie zu verwalten oder bloß den Umsatz eines Unternehmens zu steigern. Hier existieren zwar auch Zwecke, aber diese Zwecke scheinen nicht wichtig genug, um sich daran zu orientieren. So sehen sich einige Menschen – manchmal nebenher, manchmal geradezu verzweifelt – nach anderen, wertvolleren Aufgaben um, an denen sie ihr Leben ausrichten und dadurch Sinn erfahren können.

					
						
							Endzwecke

						
						Wir Menschen sind Zweckwesen. Fast immer ist unser Handeln von Zwecken geleitet. Nur selten bezwecken wir gar nichts, etwa wenn wir verträumt aus dem Fenster starren. Sonst aber tun wir Dinge, um unseren Lebensunterhalt zu verdienen, um zu entspannen, um Spaß zu haben oder um uns gesund zu halten. Hinter solchen Zwecken stehen wiederum andere Zwecke. So können wir uns selbst befragen: »Und warum willst du deinen Lebensunterhalt verdienen? Und warum willst du dich entspannen?«

						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
						
					



















































				

OEBPS/images/Logo_EBooks.jpg














OEBPS/toc.xhtml
Wozu das alles?

Inhalt

		[Cover]

		[Haupttitel]

		[Über dieses Buch]

		[Biografie]

		[Impressum]

		[Hinweise des Verlags]

		[Inhalt]

		Vorwort Wozu dieses Buch?		Die Philosophie ist gefragt

		Das Leben besser verstehen





		Prolog Im Zweifel

		Einleitung Ein Kompass für unsere Reise		Doch wie vorgehen?





		Warum bin ich hier?		Sinn als Zweck

		Die große Revolution

		Sinnloser Sinn und wertlose Zwecke		Endzwecke









		Wohin führt das alles?		Auf Tuchfühlung mit der Ewigkeit

		Alles muss enden

		Sinn durch Ewigkeit?

		Das Leben als Reise

		Facetten des Sinns		Sinn durch Hoffnung

		Handeln und hoffen





		Formen der Bewegung		Angeln nach der Zukunft

		Wachstum und Fortschritt

		Das Leben ist Bewegung

		Spiel des Lebens

		Verlerntes wiederfinden





		Tanz auf dem Drahtseil		Memento Mori

		Der große Sprung









		Was ist wirklich wichtig?		Ist Glück der Sinn des Lebens?		Die große Wahl

		Ist Sinn gut für uns?

		Die Freude, eine Ursache zu sein





		Schaff dir deinen eigenen Sinn?		Die Frage nach dem Sollen

		Lieben, was der Liebe wert ist





		Die Suche nach objektiven Werten		Umkämpfte Werte

		Schattenseiten des Sinns





		Agape		Fürsorge

		Eine verwandelte Welt

		Etwas Wertvolles bewegen

		Nur Menschen sind der Liebe wert

		Grenzen des Sinns





		Sinn der Arbeit		Es gibt tatsächlich sinnlose Jobs

		Kontexte strukturieren unsere Begegnungen

		Smith gegen Smith

		Wirtschaft als moralfreie Zone?

		Sinn als Unternehmensstrategie

		Arbeit neu denken

		Wert und Wertschätzung

		Mut zum Sinn





		Versöhnung mit dem Lauf der Dinge?		Leben ist mehr als Handeln

		Absurde Welt

		Auf der Suche nach Schicksal









		Wen interessiert’s?		Die Gleichgültigkeit unserer Welt		Sinn als Bedeutsamkeit





		Philia		Antwort und Dialog

		Freundschaft als wechselseitige Sinnbeziehung

		Dialog jenseits von Freundschaften

		Du oder Es?

		Tiere sind des Menschen Freund?

		Hass als Sinnbeziehung?

		Dialog in Gemeinschaft und Gesellschaft





		Weltbeziehungen		Welt berühren

		Welt beherrschen

		Zuhause zwischen Dingen?

		Wenn sich Töne zu Melodien fügen

		Segeln

		Reibung

		Stürme

		Lebendige Welt









		Wo bin ich zu Hause?		Die Getrenntheit von unserer Welt		Sinn durch Verbundenheit

		Die Suche nach dem verlorenen Sinn

		Eros

		Entgrenzung

		Einheit des Selbst

		Auf der Flucht





		Ich bin Leib		Der Ruf des Kuckucks

		Tarzans Schicksal

		Nicht jede Lösung ist eine Antwort

		Sinn und Sinnlichkeit





		Der Welt einen Sinn abgewinnen		Narrativer Sinn

		Die Macht des Positivismus





		Grenzen der Erkenntnis		Was ist wahr?

		Auf der Suche nach Einheit

		Grund zur Demut

		Mut zur Verzauberung

		Der poetische Blick





		Die Geschichte vom Ende der Geschichten		Das Informationszeitalter

		Im Schwebezustand









		Wer bin ich?		Die Geschichte meines Lebens

		Identität als Erzählung

		Handeln und Sein

		Wer erzählt mich?

		Es gibt kein Ich an sich

		Sinn durch Teilhabe

		Zwischen Individualismus und Kollektivismus

		Einbettung

		Biologie und Sozialität

		Die Suche nach Identität in der Spätmoderne		Schöne Alte Welt

		Der Weg in die Spätmoderne

		Neue Herausforderungen

		Im Labyrinth

		Die Quadratur des Kreises

		Paradoxe Botschaften

		Freiräume ausweiten

		Sei du selbst!









		Angekommen		Vier Erfahrungen, die uns zweifeln lassen		Zwecklosigkeit

		Vergänglichkeit

		Gleichgültigkeit

		Getrenntheit und Entfremdung





		Eine pluralistische Theorie

		Sinnvolle Visionen

		Pyramide der Verwirrung

		Vom Kosmos auf die Erde

		Sinn zur Sprache bringen

		Wenn das Ich sich öffnet

		Wahrheitsanspruch

		Eine neue Normalität





		Danksagung

		Anmerkungen

		[S. Fischer Verlage]



PageList

		7

		8

		9

		10

		11

		12

		13

		15

		16

		17

		18

		19

		21

		22

		23

		24

		25

		26

		27

		28

		29

		30

		31

		32

		33

		34

		35

		36

		37

		38

		39

		40

		41

		42

		43

		44

		45

		46

		47

		48

		49

		50

		51

		52

		53

		54

		55

		56

		57

		58

		59

		60

		61

		62

		63

		64

		65

		66

		67

		68

		69

		70

		71

		72

		73

		74

		75

		76

		77

		78

		79

		80

		81

		82

		83

		84

		85

		86

		87

		88

		89

		90

		91

		92

		93

		94

		95

		96

		97

		98

		99

		100

		101

		102

		103

		104

		105

		107

		108

		109

		110

		111

		112

		113

		114

		115

		116

		117

		118

		119

		120

		121

		122

		123

		124

		125

		126

		127

		128

		129

		130

		131

		132

		133

		134

		135

		136

		137

		138

		139

		140

		141

		142

		143

		144

		145

		146

		147

		148

		149

		150

		151

		152

		153

		154

		155

		156

		157

		158

		159

		160

		161

		162

		163

		164

		165

		166

		167

		168

		169

		170

		171

		172

		173

		174

		175

		176

		177

		178

		179

		180

		181

		182

		183

		184

		185

		186

		187

		188

		189

		190

		191

		192

		193

		194

		195

		196

		197

		198

		199

		200

		201

		203

		204

		205

		206

		207

		208

		209

		210

		211

		212

		213

		214

		215

		216

		217

		218

		219

		220

		221

		222

		223

		224

		225

		226

		227

		228

		229

		230

		231

		232

		233

		234

		235

		236

		237

		238

		239

		240

		241

		242

		243

		244

		245

		246

		247

		248

		249

		250

		251

		252

		253

		254

		255

		256

		257

		258

		259

		260

		261

		262

		263

		264

		265

		266

		267

		268

		269

		270

		271

		272

		273

		274

		275

		276

		277

		278

		279

		280

		281

		282

		283

		284

		285

		286

		287

		288

		289

		290

		291

		292

		293

		294

		295

		296

		297

		298

		299

		300

		301

		302

		303

		304

		305

		306

		307

		308

		309

		310

		311

		312

		313

		314

		315

		316

		317

		318

		319

		320

		321

		322

		323

		324

		325

		326

		327

		328

		329

		330

		331

		332

		333

		334

		335

		336

		337

		339

		340

		341

		342

		343

		344

		345

		346

		347

		348

		349

		350

		351

		352

		353

		354

		355

		356

		357

		358

		359

		360

		361

		362

		363

		364

		365

		366

		367

		368

		369

		370

		371

		372

		373

		374

		375

		376

		377

		378

		379

		380

		381

		382

		383

		384

		385

		386

		387

		388

		389

		390

		391

		392

		393

		394

		395

		396

		397

		398

		399

		400

		401

		402

		403

		404

		405

		406

		407

		408

		409

		410

		411

		412

		413

		414

		415

		416

		417

		418

		419

		420

		421

		422

		423

		424

		425

		426

		427

		428

		429

		430

		431

		432

		433

		434

		435

		436

		437

		438

		439

		440

		441

		442

		443

		444

		445

		446

		447

		448

		451

		452

		453

		454

		455



Buchnavigation

		Inhaltsübersicht

		Cover

		Textanfang

		Impressum







OEBPS/images/U1_978-3-10-491568-5.jpg
WO ZU














