[image: Cover-Abbildung]

		

				
			
		Jürgen Kaube

		 	
		

			 
		
			
				Hegels Welt
			
			
		
			 

			

		
		
			 
			 

			
			 
			 

			
			 
			 

			
			 
			

		

		
		 
		
		 
		 
		 
		

		
		
	
		
			
				
					Über dieses Buch
				

			
			 
			
               Jürgen Kaube legt die erste umfassende Biographie dieses großen deutschen Philosophen seit Jahrzehnten vor: Er erzählt Hegels Leben, führt ein in sein Denken und zeigt, wie sich in beidem eine ganze Epoche spiegelt. Eine Epoche des gewaltigen Umbruchs. Durch keinen anderen Denker lernt man so gut kennen, was auch die «Sattelzeit», die «Achsenzeit» genannt wurde: den Übergang des alten Europa in die moderne Gesellschaft. Ob Französische Revolution, napoleonische Ära oder Befreiungskriege, ob Technik, Industrie oder die Kolonisierung fremder Kontinente – in diesen Jahrzehnten veränderte sich die Welt grundlegend. Nicht umsonst steht Hegel für den Beginn einer Philosophie, die versucht, ihre Zeit auf den Begriff zu bringen.

                

               Hegel wirkte unter anderem in Jena, dem intellektuellen Zentrum der Klassik mit inspirierender Nähe zu Schiller und Goethe, die er kannte wie die anderen Großen seiner Zeit. Als begnadeter Polemiker stritt er gern, etwa mit den Romantikern; als allseits Interessierter nahm er alles Neue auf. Aber auch dem persönlichen Umfeld Hegels schenkt Kaube alle Aufmerksamkeit: der Gattin aus reichem Hause ebenso wie der Zimmerwirtin, mit der Hegel einen unehelichen Sohn zeugte, der später in Indonesien am Tropenfieber starb; oder Hegels Schwester, die an der republikanischen Verschwörung in Württemberg mittat.

                

               Jürgen Kaube erzählt die faszinierende Biographie eines großen Geistes und von einer Zeit, in der sich die Welt neu formierte. Vielleicht ist es Letzteres, was dieses Buch auch zu unserer Gegenwart sprechen läßt.

            

		
	
		
			
				
					Vita
				

			
			
               Jürgen Kaube, geboren 1962, ist Herausgeber der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung». Zuvor leitete er dort das Ressort Geisteswissenschaften und war stellvertretender Feuilletonchef. 2012 wurde er vom «medium magazin» als Journalist des Jahres im Bereich Wissenschaft ausgezeichnet, 2015 erhielt er den Ludwig-Börne-Preis. Seine vielgelobte Max-Weber-Biographie (2014) war für den Preis der Leipziger Buchmesse nominiert. Über den Bestseller «Die Anfänge von allem» (2017) schrieb die «Süddeutsche Zeitung»: «ein ungemein lesenswertes Buch, unfassbar interessant».

            
		
	
		
			
			 
			
				
					Impressum
				

			 
			 
			
               Veröffentlicht im Rowohlt Verlag, Hamburg, September 2020

               Copyright © 2020 by Rowohlt · Berlin Verlag GmbH, Berlin

               
               Covergestaltung Frank Ortmann

               Coverabbildung akg-images/Erich Lessing (Der Luftballon. Gemälde von Francisco de Goya, um 1813/16. Agen, Musée des Beaux-Arts)

               
               
               
               ISBN 978-3-644-11981-9

               
               
               
            

			 

			Schrift Droid Serif Copyright © 2007 by Google Corporation

			Schrift Open Sans Copyright © by Steve Matteson, Ascender Corp

			 

			Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt, jede Verwertung bedarf der Genehmigung des Verlages.

			 

			Die Nutzung unserer Werke für Text- und Data-Mining im Sinne von § 44b UrhG behalten wir uns explizit vor.


			
			
		
	
		
			
			 
			
				
					Hinweise des Verlags
				

			 
			Abhängig vom eingesetzten Lesegerät kann es zu unterschiedlichen Darstellungen des vom Verlag freigegebenen Textes kommen.

			 

			Alle angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf die Printausgabe.

			 

			Im Text enthaltene externe Links begründen keine inhaltliche Verantwortung des Verlages, sondern sind allein von dem jeweiligen Dienstanbieter zu verantworten. Der Verlag hat die verlinkten externen Seiten zum Zeitpunkt der Buchveröffentlichung sorgfältig überprüft, mögliche Rechtsverstöße waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Auf spätere Veränderungen besteht keinerlei Einfluss. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.

			 

			 

			www.rowohlt.de


		
		
	Inhaltsübersicht
	Widmung
	Einleitung Was ist Idealismus?
	Erstes Kapitel Hegel geht zur Schule
	Zweites Kapitel Der Mönch in der Revolte – Tübingen als Lebensform
	Drittes Kapitel Das Pensum der Gruppe 1788. Was Hegel, Hölderlin und Schelling lasen
	Viertes Kapitel Der Hofmeister oder Nachteile der Privaterziehung
	Fünftes Kapitel Im Haus zur Goldenen Kette – Hegel mit und ohne Hölderlin in Frankfurt
	Sechstes Kapitel Wie tot ist Gott in Jena? Hegel wird Philosoph
	Siebtes Kapitel Die Nacht im Menschen – Hegels «Phänomenologie des Geistes»
	Achtes Kapitel Die Zeitung, Schelling und die Frage «Wer denkt abstrakt?»
	Neuntes Kapitel Hauptsache anstrengend: Schule, Logik, Ehe
	Zehntes Kapitel Ein Quantum Sinn: das schwierigste Buch der Welt
	Elftes Kapitel Geist- und Leibzuständigkeit: das kurze Vergnügen in Heidelberg
	Zwölftes Kapitel Die Universität des Mittelpunktes – Hegel kommt nach Berlin
	Dreizehntes Kapitel Es wird politisch ungemütlich: Waschlappen, Strudelköpfe und der Herr Geheimrat Knarrpanti
	Vierzehntes Kapitel Vernünftig, wirklich, wirklich vernünftig? Hegel in einem Satz
	Fünfzehntes Kapitel Christiane, Ludwig und die herrlichste Gestalt aller Zeiten – Hegel über die Familie
	Sechzehntes Kapitel Nach dem Ende der Kunst eilt Hegel in die Oper
	Siebzehntes Kapitel System oder Roman? Die Philosophie der Geschichte
	Achtzehntes Kapitel Der Hund als Christ und der Geschmack für das Unendliche
	Neunzehntes Kapitel Beweisaufnahme. Rede des lebendigen Philosophen vom Katheder herab, dass Gott sei
	Zwanzigstes Kapitel Wenn mehr endet als beginnt: Hegel über die Zukunft und im Streit
	Einundzwanzigstes Kapitel Von keiner Revolution: Freizeit und Unruhe in Hegels letzten Jahren
	Zweiundzwanzigstes Kapitel Das Ende
	Epilog
	Literatur
	Personen
	Dank
	Bildnachweis
	Tafelteil I
	Tafelteil II
	Tafelteil III


               In Erinnerung an meinen Großvater, 
Franz Jauch 
(1901–1982)

            

               Einleitung Was ist Idealismus?

            Noch scheint alles ruhig. Die Welt, überwiegend aufgeteilt in Monarchien, ihre Kolonien und viele weiße Flecken auf der Landkarte, befindet sich um 1770 augenscheinlich nicht in revolutionärem Aufruhr. Es gibt Kriege, aber die gab es immer. So wie den Handel. Überall in Europa kommt jetzt Industrie auf, fabrikförmige Wirtschaft mit hoher Arbeitsteilung, sowie das wissenschaftliche Denken und Forschen. Es stützt sich auf immer mehr Teilnehmer, die untereinander zunehmend vernetzt sind und ständig neue Einsichten hervorbringen. Die chemischen Elemente werden entdeckt: 1766 der Wasserstoff, 1772 der Sauerstoff, 1775 der Kohlenstoff und 1777 der Schwefel. Die Zusammensetzung des Natürlichen wird also experimentell neu betrachtet, höher aufgelöst. Auch sonst wird viel publiziert, und zwar zu «weltlichen» Fragen, nicht mehr überwiegend zu solchen der Religion. 1775 findet in Deutschland ein Hexenprozess statt. Immer noch, mag man sich heute entsetzen, aber es ist der letzte, und sein Urteil wird nicht vollstreckt. Manche neigen deshalb dazu, vom Vordringen des Rationalismus zu sprechen. Doch wissenschaftlicher Verstand und die Versuche, Vorurteile zurückzudrängen, bilden keinen Gegensatz zur Entfaltung von Phantasie. Just um 1770 schießt die europäische Romanproduktion in die Höhe und wird nicht mehr abnehmen. Allein in England werden damals durchschnittlich dreihundert bis fünfhundert Romane pro Jahrzehnt veröffentlicht, nicht mehr nur fünfzig wie in den hundert Jahren zuvor.
Die Welt befindet sich also nicht im Umsturz, sie ist aber äußerst geschäftig. Es ist tatsächlich die Epoche der Aufklärung, von der Hegel sagen wird, ihre Devise sei: «Alles ist nützlich.»[1] Auf allen Gebieten werden die Grenzen des Erfahrbaren stark erweitert. Fast möchte man meinen, dass sich erstmals in der Geschichte überhaupt «Welt» als sinnvoller Begriff für eine Wirklichkeit abzeichnet, die nicht nur von einem überirdischen Beobachter überblickt werden kann, sondern auch für den Menschen erreichbar ist. Erreichbar und nicht nur imaginierbar, weil alles expandiert, die Einbildungskraft wie das Wissen, die politischen Ambitionen wie das technische Vermögen. Zunehmend scheint auf dem Erdball alles mit allem zusammenzuhängen.
Der britische Kapitän James Cook etwa, der sich als Sohn eines Landarbeiters aus kärglichsten Verhältnissen in der Royal Navy nach oben gearbeitet hatte, nicht zuletzt aufgrund seiner außerordenlichen kartographischen Begabung, befindet sich 1770 auf seiner ersten Südseeexpedition. Als Georg Wilhelm Friedrich Hegel im August desselben Jahres in Stuttgart geboren wird, hat Cook, nachdem er kurz zuvor fast Schiffbruch erlitten hatte, gerade die Endeavour-Enge oberhalb Australiens, damals «Neuholland» genannt, durchquert und ist auf dem Weg nach Neuguinea. Cook war im Dienst der Wissenschaft unterwegs. Zusammen mit zwei Astronomen sollte er Daten liefern, um anhand des Venusdurchgangs vor der Sonne, der Anfang 1769 auf Tahiti gut zu beobachten war, die Entfernungen zwischen allen Planeten des Sonnensystems und der Sonne selbst exakt berechenbar zu machen. Andere astronomische Stationen dieser weltweiten Messaktion lagen an der mexikanischen Westküste, auf Haiti, in Pennsylvania, in Russland und in Norwegen. Ans Ende der Welt zu reisen, um den Abstand der Erde zu anderen Planeten zu messen, wodurch die Bewohner bislang vor sich hin lebender Gesellschaften erfahren, dass es andere Gesellschaften gibt – das ist Globalisierung, lange bevor das Wort in Umlauf kommt. «Welt», wird es sehr viel später heißen, ist ein Begriff, der nichts außer sich hat und zu nichts in Gegensatz gebracht werden kann. Auch die Venus ist «in der Welt», auch die Sonne, selbst Gott. Die Zeit, in die Hegel hineingeboren wird, ist also eine Zeit, in der das Weltganze immer mehr erschlossen und immer mehr in die Immanenz eines Wissens hineingezogen wird, das dem bloßen Meinen wie dem bloßen Glauben entgegensteht. So jedenfalls stellen es sich diejenigen vor, die sich auf der Seite des Wissens sehen.
Alles ist nützlich. James Cook hatte man damals über seine himmelskundliche Aufgabe hinaus mit dem Auftrag betraut, Schiffspassagen und damit Handelswege zu erkunden. Vor allem aber sollte er die Existenz des «Südlandes» überprüfen, also die auf antike Spekulationen zurückgehende Vorstellung, dass aus Gleichgewichtsgründen im Pazifik eine riesige Erdmasse liegen müsse, von ähnlichem Ausmaß wie Eurasien. In den Instruktionen der britischen Admiralität hieß es, jene fernen Teile des Erdenrunds seien zwar entdeckt, aber unzureichend erforscht.
«Das Bekannte überhaupt», wird Hegel 1807 in seiner «Phänomenologie des Geistes» schreiben, «ist darum, weil es bekannt ist, nicht erkannt.»[2] Das soll zum einen heißen: Es ist nur darum, weil es bekannt ist, noch lange nicht erkannt, denn Erkennen geht über Vertrautsein hinaus. Es heißt aber auch, und wir werden uns an solche Mehrdeutigkeiten in Hegels Schreibart gewöhnen müssen: Eben weil es bekannt ist, ist es nicht erkannt, denn Vertrautheit kann als Gefühl des «so ist es eben» geradezu ein Erkenntnishindernis sein. Weil man nicht zu dicht dran sein darf an dem, was man erkennen will, und weil man leicht Vertrautsein mit Erkannthaben verwechselt. Wir treten in eine Zeit ein, die eine Präferenz für Unvertrautes und das Unvertrautmachen von Bekanntem hat. Hegel wird beides als Merkmal von wissenschaftlichem Vorgehen festhalten.
Der Begriff der Welt erhielt jedoch nicht nur durch die Entdeckungsreisen eine neue Bedeutung. Cooks Fahrten konnten auch deshalb als Symbol eines entstehenden Weltreichs («Empire») gedeutet werden, weil Großbritannien und Preußen erfolgreich aus einem von 1756 bis 1763 währenden Krieg mit der Habsburger Monarchie, dem Heiligen Römischen Reich, Frankreich und Russland hervorgegangen waren, den manche als den ersten Weltkrieg bezeichnet haben. Denn es war auch ein Krieg um Kolonien, in Kolonien und um eine Dominanz, die nicht länger auf Europa beschränkt war, sondern dem galt, was später «der Weltmarkt» heißen sollte. Angefangen hatte dieser Krieg mit britisch-französischen Konflikten in Nordamerika, geendet hatte er mit der Verschuldung aller beteiligten Mächte. 1775 beginnt der Amerikanische Unabhängigkeitskrieg, ausgelöst durch den Versuch Großbritanniens, seine militärischen Ausgaben über Steuererhöhungen in den Kolonien zu refinanzieren. Und die Lage in Frankreich, das durch seine Kriege und seine Haushaltsführung finanziell völlig erschöpft ist, dokumentiert ebenfalls, wie sehr damals schon alle Staaten nicht nur politisch, sondern auch ökonomisch miteinander verflochten sind. Es zeichnet sich ein Weltmarkt ab: für Güter, für Kapital, für Schulden.
Die Welt, in die Hegel hineingeboren wird, lebt außerdem im Gefühl der ständigen Verbesserung von allem. Zwischen 1769 und 1788 beispielsweise entwickelt James Watt die Dampfmaschine weiter, indem er sie mit einem Kondensator versieht, der die Temperatur des dampfbewegten Zylinders stabilisiert; indem er die Hebebewegung des Kolbens in eine Kreisbewegung transformiert; indem er ein eigenes Gestänge entwickelt; indem er zur Umgehung bestehender Patente ein anderes Getriebe einsetzt; indem er einen Fliehkraftregler konstruiert und so weiter. Watt erfindet also nicht die Dampfmaschine, er verbessert sie. Diese Einsicht ist für die moderne Welt zentral: Es gibt keine «Creatio ex nihilo», keine Schöpfung aus dem Nichts, alles hat Voraussetzungen, jede Erfindung ist eine Verbesserung.
Watt war schon vorher von Beruf ein Verbesserer mechanischer Geräte gewesen, und immer wieder sollte er sich als eine Art öffentlicher Bauingenieur damit beschäftigen, Kanäle zu vermessen und Flüsse umzulenken. Im Winter 1763 wird er gebeten, eine Dampfmaschine zu reparieren, die an der Universität Glasgow in Seminaren zur Naturphilosophie eingesetzt wird. Dabei fällt ihm der hohe Verbrauch an Dampf und Kondenswasser des Apparats auf, und sein Interesse ist geweckt. Sowohl die wirtschaftlichen Erträge wie die konstruktiven Probleme ziehen ihn in den Maschinenbau hinein. Schließlich kann die nach und nach verbesserte Maschine dann auch zu Zwecken eingesetzt werden, die nichts mit der ursprünglichen Aufgabe, Wasser aus Bergwerken abzupumpen, zu tun haben. Zur wichtigsten Energiequelle in der Textilindustrie wird die Dampfmaschine aber erst nach Hegels Tod.[3]
Ob man sich die Erfindungen Watts anschaut, die Innovationen in der Textiltechnologie oder die Fortschritte in der Herstellung von Chemikalien – ganz gleich, wohin man blickt: Das Ende des 18. Jahrhunderts erscheint als eine Zeit der sich wechselseitig stimulierenden Neuerungen. Und als Zeit der sich ausbreitenden Nebenfolgen solcher Verbesserungen. Um nur ein Beispiel zu geben: Das fliegende mechanische Webschiffchen steigert die Produktivität der Weber, die zu erhöhtem Bedarf an Garn als Vorprodukt von Tüchern führt, also steigen seine Preise. Der erhöhte Bedarf wird durch den Einsatz von automatisierten Spinnrädern gedeckt. Diese wiederum führen zu Protesten von Arbeitern, die im Zuge der Ablösung der vormaligen Heimindustrie durch Fabriken ihre Arbeit verloren haben.
Und nun das Rätsel. Wenn die Gesellschaft um 1770 und bis weit ins erste Drittel des 19. Jahrhunderts hinein die geschilderten Züge annimmt, wie kommt es dann, dass die Philosophie, die diese Zeit in Gedanken zu erfassen sucht, eine idealistische Philosophie ist? Hegel weist dem Philosophieren genau diese Aufgabe zu: seine eigene Zeit zu erfassen.[4] Nicht ewige Wahrheiten, nicht den Grund allen Seins, sondern die eigene Zeit in Gedanken. Wie kommt es also, dass er so viel Energie in Theorien steckt, die sich mit der Struktur des Bewusstseins und des Selbstbewusstseins befassen? Weshalb heißen die philosophischen Schlüsseltexte jener Epoche «Kritik der reinen Vernunft», «Wissenschaftslehre» und «Phänomenologie des Geistes» oder «Wissenschaft der Logik»? Wie kommt es unter den Umständen technischer, wissenschaftlicher und ökonomischer Innovationsbeschleunigung zu einer philosophischen Bewegung, die unter der Selbstbezeichnung «Idealismus» oder der Fremdbezeichnung «Deutscher Idealismus» in die Geistesgeschichte eingehen wird? Wäre nicht ein «Deutscher Materialismus», ein «Deutscher Szientismus», ein «Deutscher Empirismus» oder ein «Deutscher Utilitarismus» zu erwarten gewesen? In anderen Ländern, vor allem in Großbritannien und Frankreich, entstehen solche Ideen. Die Aufklärung treibt dort materialistische und empiristische Denkschulen hervor.
Der deutsche Beitrag zur Ideengeschichte um 1800 aber ist ein anderer. Ein vollkommen anderer. In rascher, um nicht zu sagen: rasender Abfolge werden zwischen 1781 und 1816 Gedankengebäude entworfen, die das Bewusstsein, das Selbstbewusstsein, das Subjekt, das Denken und den Geist als Zentrum der Welt begreifen: Kant, Jacobi, Reinhold, Fichte, Schelling, Hölderlin, Hegel lauten die wichtigsten Namen. Die Welt wird buchstäblich auf den Kopf gestellt.
Außerhalb der Philosophiegeschichte nennen wir jemanden einen Idealisten, der im Glauben lebt, am Ende würden sich gute Absichten und «Projekte» in der Geschichte durchsetzen, weswegen man Idealen auch einiges opfern dürfe. Innerhalb der Philosophiegeschichte war Immanuel Kant der erste, der sich selbst einen Idealisten nannte. Und zwar deshalb: Wenn wir etwas in unserer Erfahrung finden, sagen wir beispielsweise Wasser, dann richten wir unseren Begriff davon nach den einzelnen Eigenschaften dieses Objekts. Wasser ist eine Flüssigkeit, es gefriert und verdampft bei bestimmten Temperaturen, es kann erfrischen, Leben bedarf seiner, es lösen sich manche feste Stoffe in ihm auf, sodass es zum Beispiel Salzwasser gibt. Unser Begriff des Wassers richtet sich nach dem Gegenstand. Demgegenüber gibt es Gegenstände, die wir hervorbringen, weil wir es wollen. Sie finden sich also nicht in der Natur vor – jenem «großen Etwas» (Voltaire) –, sondern ihre Eigenschaften beruhen auf individuellen oder gesellschaftlichen Entscheidungen: die Vornamen meiner Töchter, dieses Buch, die Institution des Frühstücks oder die der britischen Monarchie, Kinderspielzeug, Eheverträge, Gottesdienste. Worum es sich bei ihnen handelt, lässt sich nicht ermitteln, indem wir ihre «Natur» untersuchen, denn sie sind nicht wie Pilze aus dem feuchten Boden geschossen, sondern wir müssen fragen, wie sie konstruiert worden sind.
So weit, so leicht zu unterscheiden. Vertrackterweise gibt es aber Sachverhalte, die sich auf keiner Seite dieser Unterscheidung unterbringen lassen.[5] Denn wie verhält es sich mit den «Gegenständen», die wir weder vorfinden noch hervorgebracht haben? Die Seele mit ihrer angeblichen Eigenschaft, unsterblich zu sein, ist so etwas. Was können wir über Gott oder die Freiheit sagen, die wir zu haben glauben, ohne sie nachweisen zu können? Aber auch Kausalität kann man nicht sehen oder die Zeit. Dass etwas nach etwas anderem geschehen ist, setzt den Begriff der Zeit voraus, der sich nicht einfach aus dem Nacheinander der Ereignisse gewinnen lässt. Oder nicht? Wenn wir sagen: «Hegel lebte nach Newton», scheint das eine empirische Tatsache, die sich den Geburts- und Todesdaten beider entnehmen lässt. Doch schon die Formulierung «Newton und Hegel lebten in derselben Epoche» zwingt uns nachzudenken. Das Urteil, dass sie nacheinander lebten, nimmt eine Skala in Anspruch, auf der es keine Rolle spielt, dass sie irgendwie derselben historischen Zeit angehörten, sondern nur dass Zeit zwischen dem Leben des einen und dem Leben des anderen verronnen ist. Das gilt auch von jedem Sinneseindruck eines «Nacheinander»: Er setzt das Konzept «verschiedene Zeitpunkte» voraus.
Die Insistenz der Idealisten, sich mit solchen Begriffen und Konzepten in der Absicht zu beschäftigen, wahre Sätze über die entsprechenden Gegenstände zu formulieren, obwohl es sich nicht um sinnlich wahrnehmbare Sachverhalte – eben nicht um «Dinge» – handelt, geht dabei nicht nur auf erkenntnistheoretische Interessen zurück. Ihr liegt auch die Vermutung zugrunde, dass von Urteilen über Gott der Glaube und die Einstellung zu Gottesdiensten abhängt, von Urteilen über Freiheit die Form der Verträge und die Akzeptanz der Monarchie, von Urteilen über die Seele die Kindererziehung und die Einstellung zur Moral. Die Welt wird also idealistisch auf den Kopf gestellt, weil in das, was wir hervorbringen, aber auch in die Analyse der empirischen Objekte – wie etwa des Wassers – eine ganze Reihe von Begriffen eingehen, die ihrerseits nicht empirisch sind. Das betrifft nicht zuletzt das Konzept «Erfahrung» selbst.
Im Idealismus liegt, mit anderen Worten, die Behauptung, dass wir die Welt durch Denken begreifen können, weil sie selbst «denkförmig» und zu wesentlichen Teilen unsere Hervorbringung ist. Das Bewusstsein ist tätig. Es unterscheidet Eindrücke nach Begriffen: Das ist die Tänzerin, das ist der Tanz. Es kombiniert Eindrücke: Das Ohr gehört zum Hund, die Leine nicht. Es vergleicht Eindrücke: dieselbe Person heute und gestern. Zusammengehalten werden solche Zuordnungen, Kombinationen und Vergleiche für Idealisten vom «Ich».
Beim philosophischen Idealismus, von Kants «Kritik der reinen Vernunft», die 1781 herauskommt, bis zu Hegels «Wissenschaft der Logik», die zwischen 1812 und 1816 erscheint, handelt es sich um den Versuch, alle wesentlichen Begriffe des menschlichen Selbstverständnisses, der Wissenschaft von natürlichen wie historischen Phänomenen und der wichtigsten Lebensmächte – Religion, Kunst, Politik, Recht und Moral – aus einigen wenigen Gedanken herzuleiten. Und zwar sollen es Gedanken sein, die sich auf die Struktur und die Arbeitsweise des menschlichen Bewusstseins richten. Die Art unseres Wahrnehmens, Denkens und Reflektierens zu verstehen heißt, die Welt in ihrer Gesamtheit zu begreifen – das ist die Prämisse des Idealismus. Für Hegel ist Idealismus darum die Überwindung von Gegensätzen – Geist und Welt, Seele und Leib, Ich und Natur, Begriff und Anschauung – im Wissen.[6]
Durch die technischen, wissenschaftlichen und ökonomischen Fortschritte sieht sich also gerade der Idealismus als eine Philosophie aufgerufen, für die das Weltgeschehen das Gepräge der Freiheit, der sinnhaften Konstruktion und des Gedankens trägt – «das eigene Gepräge des Geistes: stets Fortschreiten zum Vollkommeneren in einer geraden Linie, die in die Unendlichkeit geht», wie es Fichte in seiner «Bestimmung des Menschen» von 1800 formuliert.[7] Zu der Zeit, als so gesprochen wurde, hatten die Amerikanische und vor allem die Französische Revolution schon stattgefunden. Zu den Anfängen der wissenschaftlichen und industriellen Revolution waren die politischen Revolutionen hinzugekommen, die sich von der Unabhängigkeitserklärung Nordamerikas 1776, der Erstürmung der Bastille 1789 sowie der allgemeinen Menschenrechtserklärung und «Bill of Rights» im selben Jahr bis zur Eroberung Europas durch Napoleon und seiner Niederlage 1815 zogen.
In Deutschland, das damals weder eine Nation noch ein Staat war, fand stattdessen eine weitere, für die moderne Gesellschaft ebenfalls bedeutende Revolution statt: die Bildungsrevolution.[8] Mit dem Idealismus hängt sie nicht nur dadurch zusammen, dass seine Philosophen zur ersten Generation gehören, deren Bildungsweg von den einsetzenden Reformen des Schulwesens bestimmt ist. Sie selbst werden zu diesen Reformen beitragen und viel über Bildung, Schule, Universität nachdenken und publizieren, ja, sie werden das Bildungswesen verändern. Der Autor der einflussreichen Reformschrift «Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unserer Zeit» von 1808 ist Friedrich Immanuel Niethammer, der mit Hegel, Schelling und Hölderlin seit Tübinger Studientagen in engem Austausch steht.
Darüber hinaus geht der Idealismus mit dem Aufbau eines öffentlichen Schulsystems einher. Zunächst ist ein Titel wie «Die Erziehung des Menschengeschlechts» von Lessing aus dem Jahr 1780 nur metaphorisch gemeint, das gilt genauso für Herders «Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit» von 1774. Denn wie sollte man die Menschheit als solche erziehen und bilden können? Was Redensarten jener Art jedoch dokumentieren, ist Folgendes: Schon kurz vor dem Auftreten der im engeren Sinne idealistischen Denkweise wird in Deutschland der Bildung, intellektuellen Lehrern und einer Revolution von Denkweisen die entscheidende gesellschaftliche Bedeutung im Epochenwandel hin zur modernen Gesellschaft zugeschrieben. Es kommt zu Diskussionen über den Stellenwert des «Selbstdenkens», über die Anteile des berufsbildenden und des theoretischen Unterrichts und über die Bedeutung, die alte Sprachen für die Schulung der bürgerlichen Eliten haben können. Das Erziehungsgeschehen verlagert sich immer mehr von den Häusern in die Schulen und Universitäten. Der enge Zusammenhang zwischen Ausbildung und Zugehörigkeit zu einem sozialen Stand löst sich, der Lehr- und Lernmarkt der Frühneuzeit mit seinem Variantenreichtum an Privaterziehung und Lateinschulen wächst stetig, die Verbindung zwischen Bildung und Staat wird immer stärker.[9] Es liegt auf der Hand, dass dies auch eine Ausweichbewegung war. Der Verzicht auf das Risiko einer politischen Veränderung wurde mit dem Hinweis auf Bildung kompensiert.
In allen Revolutionen, den politischen, industriellen, pädagogischen und wissenschaftlichen, geht es darum, die Gesellschaft aus «natürlichen» Vorgaben zu lösen. Noch heißt das nicht, dass sich die europäischen Nationen in der Versorgung ihrer Einwohner durch industrielle Produktion von Naturumständen befreit hätten. Im Gefolge der «Kleinen Eiszeit» kommt es zu drei verheerenden, ganz Europa betreffenden Missernten. Das Jahr 1770, in dem sie begannen, erlebt einen Wechsel von Frösten und Schneefällen bis weit ins Frühjahr hinein sowie unablässigen Regen danach, der die geringe Ernte dann auch noch in den Scheunen verfaulen lässt. Erst fünf Jahre später normalisiert sich die Ernährungslage wieder, ohne dass Hungerkrisen aus dem europäischen Erfahrungsraum verschwinden. Doch sie werden seltener, bleiben bei aller Schrecklichkeit – Irland! – lokal begrenzt, und die Gesellschaft lebt mehr und mehr im Gefühl, sich von den Zyklen der Natur und einer Ausgesetztheit gegenüber unverfügbaren Prozessen unabhängig machen zu können. Hegels Philosophie wird, zur Empörung vieler ihrer Kritiker, der Gesellschaft Vernunft zuschreiben und der Weltgeschichte einen Fortschritt, der auf seine eigene Zeit zuläuft.
 
Was also ist Idealismus? Vielleicht ist ein Beispiel aus der Technikgeschichte als Antwort viel instruktiver als jeder Hinweis auf philosophische Leistungen. Die Brüder Montgolfier, Joseph Michel und Jacques Étienne, Papierfabrikanten aus Annonay bei Lyon, hatten dort am 4. Juni 1783 ihren ersten Heißluftballon aus Leinwand fliegen lassen. Zehn Minuten lang soll er unterwegs gewesen sein und zweitausend Meter hoch gestiegen. Wenig später wiederholten sie ihren Versuch vor den Augen des Königs, Ludwig XVI., und mit drei luftreisenden Tieren: Hammel, Ente und Hahn. Die erste bemannte Fahrt in einem Luftschiff gelang dann kurz darauf, am 21. November desselben Jahres, mit dem Physiker Jean-François Pilâtre de Rozier als Steuermann und dem Offizier François d’Arlandes als Passagier. Fünfundzwanzig Minuten benötigten sie, um mit einer Montgolfière, wie die Gefährte sofort hießen, acht Kilometer vom Schloss La Muette in Passy über die Seine bis zum Hügel Butte aux Cailles zurückzulegen. Anderthalb Jahre später stürzte Rozier beim Versuch, mit einem selbstgebauten Ballon den Ärmelkanal zu überqueren, in den Atlantik und starb zusammen mit seinem Mitfahrer – die ersten Todesopfer der Luftschifffahrt –, weil sich der Wasserstoff in der Ballonhülle entzündet hatte.[10]
Das war Idealismus: Sich durch fast nichts und einen Gedanken – hier, dass erhitzte Luft Auftrieb erzeugt – in eine Höhe zu erheben, die es erlaubte, die Erde aus einer nie gekannten Perspektive zu betrachten, ohne dass dabei unmittelbar kommerzielle, politische oder religiöse Motive im Spiel waren. Oder genauer: Welche Motive auch immer eine Rolle gespielt haben, das Resultat der Anstrengungen, die sie auslösten, ließ die Frage nach den Interessen, die dahintersteckten, völlig verblassen. Die Luftfahrt war ein Resultat der Forschungen über Gase und der Experimente mit ihnen, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts stark zugenommen hatten. Dem König und seinem Hof zu demonstrieren, wozu man sich imstande sah, spielte gewiss eine Rolle. «Könnensbewusstsein» hat man diese Einstellung einmal genannt: Jemand handelt, nicht um etwas zu erlangen, sondern weil er oder sie es kann, weil es geht. Idealismus ist philosophisches Könnensbewusstsein: Sich durch fast nichts, das Selbstbewusstsein, in eine Höhe zu erheben, die es erlaubt, die Welt aus einer bislang unbekannten Perspektive zu betrachten, und zwar als Ganzes, dessen Teile sinnvoll miteinander zusammenhängen, als etwas Bewundernswertes, in das die Arbeit ganzer historischer Epochen eingegangen ist, und als etwas, das verstanden werden kann, sofern nur die richtige Entfernung zu ihm eingenommen wird. Nicht zu nah, nicht zu fern.

               Erstes Kapitel Hegel geht zur Schule

            
               «Soviel ist aber gewiß, daß nicht einzelne Menschen, bey aller Bildung ihrer Zöglinge, es dahin bringen können, daß dieselben ihre Bestimmung erreichen. Nicht einzelne Menschen, sondern die Menschengattung soll dahin gelangen.»

               Immanuel Kant

            
Wir wissen nicht sehr viel von Hegels Kindheit und Jugend. Er selbst hat kaum etwas darüber mitgeteilt; das gilt auch für die Anfänge seines Studiums in Tübingen und die Zeit danach. Den Drang zum Autobiographischen verspürte er nie. Eine der wenigen Bemerkungen fällt 1825, als er an seine Schwester Christiane schreibt: «Heute ist der Jahrestag des Todes unserer Mutter, den ich immer im Gedächtnis behalte.»[1] Die Mutter war, erst einundvierzig Jahre alt, am 20. September 1783 gestorben, als Hegel dreizehn war und wie die ganze Familie am «Gallenfieber» darniederlag – vermutlich Typhus: «Hegel war so krank, daß er schon die Bräune hatte», erinnert sich die Schwester später.[2]
Die spärlichen Erinnerungen an seine frühen Jahre, die darüber hinaus überliefert sind, stammen nicht von ihm, und die wenigen Dokumente, die er in Gestalt von Tagebuchnotizen, Abschriften aus Büchern und kleinen Aufsätzen hinterlassen hat, beziehen sich nahezu ausschließlich auf seine Schulzeit, seine Lektüren und Gedanken, die von ihnen ausgingen. Würde man sie für eine komplette Beschreibung der ersten Jahre halten, bestünde Hegels Leben aus nichts als Bildung, aus zwei, drei lebensbedrohlichen Krankheiten und aus moralischen Erwägungen, die tugendhaftes Verhalten, das Streben nach Glück und mitunter den Tod zum Thema haben.
Was wir von ihm wissen, ist also zunächst, dass er gelernt und gelesen hat, viel gelernt und viel gelesen. Mit fünfzehn trägt er in sein Tagebuch ein, welche Bücher er sich gerade aus dem Nachlass eines früh verstorbenen Lehrers gekauft hat: die «Nikomachische Ethik» von Aristoteles, Reden der griechischen Rhetoren Demosthenes und Isokrates, die philosophischen Schriften Ciceros, die «Attischen Nächte» des Aulus Gellius sowie Werke weiterer zwölf römischer Schriftsteller. Die Sphäre der Bildung, der «Bildung zu den Wissenschaften», wie er später in einem Lebenslauf formuliert, wird er zeit seines Lebens nicht verlassen: Schüler, Student, Privatlehrer, Universitätsdozent, Journalist, Gymnasiallehrer und Schuldirektor, Professor schließlich – das werden am Ende seine Berufe gewesen sein.
Schon Schüler war für ihn ein Beruf, und zwar ein offensichtlich gern ausgeübter. Mit drei Jahren wird er eingeschult und noch vor dem sechsten Lebensjahr in Latein unterrichtet; seine Mutter übt mit ihm die Deklinationen und das Vokabular. Mit acht erkrankt er lebensgefährlich an Windpocken, die ihn tagelang erblinden lassen, der Arzt gibt ihn schon auf. Hegel aber wird wieder gesund und lernt weiter. Er ist stets unter den Besten seiner Klasse auf dem Stuttgarter «Gymnasium Illustre», der «Hohen Schule», auf die er seit dem Herbst 1776 geht und die nur hundert Meter von seinem Elternhaus – zwei Wohnetagen samt Dachaufbau, Waschhaus, Gewölbekeller, «Höfle» und kleinem Garten – entfernt liegt. Die Lehrer schätzen ihn. Einer, der junge Präzeptor Johann Jakob Löffler, den Hegel als Vorbild bezeichnet, schenkt dem Achtjährigen die Werke Shakespeares mit der Bemerkung, er werde sie jetzt noch nicht verstehen, aber bald. Präzeptoren waren Lehrer, die im «Untergymnasium» der Klasse den gesamten Unterricht erteilten, während am «Obergymnasium» Professoren in ihrem jeweiligen Fach Vorlesungen hielten. Unterrichtet wurde im Winter von acht bis elf Uhr, im Sommer von sieben bis zehn Uhr sowie viermal in der Woche von vierzehn bis sechzehn Uhr. Hinzu kam Privatunterricht, Hegel bekommt ihn unter anderem in Geometrie, Messkunst und Astronomie, durch einen naturkundlich versierten Lehrer der Karlsschule, aber auch durch jenen Präzeptor sowie den Physik- und Mathematikprofessor Philipp Heinrich Hopf, der ihn für seine Fächer begeistert.[3]
Zur Schule gehörte damals, dass ständig «examiniert» wurde, um den Zugang zu den begehrten Klosterschulen des Landes, in deren Händen die Theologenausbildung lag, zu verknappen. Hegel wurde von seinem zehnten Lebensjahr an insgesamt fünfmal in einem landesweiten Examen der Lateinschüler geprüft, obwohl er am Ende dann doch den nur für Stuttgarter Gymnasiasten möglichen Zugang zum Tübinger Stift über das Obergymnasium wählte.[4] Acht Stunden Latein, drei in Griechisch, zwei in Hebräisch und zwei oder drei in Geschichte waren Pflicht, Hegel lernte überdies Französisch. Manche Lehrer schlugen ihre Schüler noch, aber andere wussten schon etwas mit ihnen anzufangen. Hegel ist kein Autodidakt, niemand, der sich, wie viele Intellektuelle des späten 18. Jahrhunderts, unter Qualen und gegen Widerstände den Bildungsraum erkämpfen muss, den ihm eine unfreundliche Umwelt nicht gönnt. Es ist seitens der Eltern und vieler Lehrer gewollt, dass er lerne und nicht nur pauke. Wiederholt hält er fest, mit Erwachsenen auch außerhalb der Schule im Spaziergangsgespräch über Unterrichtsstoffe gewesen zu sein.
Das wäre fast schon alles, was über Hegels frühe Jahre bekannt ist. Wenn es nicht die Notizen zu seinen Lektüren und einige kleine Aufsätze gäbe. In seinem zu Übungszwecken teils lateinisch, teils deutsch verfassten «Tagebuch», das er zwischen Juni 1785 und Januar 1787 unregelmäßig führt, hält er vor allem sein Pensum fest, geht einzelnen Überlegungen zum geselligen Verhalten nach und zu moralischen Problemen, verarbeitet Lektüren. «Noch keine Weltgeschichte hat mir besser gefallen als Schröks. Er vermeidet den Ekel der vielen Namen in einer Spezial-Historie»[5] – man fragt sich, wie viele Weltgeschichten und Spezial-Historien der Fünfzehnjährige da schon hinter sich hatte. Festgehalten werden Mathematikaufgaben, Lateinübungen, Altklugheiten aus vermischten Schriften wie die des Mediziners Zimmermann «Ueber die Einsamkeit» von 1784 oder aus aufklärerischen Durchschnittsbelehrungen wie Johann Heinrich Campes «Theophron oder der erfahrne Rathgeber für die unerfahrne Jugend» von 1783, aus dem er beispielsweise notiert: «Habent enim laudique infamiaeque monopolium», die Frauen hätten das Monopol über Lob und Tadel und trügen so zur Verfeinerung der Sitten bei. Hegel übersetzt: das Handbuch der stoischen Morallehre Epiktets, den Traktat über das Erhabene des Pseudo-Longinus, Stellen aus den Dramen des Sophokles. Dazwischen notiert er Anekdoten, entwirft zwei, drei Seiten eines Aufsatzes über das Exzerpieren und zur Frage, worin der Sinn des Lateinlernens bestehe, schreibt etwas über eine totale Mondfinsternis, sammelt dann wieder Lesefrüchte.
Hegel liest, weil die Bibliothek an einem Samstag kein anderes Buch anbot, den französischen Ästheten Charles Batteux, aber auch Herodot, Livius und mit großer Begeisterung den Briefroman «Sophiens Reise von Memel nach Sachsen» von Johann Timotheus Hermes, einen zeitgenössischen Bestseller. Später wird sich der gehässige Schopenhauer, der nie verlegen war, Hegel am Zeug zu flicken, darüber lustig machen und sagen, er seinerseits habe als Jugendlicher Homer der «Reise von Memel nach Sachsen» vorgezogen. Aber dass einem Schüler um 1785, der selbstverständlich auch im Homer bewandert war und sich an Übersetzungen aus der «Ilias» versuchte, eine imaginierte Reise ins zeitgenössische Sachsen lebendig vorkam, wird man verstehen können. Hegel dürfte zu dieser Zeit die Stuttgarter Stadtgrenzen noch nicht oft überschritten haben und kannte nicht nur Sachsen, sondern auch den Rest der Welt bloß aus Lektüren. «Sophiens Reise» zu lesen hieß damals vor allem, die Gefühle zu genießen, die der Autor beim Leser zu erwecken wusste. Eine junge Frau auf Reisen – was lagen darin nicht alles für Perspektiven, Gefahren und Gelegenheiten, dem Äußersten nachzusinnen: «‹Mademoiselle ich muß die Thür öffnen: aber ich fürchte daß Sie sich erkälten werden: Sie sind zu zart …› Er brach hier ab, und ris mit Gewalt die Augen von mir weg. Und nun unternehm ich es nicht, Ihnen die demüthigende Beschämung zu beschreiben, mit welcher ich mich auf einmal erblikte! Jezt gewis ganz sicher gegen die Ohnmacht welcher ich vorher nah gewesen war, sprang ich auf, mein Tuch zu suchen: und er selbst warf es mir hin.»[6] Hegel ging, wie alle, die lesen konnten, ins Kino, bevor es das Kino gab. Kurz gesagt, Hegel liest einfach alles, was ihm in die Hände kommt, vom Schwierigsten bis zum Einfachsten. Er liest querbeet. «Bücher», formulierte es Novalis wenig später, «sind eine moderne Gattung historischer Wesen – aber eine höchstbedeutende. Sie sind vielleicht an die Stelle der Traditionen getreten.»[7]
Manchmal trägt Hegel auch nur einfach etwas in sein Tagebuch «in fugam vacui» ein: weil er die Blätter nicht leer lassen will.[8] Es gibt kein Thema, das ihn länger als ein paar Tage festhält. Überhaupt ist Ausgeglichenheit etwas, das er in Gedanken anstrebt. Das Sinnliche, heißt es, ist nicht als solches böse; Gut und Böse koexistieren im Menschen, alles Schlechte hat auch sein Gutes, das Lob der Tugend darf uns nicht der Welt abspenstig machen – es sind solche Abwägungen in harmonisierender Absicht, die sein Journal durchziehen. Ab und an wird der Aberglaube attackiert, nicht zuletzt der katholische, aber auch hier lenkt Hegel sofort wieder ein und lobt eine katholische Predigt, die er gehört hat, für ihren Verzicht auf konfessionelle Polemik.
Die umfangreichen Exzerpte, die er nach Auskunft seines ersten Biographen, Karl Rosenkranz, aus dem aktuellen Schrifttum aufklärerischer Intellektueller anfertigte, von Mendelssohn und Gottsched über Rousseau und Wieland bis zu Lessing und Ferguson, sind leider nicht erhalten geblieben. Immerhin aber ein vierseitiger Aufsatz «Über einige charakteristische Unterschiede der alten Dichter» von 1788, der deutliche Spuren solcher Lektüre trägt. Hegel steht hier unter dem Eindruck von Christian Garves «Betrachtung einiger Verschiedenheiten in den Werken der ältesten und neuern Schriftsteller, besonders der Dichter», die 1770 erschienen war. In ihr schreibt der zu Unrecht als bloßer Popular- und Damenphilosoph bezeichnete Gelehrte den antiken Schriftstellern eine größere Konzentration auf ihre Gegenstände zu, während die modernen Dichter durch die Aussicht auf Beifall davon abgelenkt würden. Der alte Schriftsteller sei ein Kind, das ganz in der Gegenwart lebe, der moderne reflektiere ständig auf sein Tun und also auf das, was er schon getan habe, sowie das, was noch vor ihm liege. Die Alten lernten durch die Natur und mittels sinnlicher Wahrnehmung, die Neuen blieben stets in der Nähe ihrer Bücher, «ihre Beschäftigungen und ihre Zeitvertreibe sind größtentheils innerhalb der vier Wände ihres Zimmers». «Wir beobachten also», so Garve, «sehr wenig selbst. Viele Dinge geschehen täglich vor unsern Augen, oder sind nur wenige Schritte von uns, die wir doch kaum eher bemerken, als bis wir sie in Büchern gefunden haben.»[9] Musste Hegel dies nicht auch auf seine eigene Erfahrung beziehen?
«Wir lernen», kommentiert das der fast achtzehnjährige Hegel, «von unserer Jugend auf die gangbare Menge Wörter und Zeichen von Ideen und sie ruhen in unserem Kopfe ohne Thätigkeit und ohne Gebrauch.» Man habe zunächst die Wörter, dann erst die Erfahrungen, die erlauben, sich etwas bei ihnen zu denken. Zugleich seien die Wörter Formen, die das Denken und die Art, etwas zu sehen, die Erfahrung also, «modeln».[10] Hegel hält fest, die Art, sich auf diese Weise zu bilden, führe bei vielen zu nebeneinanderher laufenden Reihen von Gedanken, die nicht zu einem System verbunden seien, ja sich nicht einmal berührten. Man liest also dieses und jenes, das eine leuchtet einem ein, aber auch etwas anderes, ob es zueinander passt, sieht man nicht sofort und manchmal nie. Es wird noch deutlich werden, wie genau diese Beobachtung die Situation eines jungen Intellektuellen umschreibt, der bald um den Nachweis bemüht ist, dass die Aufklärung, die griechische Philosophie, das Christentum und Kant im Grunde alle auf ähnliche Gedanken zielten. Wenn viel später in seinem Leben der Begriff «System» prominent wird, mag man sich an diese Notiz des Jugendlichen über das Unbehagen an Unverbundenem erinnern.
Hegel wurde nicht als Idealist geboren.[11] Niemand wird das. Doch selbst das gedankliche Feuer seiner späteren Werke und auch nur die literarische Kraft der ersten Entwürfe zur Deutung der christlichen Religion sucht man vergeblich in seinen Jugendschriften. Was wir finden, ist der Wille eines fleißigen, aber nicht gerade leidenschaftlichen Knaben, eine Vielfalt an Ansichten über die Welt aufzunehmen, nebeneinanderzulegen und zu kommentieren. Seine spätere Polemik gegen das «Dafürhalten aus eigener Meinung», die sich unter anderem in seinen Schriften als Schullehrer in Nürnberg wiederfindet, hätte sich auf den eigenen Werdegang berufen können. Es haben, wird sie lauten, originelle Irrtümer gegenüber angelesenen Irrtümern keinen Vorteil, und auch das Selbstdenken bedarf der Nahrung, der Objekte, der Vorgaben, an denen es sich bewähren kann, nachdem ein Stoff zuvor verstanden worden ist. Das Ich holt nicht alles aus dem Ich heraus. Erst lesen, dann denken, dann schreiben.
 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel, den sie zu Hause «Wilhelm» rufen, kommt am 27. August 1770 in Stuttgart in einer württembergischen Familie protestantischer Honoratioren zur Welt. Honoratioren heißt hier: Pfarrer, Advokaten, Schullehrer, Verwaltungsleute. In der Sprache der Zeit gehörten sie der «Ehrbarkeit» an. Mit den Geistlichen freilich ist es in direkter Linie schon eine ganze Weile her, in der Familie der Mutter finden sie sich gar nicht. Hegel wächst also anders als seine Studienfreunde Hölderlin und Schelling nicht im sprichwörtlichen evangelischen Pfarrhaus auf, auch wenn solche Pfarrhäuser immer in der Nähe sind: «Noch der Pfarrer, welcher Schiller taufte, war nach Gustav Schwabs Bericht ein Hegel.»[12]
Mehrere seiner Vorfahren bekleideten das Amt des «Landschaftsregistrators», sein Urgroßvater mütterlicherseits beispielsweise. Wodurch der Mann aber nichts mit Wäldern oder Verkehrswegen zu tun hatte, die «Landschaft» war nach damaligem Sprachgebrauch im Gegensatz zur «Herrschaft» die Vertretung der bürgerlichen Bevölkerung in den sogenannten Amtsstädten. Stuttgart, die «Fürstin der Heimath» (Hölderlin), war der Sitz der Residenz und dieser ständischen Vertretung. Andere Familienmitglieder waren Regierungssekretäre und Oberamtmänner, wie sein Großvater, der neun Jahre vor Hegels Geburt starb. Viel älter als sechzig wurden die Erwachsenen damals meistens nicht. Hegels Vater wiederum, Georg Ludwig Hegel, der Jurisprudenz in seiner Geburtsstadt Tübingen studiert hatte und sechsundsechzig wurde, war Rentkammersekretär und später Rentkammer-Expeditionsrat. Er verwaltete also die Einnahmen («Renten») des Landesfürsten. Heute würde man vielleicht sagen, er arbeitete im Finanzamt von Stuttgart. Von sechs Geschwistern überleben drei die Kindheit: der erstgeborene Hegel, sein Bruder Georg, der als Offizier 1812 nicht aus dem Russlandfeldzug Napoleons zurückkehren wird, und seine Schwester Christiane Luise, von der wir noch hören werden.
Eine Familie von Beamten mittlerer Stellung also. Wessen Beamte waren sie? Württemberg wurde seit 1744 von Herzog Karl Eugen regiert, der mit sechzehn Jahren die Geschäfte des Landes übernommen hatte, nachdem ihn seine protestantischen Vormünder zuvor in Preußen, am Hof Friedrichs II., hatten erziehen lassen, um den jungen katholischen Prinzen dem Einfluss Habsburgs zu entziehen. Viel geholfen hatte es zunächst nicht. Der Monarch interessierte sich nach seinem Amtsantritt in spätbarockem Habitus vor allem für höfische Selbstdarstellung durch repräsentative Bauten, das Abhalten von Jagden und Feierlichkeiten, die mitunter vierzehn Tage am Stück dauerten, die Pflege der musikalischen Künste sowie die Zuwendung zu Bühnenkünstlerinnen. Noch zwei Jahre vor Hegels Geburt erlebte das Residenzschloss im nahen Ludwigsburg die Aufführung der Oper «Fetonte» des Hofkapellmeisters Niccolò Jommelli mit mehr als vierhundert Statisten, darunter dreihundertvierzig Soldaten, sechsundachtzig von ihnen zu Pferde.[13] Karl Eugens Gemahlin, Elisabeth Friederike Sophie, hielt die Mätressenwirtschaft nicht lange aus und floh 1756 in die Arme ihrer Bayreuther Familie. In seiner Regierungszeit versorgte der Herzog das Land gleich mit vier neuen Schlössern, darunter Montrepos und Solitude sowie das Neue Schloss in Stuttgart, das er den Stadtbewohnern mit der Drohung abpresste, andernfalls mitsamt seinem Hofstaat nach Ludwigsburg, das sie im Volk auch «Lumpenburg» nannten, auszuweichen. Was er dann auch tat. Als Hegel geboren wird, ist die «Residenzstadt auf Abruf» mit ihren fünfzehntausend Einwohnern schon seit sechs Jahren keine Residenzstadt mehr. Als Hegel eingeschult wird, ist sie es bereits wieder.[14]
Dieser schwankende Regierungs- und Lebensstil, in dessen Zentrum die Ruhmsucht stand, führte zu erheblichen Ausgaben, zu denen von 1756 an die Kosten für die Beteiligung Württembergs am Siebenjährigen Krieg hinzukamen. Sie durch Steuern zu finanzieren, lehnte die «Landschaft» ab. Das war nicht unerheblich, denn den Landständen als Versammlung aus Rittern, Kirchenvertretern und der «Landschaft» war schon mehr als zweihundert Jahre zuvor das Recht zugesichert worden, Steuern zu bewilligen. So sperrten sich Bürgermeister gegen Versuche des Hofes, die Steuern mit militärischer Gewalt einzutreiben. Dass sich Karl Eugen außerdem – zur Finanzierung seiner Hofhaltung und für eine entsprechende Vorauszahlung – verpflichtet hatte, im Kriegsfall sechstausend Männer als Soldaten an Frankreich «auszuleihen», was der württembergischen Verfassung widersprach, steigerte den Konflikt zwischen Bürgerschaft und Hof noch. Einen Landtag, den der Herzog 1764 einberufen hatte, um an Geld zu kommen, löste er, als die Stände sich uneinsichtig zeigten, gleich wieder auf.
Hegels Familie gehörte also einer bürgerlichen Schicht an, die für das Herzogtum arbeitete und insofern keineswegs «republikanisch» gesinnt war. Sie bestand aber auf den hergebrachten Rechten der städtischen Bürgerschaft und der Heilung des mehrfachen Verfassungsbruchs, dessen sich der Monarch schuldig gemacht hatte. Der Beamte dient seinem Herrn, jedoch nur im Rahmen von dessen gesetzlich festgelegtem Entscheidungsspielraum. Das Plündern von Kassen, um Vergnügungen zu finanzieren, fiel nach Auffassung der württembergischen Amtsstädte nicht in diesen Spielraum.
1770 kam es vor dem Wiener Reichshofrat des Heiligen Römischen Reichs Deutscher Nation, zu dem Württemberg gehörte, zum sogenannten Erbvergleich. Die Rechte der Stände, die den Rat angerufen hatten, wurden vom Kaiser bekräftigt; der Landtag, hieß es, sei der repräsentative Körper des Vaterlandes. Der Herzog musste sein Regierungsgebaren ändern und von seinen hohen Ausgaben herunterkommen. Er tat es. Acht Jahre nach diesem Urteil ließ Karl Eugen von allen Kanzeln des Landes eine Bußerklärung verlesen, in der er unter Appell auch an seine Beamten politische Besserung und seine Hinwendung zur Rolle des fürsorglichen Landesvaters gelobte. Weniger Prunk, weniger Ambition, weniger Militär hieß das.
Und stattdessen? Bildung. Es wirkt tatsächlich wie ein Witz der Geschichte, dass sich der Wandel vom spätbarocken zum «aufgeklärten» – soll heißen: maßvolleren und nüchternen – Absolutismus in Württemberg genau in dem Moment zutrug, als die künftigen Vertreter des philosophischen Bildungsgedankens als Landeskinder auf die Welt kamen. Schon im Frühjahr 1770 hatte der Herzog im Schloss Solitude ein «Militärisches Waisenhaus» gegründet, das ein Jahr später in «Militärische Pflanzschule» umbenannt wurde, um weitere zwei Jahre danach «Militärische Akademie» zu heißen und schließlich als jene «Carlsschule» nach Stuttgart umzuziehen, deren berühmtester Zögling Friedrich Schiller wurde. 1765 war dem die Öffnung der herzoglichen Bibliothek für alle des Lesens Mächtigen vorausgegangen, «Mittwochs und Samstags von 2 bis 5»[15], wie Hegel schreibt.
Auch in Hegels Gymnasium wirkte das erwachte Interesse des Herzogs an schulischer Erziehung spannungsvoll hinein. Die Lehrer wurden von ihm ernannt, doch die Schulaufsicht lag bei der protestantischen Kirche. So kam es nicht nur, dass viele Lehrer vom Herzog gegen kirchlichen Widerstand durchgesetzt wurden; es bildeten sich auch in der Schule die unterschiedlichen Auffassungen vom Sinn der höheren Erziehung ab, die damals in Deutschland diskutiert wurden. Das «Gymnasium Illustre» verwandelte sich unter ihrem Einfluss allmählich von einer Einrichtung, die in erster Linie auf theologische Studien in Tübingen vorbereitete, zu einer allgemeinbildenden höheren Schule. So wurde Fächern wie Mathematik, Physik und Geographie mehr Gewicht gegeben. Bis dahin hatte die Schule nicht einmal das Besteck für physikalische Experimente gehabt. Alte Texte wiederum sollten nicht länger mehr nur wegen der Bedeutung ihrer Sprache für die christliche Überlieferung gelernt werden, sondern um der Kenntnis der Antike, also um ihrer Inhalte willen.
Allerdings war der Lehrkörper in diesen Fragen uneins. Es gab Professoren, die aus leidvoller Erfahrung mit der gewalttätigen Frömmelei pietistischer Erziehungsmethoden der kritischen Vernunft im Umgang mit religiösen Fragen den absoluten Vorrang einräumten, während andere im Geist des sogenannten Neuhumanismus sich der historischen Welt und den Naturwissenschaften öffneten. Der herrschende Gegensatz war also nicht der zwischen Dogmatismus und Aufklärung, sondern der zwischen unhistorischem und historischem Denken. Eine illustrative Anekdote in diesem Zusammenhang, die Hegel in seinem Tagebuch mitteilt, betrifft den zum Tode verurteilten Sokrates. Der bat, Platons «Apologie» zufolge, in seinen letzten Stunden, man möge auf seine Kosten dem Gott der Heilkunst, Äskulap, einen Hahn opfern. Die rationalistische Erklärung von Hegels Schullehrer Philipp August Offterdinger lautete: Sokrates, die Personifikation der griechischen Aufklärung, handelt so unvernünftig abergläubisch, weil das Gift, mit dem er aus dem Leben scheidet, schon Wirkung zeigt. Hegel hingegen: «Ich halte neben dieser Ursache auch davor [dafür], er habe gedacht, weil es Sitte sei, wolle er durch Unterlassung dieser geringen Gabe den Pöbel nicht vollends vor den Kopf stoßen.»[16] Sokrates handelt für Hegel also vielleicht sachlich unvernünftig, aber sozial verständig. Der Glaube, den man auch Aberglauben nennen mag, ist, so aufgefasst, nicht nur eine Behauptung über die Erbittlichkeit der Götter, sondern auch ein gemeinschaftliches Ritual. Man darf, um das zu sehen, eben nur keinen zu engen Begriff von Vernunft, von gesundem Menschenverstand und von Aufklärung haben. Ein knappes Jahr später findet Hegel in den «Briefen zur Bildung des Geschmacks» von Johann Jakob Dusch die dem französischen Dramatiker Racine zugeschriebene Bemerkung, Sokrates habe mit «Wir schulden dem Äskulap einen Hahn» ein griechisches Sprichwort so zitiert, wie es ein aufgeklärter Franzose tue, der zu einem Freund sage, man müsse jetzt eine Kerze anzünden («nous devons une belle chandelle»).[17]
Hegel ist, mit anderen Worten, früh auf eine Reihe intellektueller Spannungen seiner Zeit aufmerksam geworden. Hegels Lieblingslehrer Johann Jakob Löffler beispielsweise wurde vorgeworfen, er vernachlässige das Auswendiglernen.[18] Sein Schüler hingegen dürfte an den Gesprächen mit ihm, der ihm auch Privatunterricht erteilte, gerade das Inwendiglernen geschätzt haben, die Diskussion über Unterrichtsstoffe, die Demonstration der Gründe, weshalb man sich mit ihnen beschäftigte. 1785 muss er den Tod dieses verehrten Menschen hinnehmen – «ewig werde ich sein Andenken unverrükt in meinem Herzen tragen», notiert der Fünfzehnjährige und schreibt Löffler gewissermaßen auf den Grabstein: «Er kannte den Wert der Wissenschafften, und den Trost, den sie einem bei verschidenen Zufällen gereichen.»[19] Dass ein Fünfzehnjähriger an der Wissenschaft ihre Fähigkeit schätzt, Trost zu vermitteln, ist keine nebensächliche Beobachtung. Zwei Jahre ist es damals erst her, dass Hegel seine Mutter verloren hatte und beinahe selbst gestorben war. Der Bedarf an Trost war groß, dass er ihn durch Nachdenken und Kenntnis der Welt gestillt sehen konnte, sagt viel über den jungen Hegel.
Das Auswendiglernen, das zu wenig zu fördern Hegels Lieblingslehrer vorgeworfen wurde, passte zu einer Zeit, in der verlässlich eingeschätzt werden konnte, was ein Schüler brauchte, um sich im Leben zurechtzufinden. Die in der Zeit um Hegels Geburt einsetzende Bildungsrevolution fand aber in einer gesellschaftlichen Lage statt, in der die Schulen ihre Zöglinge allmählich nicht mehr in «Haus und Stand» einfügen, sondern zu Selbstbestimmung anleiten sollten.[20] Um 1770, so der Bildungshistoriker Heinrich Bosse, erlebte in Deutschland nämlich weniger die Gesellschaft eine Krise als die Tradition. Es wurden inzwischen einfach zu viele Bücher und Kommentare zu Büchern publiziert, als dass die Illusion hätte aufrechterhalten werden können, es sei ganz klar, welche davon Pflichtlektüre seien. Nicht die Kopie der Vorbilder konnte länger die Norm abgeben, sondern die sachliche Überprüfung ihrer Maßgeblichkeit. Nicht Gelehrsamkeit um ihrer selbst willen erschien geboten, weil alles Wissen irgendwo schon dargestellt sei, sondern der Vergleich fremder Erfahrung, wie sie in Büchern niedergelegt ist, mit den Ergebnissen des eigenen Nachdenkens.
Der Polemik des von Hegel früh verehrten Rousseau gegen die Bücher – «Ich hasse die Bücher! Sie lehren nur, von dem zu reden, was man nicht versteht»[21] – folgen in dieser Zeit Lessing, Herder, Goethe und Schiller. Im Rückblick erstaunt daran nicht nur das Paradox, dass es äußerst belesene Leute waren, die hier gegen das Lesen polemisierten. Sie waren auch unbekümmert um den noch viel größeren Widerspruch, dass sie, wie schon Rousseau, den Widerstand gegen Erfahrung aus zweiter Hand ihrerseits zum Druck beförderten. Folgt keinen Autoritäten, sondern eurer eigenen Erfahrung, sagte – jemand, der dadurch Anspruch auf Autorität erhob. Hegel kultiviert diese Geste nicht, sich von der Tradition dadurch zu befreien, dass man ihr den Rücken zuwendet. Als Originalgenie empfindet er sich nicht. Dazu war er ein zu bewusster Leser, angefüllt von Jugend an mit einer schwer begreiflichen Anzahl an Lektüren. Vielmehr wird er zu verstehen suchen, was es mit der Tradition auf sich hat und wo die Grenzen ihrer Tradierbarkeit liegen. Gegen das Lesen und das Schreiben von Büchern hätte er sich schon deshalb niemals gewendet, weil ihm das rhetorisch glänzende Sprechen stets fremd blieb. Die ersten Einwände, die ihm in der Schule gemacht werden, betreffen nicht seine Argumente, sondern seinen Vortrag.
 
Das alles zeigt, wie der junge Hegel sich gebildet hat. Doch was hat er gedacht, was war ihm wichtig? Nicht einfach zu sagen. Er kam aus keiner auffällig religiösen Familie. Passion ist ihm so fremd wie die Vorstellung, man gewinne etwas, wenn man sich seinem pochenden Herz überlässt. Er ist kein Schwärmer, neigt nicht zu riskanten oder experimentellen Gedanken. Er interessiert sich für die griechische Tragödie so sehr wie für Physik oder die auf den ersten Blick banalen Meinungen deutscher Rousseau-Adepten. Was ihm plausibel erscheint, ist die Glückseligkeitslehre einer gemäßigten, jedwedem Radikalismus abholden Aufklärung. «Alle Menschen haben die Absicht sich glücklich zu machen», notiert Hegel 1786 in sein Tagebuch, um sogleich festzuhalten, dass es auch solche gibt, die sich aufopfern, um andere glücklich zu machen. «Doch diese haben, glaub’ ich, nicht wahre Glückseligkeit aufgeopfert, sondern nur zeitliche Vortheile, zeitliches Glük, auch Leben.»[22] Selbst Märtyrer, heißt das, stellen das eigene Verhalten in einer Glückseligkeitsbilanz ein. Die sokratische Behauptung, die Tugend, und also das gute Handeln, beruhe auf Erkenntnis, nicht auf einem Entschluss, leuchtet ihm ein. Aus dem «Neuen Emil» des Philosophen Johann Georg Heinrich Feder, dem Werk, aus dem er am meisten exzerpiert hat, schreibt er sich 1785 heraus: «Einen Grundtrieb zum Bösen, d.i. zum eigenen Verderben und Nachteil anderer, habe ich nie ausfindig gemacht. Der Mensch liebt sich und kann sein Verderben auf keine Art wollen. Er schadet sich bloß aus Irrtum.»[23]
Es sind also Orientierungen einer gemäßigten, deutschen Aufklärung, denen Hegel während seiner Schulzeit folgt. Während Rousseaus «Émile» in der Gesellschaft die Quelle allen Übels sah, bemühte sich Feders «Der neue Emil» gerade umgekehrt darum, den Zögling an die hergebrachte Moral heranzuführen. Hegel interessieren daran aber weniger die pädagogischen Ansichten des Autors als dessen Moralpsychologie, die er im Kapitel «Von den Gründen der Neigungen, sonderlich derjenigen, die das Recht- oder Übelverhalten eines Menschen hauptsächlich bestimmen» ausgeführt hat. Hegel findet nur auf acht von vierundsiebzig Seiten dieses Kapitels, in dem erläutert wird, dass von der Natur nur Gutes kommt, die Selbstliebe Liebe zu anderen impliziert und Tugend nur Vorteile hat, nichts für sein Notizbuch. So schreibt er sich heraus, dass die Tugend noch nicht vollkommen sei, solange sie noch von der Erwartung eigener Vorteile und Furcht unterstützt werde. Aber er bricht an der Stelle ab, an der Feder die typisch pragmatische Einschränkung anschließt, für die Gesellschaft wie das Individuum sei eine unvollkommene Tugend besser als gar keine.[24]
Das Nützlichkeitsdenken der Aufklärung zieht Hegel an, weil es die Intelligenz mit ihren sozialen Umständen verbindet. Alles, was gedacht wird, hat sich im Leben zu bewähren, und wenn es nur in den Büchern steht, führt es eben nur ein Leben in Büchern. Zugleich sieht er früh, dass es sowohl die Gedanken wie die Handlungen selbst unfrei macht, wenn Letztere zu eng an die Befriedigung sinnlicher Bedürfnisse gebunden werden. Die menschliche Sinnlichkeit ist für ihn also einerseits nichts Schlechtes, weil auch Phantasie, Einbildungskraft und die Gefühle mit ihr zusammenhängen. Andererseits kann die Sinnlichkeit des Menschen als «Abhängigkeit von der äußeren und inneren Natur – von dem, was ihn umgibt und in dem er lebt, und von den sinnlichen Neigungen und dem blinden Instinkt», wie Hegel kurz darauf schreiben wird, seinen besten Möglichkeiten im Wege stehen.[25]
Auch wenn damals weder der Begriff des «Idealismus» noch der des «Materialismus» zur Verfügung standen, schwanten schon dem Gymnasiasten Hegel die Widersprüche von philosophischen Theorien, die sich strikt an diese Unterscheidung hielten. Einerseits ist der Mensch abhängig von äußeren Kräften, die auf ihn einwirken: Religion, Klima, Gesetzgebung, Moral. Andererseits ist er frei, soll er alle seine Kräfte entwickeln, was er aber nur kann auf der Grundlage seiner Verflochtenheit in konkrete Lebensweisen. Freiheit ist nicht ein abstraktes Dagegensein, sondern die Entfaltung von Möglichkeiten in einer gegebenen Situation. Doch woran lässt sich erkennen, welche sinnvollen Möglichkeiten in der Situation stecken? Was bewegt Sokrates, in das Urteil der Athener über ihn einzuwilligen, anstatt zu fliehen? Weshalb kann es richtig sein, etwas zu tun, das dem eigenen Wohlergehen widerspricht? Ein Vokabular, um sich in solchen Widersprüchen zurechtzufinden, hat Hegel damals noch nicht.
Am Ende seiner Schulzeit kam die Frage auf, worauf es bei ihm hinauslaufen sollte. Der Wunsch der Mutter war gewesen, ihn zum Pfarrer auszubilden. Er fügte sich dem, weil man sich damals überhaupt dem elterlichen Willen fügte und weil die Ausbildung dafür ihm alle denkbaren Weltausschnitte anbot. Aber schon dem Achtzehnjährigen schien klar, dass die Verkündigung des Neuen Testaments seine Sache nicht sein wird. Wofür er sich interessierte und was er aufgrund von Lektüren plausibel fand, hatte mit dieser Aufgabe gar nichts zu tun. Das Studium, das sich an seine Schulzeit anschließen würde, musste Hegel nicht als Ausbildung zu einem Beruf verstehen, sondern als geschenkte Zeit, die es ihm erlaubte herauszufinden, was sich mit all den Lektüren und Gedanken, zu denen ihn die Schulzeit geführt hatte, im Leben anfangen ließe – mal sehen, was kommt.
 
Ziehen wir ein erstes Resümee: Hegel wächst in einer Ja-aber-Welt auf. Er gehört einer Familie an, die monarchisch gesinnt ist, aber voller Bürgerstolz lebt. Man ist protestantisch, aber der Souverän ist katholisch. Er ist der Souverän, aber er unterliegt den Landständen und ihren verfassungsmäßigen Rechten. Er pflegt die barocke Ruhmsucht, aber wendet sich, wenn auch spät, mit großer Strenge der Verbesserung seines Staates zu. Die Aufklärung ist dominant, aber der lutherische Glaube ebenfalls. Man pflegt die Vorstellung, Tugend sei nützlich, aber in Königsberg ist Immanuel Kant schon dabei, das Verhältnis zu Moral und Religion so zu revolutionieren, dass der Egoismus als undurchdacht erscheint. Die Schulen unterrichten die Vorbildlichkeit der Antike, aber auch des Christentums und des gesunden Menschenverstandes. Ja, Sokrates, aber auch Jesus. Ja, Monarchie, aber auch Republik. Ja, die Tradition, aber auch der Widerspruch gegen sie.
Es sind mithin viele Vorbehalte, die am Beginn dieser Biographie stehen. Niemand hätte am Ende von Hegels Schulzeit sagen können, was aus ihm werden würde. Das ist bezeichnend für die Bildungssituation dieser Zeit. Der Nachwuchs rückt nicht mehr selbstverständlich in die Positionen ein, die seine Herkunft für ihn vorsieht. Hegel nimmt ein Studium auf, das zum Beruf des Pfarrers führt, aber er denkt keine Sekunde daran, diesen Beruf zu ergreifen. Welchen anderen, weiß er noch nicht. Bildung heißt, dass man lange Zeit von einer Antwort auf die Frage absehen kann, was man werden will.

               Zweites Kapitel Der Mönch in der Revolte – 
Tübingen als Lebensform

            
               Ludwig XVI.: «C’est une révolte?»

               Graf Liancourt: «Non, Sire, c’est une révolution.»

            
Hegel wird Magister. Aber was ist ein Magister? Ein Magister, sagt die Zeitschrift «Das graue Ungeheur» im Jahr 1784, ist ein «Geschöpf in schwarzes Tuch gekleidet, mit rund verschnittenen Haaren, einem Mantel und Halskrägchen». Durch theologische Studien habe es dieses in Tübingen einheimische Wesen bis an die Schwelle der Kirchentüren gebracht. Aber es ist weich wie der «Thon Japet’s», also der Lehm, aus dem Gott den Menschen schuf. Man kann einen Vikar, einen Hofmeister, einen Pfarrer, einen Professor, einen Feldprediger oder einen Diakon aus ihm formen. Es wohnt in einem alten, schwarzen, verrauchten Bau mit seinesgleichen eng gedrängt zusammen. Innen ist es «das absurdeste, steifeste und bissigste Ding». Es wird gefüttert, geweidet und gegängelt. Und endlos geprüft. Kommt es aber an die Luft, so verwandelt es sich zuweilen in ein liebenswürdiges Wesen und macht sich lustig über seine «Zuchtvögte».
Ob der aufklärerisch aufgeregte Publizist Wilhelm Ludwig Wekhrlin irgendeine unmittelbare Anschauung vom Leben im Tübinger Stift hatte, dessen Insassen er in seiner eigenen Zeitschrift so eindrücklich schilderte, ist unklar. Dass seine Beschreibung traf, ist hingegen sicher. Die Studenten der Theologie, die in jenem Stift unterrichtet wurden, sollten tatsächlich einem Leben des ständigen Instruiertwerdens und Predigens unterworfen werden. Nichts Weltliches, nichts Schönes sollte ihren Alltag bestimmen. Ihre einzige Lektüre, so die Vorstellung der Lehrer, sei die Bibel und ihre theologische Auslegung sowie alte Schriftsteller. In der Welt sollten sie inmitten einer «fürchterlichen Burg» außerweltlich leben.[1]
Die Burg war ein ehemaliges Augustinerkloster und lag inmitten einer furchteinflößenden Stadt. Als Friedrich Nicolai, der Berliner Verleger und aufklärerische Kopf, 1781 nach Tübingen kommt, beschreibt er es so: Die Stadt liege unbequem auf einem Bergrücken, ihre Straßen seien äußerst uneben. «Man muß schief herauf und herabgehen, oft mehrere Stufen steigen, ja in einigen Häusern (z.B. in dem Hause des Herrn Prof. Uhland) steigt man von der Spitze des Dachs in eine andere Straße.»[2] Alles sehr eng, ungepflastert, gar nicht beleuchtet und dreckig. Misthaufen vor vielen Häusern, die kleine schmutzige Fenster haben. Nicolai findet, das gehöre sich nicht für eine Stadt, die sich die zweite Residenzstadt des Landes nenne und ein Hofgericht sowie eine berühmte Universität in ihren Mauern habe. Tübingen ist für ihn die hässlichste bedeutende Stadt Deutschlands, hässlicher noch, wie er notiert, als Kassel und Braunschweig. Hegel selbst spricht in einem Fragment jener Jahre von der «scheusliche[n] Larve des Todes», die das gotische Bauen zeige.[3]
Tübingen war damals eine für unsere Verhältnisse kleine Universitätsstadt. In einem Staat von etwa sechshunderttausend Bewohnern – in Paris lebten mehr Menschen als in Württemberg – machte sie mit ihren 6140 Einwohnern 1788 aber auch dann etwas her, wenn man wie Hegel aus dem mehr als doppelt so großen Stuttgart kam. Heute liegt Tübingen mit knapp neunzigtausend Einwohnern auf sechs Millionen Württemberger deutlich über der einstigen Größe. Zu Hegels Studienzeit stellten die Studenten, Professoren und Mitarbeiter nur etwa acht Prozent der Einwohnerschaft, heute bilden sie ein Drittel. Die Mehrheit der Tübinger war in der Landwirtschaft, im Gewerbe und in der Verwaltung tätig.
Das Bild der Studenten, das Wekhrlin zeichnete, war das protestantischer Mönche.[4] So sahen sie es auch selbst, wenn sie den Abschied aus Tübingen wie folgt datierten: «Am letzten Tag meines Klosterlebens.»[5] Zwar war die Kuttenpflicht, die noch 1704 verordnet wurde, von 1752 an durch die Anweisung ersetzt worden, «in habitu decenti» eine einheitliche Tracht zu tragen. Aber die Stiftler hatten auf herzoglichen Befehl weiterhin alle denselben Haarschnitt, der Besuch von Wirtshäusern war ihnen untersagt, vom Umgang mit Mädchen ganz zu schweigen. Verboten waren außerdem: Rauchen, Ausreiten, Schlittenfahren, Tanzen und die Teilnahme an Fastnacht.[6] Hegel wird zeit seines Lebens nicht gut auf Mönche oder auf die Erwartung zu sprechen sein, die an Mönche gerichtet ist: das eigentlich fromme Leben zu führen. Tatsächlich war es ja eine Pointe des Protestantismus, der von einem entflohenen Mönch angestoßen wurde, dass Gottesfurcht und Frömmigkeit nicht delegiert werden können. In der protestantischen Welt sollte es keine Mönche geben. Das ließ allerdings die Möglichkeit offen, dass alle ein wenig Mönchen ähneln sollten.
Im Stift, dem theologischen Kolleg und Zentrum der Tübinger Universität, ging es jedoch nicht um die tägliche Selbstprüfung aller, sondern um das fortwährende Prüfen der künftigen Kirchenmänner: in den Fächern, die sie studierten, im Gottesglauben und in der Disziplin. «Außer China wird in keinem Lande so viel examinirt und locirt, als in diesem», heißt es über Württemberg.[7] Schelling wird nach seiner Zeit im Stift von einem «moralischen Despotismus» sprechen, dem die Studenten ausgesetzt waren. Hier sollte der mit Bibeln und orthodoxer Theologie bewaffnete Arm des Fürstenstaats herangezogen werden. Hegel wird das noch stärker als manche seiner Kommilitonen empfunden haben, kam er doch aus der Residenzstadt und von einem Gymnasium, an dem die Aufklärung ihre pädagogische Wirkung schon getan hatte. Davon konnte in Tübingen nur sehr eingeschränkt die Rede sein. Der berühmteste Theologe des Stifts, Gottlob Christian Storr, lehrte geradezu gegen jeden Versuch, den Sinn der christlichen Botschaft vom Wortsinn des Neuen Testaments abzulösen und es «vernünftig» zu interpretieren.[8] Eine Prüfung der Texte am Maßstab der Verständigkeit – etwa: Soll man die Wundertaten Christi glauben? Hat er die Fünftausend nicht nur gespeist, sondern auch satt gemacht? Wie kann es sein, dass Gott Christus opfert und dadurch dem Rest die Sünden verziehen werden? – wurde nicht eingeräumt. Eine solche Prüfung hätte nämlich mit der kirchlichen auch die obrigkeitliche Autorität untergraben. Die Religion war einzuüben und auswendig zu kennen; nicht zu durchdenken, sondern als kompaktes System wahrer Sätze zu erschließen. «Wie gut habens andere», klagt Friedrich Hölderlin seiner Mutter, nachdem ihn die von Stuttgart neu eingetroffenen Hegel und Märklin 1789 in den Prüfungen vom sechsten auf den achten Rang verdrängt hatten, «die ununterbrochen durch solche Schulfüchsereien in ihren Studien fort machen können!»[9] Die Studenten träumten vom Studieren.
Hölderlin, halbwaiser Sohn eines schwäbischen Gutsverwalters, gehört genauso zum Jahrgang Hegels, der am 28. Oktober 1788 achtzehnjährig in Tübingen als «Stiftler» ankommt, wie der fünf Jahre jüngere Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, dessen außergewöhnliche Begabung insbesondere für alte Sprachen ihm die Sondergenehmigung eingetragen hatte, noch halb im Kindesalter studieren zu dürfen. Hölderlin schreibt bereits Gedichte, Schelling stürzt sich in Studien orientalischer Texte, Hegel hingegen hat einen Haufen Wissen angesammelt, von dem unklar ist, was er daraus machen wird. Er ist weder, wie Schelling, ein Überflieger, noch, wie Hölderlin, ein erotischer Enthusiast. Im Stift nennt man Hegel den «alten Mann». Aber er ist, anders als die meisten Stiftler, nicht von einer Klosterschule nach Tübingen gekommen. Das zog Rückstände im Hebräischen mit sich, war aber auch mit Vorteilen verbunden. Hegel kennt die Philosophie der Aufklärung, hat breit gelesen, sich in Naturwissenschaft geübt und schon Impulse politischen Denkens aufgenommen. Er soll, wie gesagt, Pfarrer werden, denn nur darauf läuft die Ausbildung am Stift hinaus, will es jedoch so wenig wie Hölderlin und Schelling. Und er findet in Tübingen keine Lehrer, die es, wie manche in Stuttgart, gut mit ihm meinen. Als Hegel 1804 einen Lebenslauf abliefern muss, weil er sich in Jena um eine Stelle an der Universität bewirbt, schreibt er über seine Tübinger Zeit: Nach zwei Jahren philologischer, also altsprachlicher Studien «unter Schnurrer», zu denen solche in Philosophie und Mathematik «unter Flatt und Bök» hinzugekommen seien, sei er im September 1790 Magister der Philosophie geworden, um danach drei Jahre lang Theologie zu studieren, «unter Lebret, Uhland, Storr und Flatt». Im Herbst 1793 bestand er die Prüfungen vor dem Stuttgarter Konsistorium und wurde Kandidat der Theologie.[10]
Davor lag ein merkwürdiges Studentenleben im ehemaligen Augustinerkloster, das damals ziemlich heruntergekommen war.[11] Äußerlich verlief es so: Die Studenten lebten in Zimmern, die zum Schlafen wie zum Studieren dienten. Die Gänge, an denen diese Zimmer lagen, wurden «Sphären» genannt; Hölderlin, Hegel und Schelling wohnten zunächst zusammen mit einer Handvoll weiterer Kommilitonen im zweiten Stock in der «Jägersphäre», Hegel danach wohl auch in der «Rattensphäre». Es ist eng in den Zimmern, so eng, dass im Mai 1789 eine Inspektion festhält, es sei darin nicht möglich, einen Brief zu schreiben, ohne dass der Nebenmann seinen Inhalt mitbekomme.[12] Aufgestanden wird spätestens um fünf Uhr im Sommer – Hölderlin schreibt 1793 an seinen Freund Christian Ludwig Neuffer sogar, er stehe Schlag vier Uhr auf[13] –, um halb sieben im Winter. Wer nicht pünktlich am Tisch erscheint, verliert den Anspruch auf Wein zum Mittagessen. Gemeinsames Gebet, dann in den Stuben der Vortrag und die Erläuterung eines Abschnitts aus dem Neuen Testament auf Griechisch. Anschließend Frühstück. Darauf folgen Vorlesungen, deren Besuch ebenfalls kontrolliert wird. Mittagessen um elf Uhr: Fleischsuppe, Gemüse, Rindfleisch sowie lokaler Wein samt einer Predigt, mitunter gemeinsames Singen. Zwischen zwölf und vierzehn Uhr haben die Stiftler dann Ausgang, unter Schnurrer bis fünfzehn Uhr, denn sonst stören sie durch ihre Besuche die Mittagsruhe der städtischen Honoratioren. Danach verfolgen sie eigene Studien oder besuchen weitere «Kollegien»; die Studenten gehen zu den Repetenten, die mit ihnen den Stoff wiederholen, oder sie geben Privatunterricht in der Stadt, um sich etwas hinzuzuverdienen.
Wer einfach nur herumspaziert, muss damit rechnen, von einem der Famuli gemeldet zu werden. Famuli sind Söhne aus der Handwerker- oder Bauernschaft Tübingens, die vom Stift angestellt werden, um einerseits die Stipendiaten zu bedienen, andererseits die Ordnung aufrechtzuerhalten und Verstöße zu melden. Die Stiftler sind folglich schlecht auf sie zu sprechen und umgekehrt die Famuli schlecht auf die Stiftler. Es kommt unvermeidlicherweise zu Reibereien, Rache und Denunziation. Durchgesetzt werden konnten die vielen Verbote trotzdem nicht, die Tübinger Schenken waren voll rauchender Stiftler. Erst außerhalb der Mauern der fürchterlichen Burg, hieß es darum, öffne sich der Geist der Magister. Sie schüttelten dann den Stiftsstaub ab: «Alsdann schaussieren sie sich, pudern sich, und aus düstern Unkepunzen verwandlen sie sich in Mädchenbändiger und Pflastertreter.»[14] Um achtzehn Uhr jedenfalls gab es Abendessen, danach noch einmal Ausgang bis zum Torschluss zwischen einundzwanzig und zweiundzwanzig Uhr, der durch eine Glocke angekündigt wurde und den die Repetenten genau registrierten: Wer später «erschien, wurde am folgenden Tag als ‹Abnoctant› vorgefordert und ‹mit dem Carcere› nach Umständen bestraft»[15].
 
Ein Kloster also, ein Studiergefängnis mit Freigang bis zweiundzwanzig Uhr, ein Internat – etwas von alldem. «Überhaupt ists unbeschreiblich, unter welchem Druke das Stipendium wirklich ist», beschwert sich Hölderlin.[16] Die Insassen lebten in der für Studenten typischen Ambivalenz, Mitglied einer Elite zu sein, aber noch nichts zu sagen und zu melden zu haben. Fast alle waren Söhne der «Ehrbarkeit», viele untereinander verwandt und ebenfalls viele nicht die ersten ihrer Familien an der Tübinger Universität. Zu leiden hatten sie nicht nur des strengen Regimes halber. Es herrschte ein Überfluss an Kandidaten fürs Pfarramt und also ein Missverhältnis von gegängelter Intelligenz, Bereitschaft, sich unterzuordnen, und Stellen. Als Hegel in das Stift eintritt, wird zudem viel über den Niedergang Tübingens geredet. Die Universität konkurriert mit der Stuttgarter Karlsschule, und es wird geklagt, so wenige Studenten habe es seit 1614 nicht mehr gegeben, was wiederum auf den Wohlstand der Stadt zurückwirkte, weil die Ausgaben der Professoren von ihren Hörergeldern abhingen.[17] Es sind wenige Studenten, aber trotzdem zu viele. Sie sind hochbegabt, immens kenntnisreich in der Welt der Texte, aber es ist unklar, was sie damit anfangen sollen. Sie haben zu denken gelernt, aber man erwartet von ihnen, dass sie sich einfügen.
Wen wundert es, wenn unter diesen Umständen die Beschwerden über die Studenten und das «subordinationswidrige Betragen und der Unfleiß eines großen Theils der dasigen Stipendiaten» zunehmen.[18] Hölderlins Betragensnoten beispielsweise werden von 1788 kontinuierlich schlechter.[19] Die Tübinger Stadtchronik ist voll von Studenten, die ihre Schulden nicht bezahlen, von studentischen Händeln mit Handwerksgesellen, Beleidigungen und Raufereien unter dem Einfluss starker Getränke. Der Primus des Jahrgangs vor Hegel, Christian Philipp Friedrich Leutwein, bringt es im Spätsommer 1789 auf vierzehn Ahndungen («Caritionen») seines Verhaltens.[20]
Mitunter richten sich die derben Späße der Studenten – die Entwendung der Martinsgänse etwa[21] – auch gegen die Repetenten, die aber nur durch ihre Flügelkutten das alte Regime repräsentieren. Geistig halten sie oft zu den fast gleichaltrigen Studenten und sind deren Vertraute. In Tübingen kommt zur Flegelhaftigkeit hinzu, dass sich der Druck auf die Hochbegabten Luft macht. Denn die Stiftler sind nicht einfach nur privilegierte Abkömmlinge des Bürgertums, sondern zugleich tagtäglich gegängelte Wesen. Hölderlin haut einem «Mägdelein Provisor», also einem Mädchenerzieher, den Hut vom Kopf. Warum? Er hatte zum wiederholten Male nicht gegrüßt. Statusambivalenz: Hölderlin sieht sich als zukünftig Überlegenen und überhaupt als Heldenaspiranten, man lese nur seine Gedichte jener Jahre.[22] Der Provisor hingegen sieht sich als gegenwärtig Berufstätigen, der sich von einem Studenten – heute würde man sagen: der von seinen Steuergeldern lebt – nichts gefallen lassen muss. Selbst dem zurückhaltenden Hegel werden «grobe Redensarten» gegen Stadtburschen nachgesagt, und wegen ungenehmigter Abwesenheit sitzt er 1791 einmal eine Karzerstrafe ab.[23] Sein Verhalten führt schon im Winter 1789 dazu, dass er in der Rangabfolge seines Jahrgangs einen Platz verliert, und er reagiert darauf mit noch größerem Desinteresse am Stundenplan. Botanik hat ihn zwischen 1791 und 1792 mehr interessiert als Theologie.[24]
Hinzu kam, was die Universitätsverwaltung als «Gährungen» anspricht. Hegel ist erst acht Monate in Tübingen, als im Juli 1789 die Französische Revolution ausbricht. Sie wird das beherrschende Gesprächsthema unter den Studenten. Dass es sich bei ihr um ein welthistorisches Ereignis handelte, war sofort allen klar. Für die Studenten ist entscheidend, sich die Revolution als das Ergebnis von Ideen und als Beweis für deren Macht vorstellen zu können. Denn ihr war keine ökonomische Krise in Frankreich vorausgegangen, die Armen waren arm wie seit jeher; die wohlhabende Bourgeoisie hatte nicht an einen Umsturz gedacht; der Hof war in einer fiskalischen Klemme, aber auch das reicht als Erklärung nicht hin, weshalb es zu den dramatischen Vorgängen kam.[25]
Zwischen 1789 und 1793, ziemlich exakt also während der Studienzeit Hegels, vollzog sich in seiner Hörweite eine komplette Negation aller bis dahin gültigen sozialen Praktiken in Recht, Religion und Politik. Es wurden Menschenrechte deklariert, Sklaven befreit, Protestanten und Juden gleichgestellt, Ehescheidungen erlaubt, die Schichtungsordnung wurde geschliffen, sogar Pressefreiheit wurde versucht. Die prominenteste zeitgenössische Deutung war, es sei «die Philosophie» gewesen, die all das bewirkt habe, die Philosophie der Aufklärung. Und wodurch soll den Philosophen – Bayle, Rousseau, Helvétius, Diderot, d’Holbach und Raynal beispielsweise – das gelungen sein? Durch die Delegitimation der katholischen Religion und durch die Behauptung, in der Vernunft und nicht in der Tradition sei die Grundlage für Staat, Moral und Recht zu finden.[26] Was für ein Gedanke in einem protestantischen Kloster, in dem eine kleine Zahl von angehenden, aber äußerst unwilligen Theologen Kant und Rousseau und Pariser Zeitungen las. Was für ein reizvoller Gedanke zumal, da die Studenten sich in zunehmendem Besitz von Überlegungen fühlten, die ihnen viel grundsätzlicher und tiefgreifender erschienen als die Ideen der französischen Aufklärung. Wir kommen im nächsten Kapitel dazu, welche Überlegungen das waren.
Herzog Karl Eugen wittert von 1789 an den Geist der Französischen Revolution in jedwedem Versuch, von alten Verhaltensvorschriften abzugehen. Schon Rauchen erschien, wie später lange Haare, als Indiz für Unbotmäßigkeit. Vorschläge seitens der Leitung des Stifts, die jungen Männer nach ihrer Individualität zu behandeln, werden abgelehnt. «Unsere jungen Leute», seufzt 1792 der «Ephorus» genannte Leiter des Stifts, Christian Friedrich Schnurrer, «sind großentheils von dem FreyheitsSchwindel angestekt, und das allzu lange Zögern mit der neuen Einrichtung», also mit liberaleren Regeln, «hat viel dazu geholfen.»[27] Im August 1793 schreibt der Herzog an die Leitung: «Da Wir von sicherer Hand in Erfahrung gebracht haben, daß in Unserem Herzoglichen Theologischen Stifte die Stimmung äußerst democratisch seyn solle, besonders aber ohne Scheu die Französische Anarchie und der Königsmord öffentlich vertheidiget werden: So wolltet Ihr die Sache ernstlich und schleunig untersuchen, und den Erfund an Unser Herzogliches Consisitorium unthertänigst berichten.»[28] Die Repetenten werden vernommen, wissen aber nichts davon, und Ephorus Schnurrer stöhnt, was denn noch alles über das Stift behauptet werde. Er droht mit Rücktritt, der Herzog ist danach auch gegen die Repetenten misstrauisch; im Dezember 1793, Hegel hat das Stift längst wieder verlassen, berichtet immerhin einer von ihnen, es sei in seiner Gegenwart das «Ça ira» angestimmt worden.[29]
Unter den Stiftlern der «Renzschen Promotion», wie Hegels Jahrgang nach dem Klassenbesten, Karl Christoph Renz, hieß, fand sich jedenfalls eine ganze Reihe, die von der Französischen Revolution begeistert war. Man gründet einen politischen «Klupp», das «Unsinnskollegium», in dem man sich rauchend der freien Rede erfreut, Spottverse vorträgt und über Neuigkeiten diskutiert, die dem «Moniteur» oder der Zeitschrift «Minerva» entnommen werden, durch die der in Paris lebende preußische Offizier a.D. Johann Wilhelm Archenholz bis 1792 – danach musste er, der Guillotine halber, aus Frankreich fliehen – über die Lage der Revolution informierte. Später kommt es auch in Stuttgart zur Gründung solcher Debattierzirkel, und Hegel ist dabei. Aus Tübingen hört der Herzog, dass ein Stiftler die Marseillaise übersetzt haben soll, und eilt hinzu, um den jedenfalls daran ganz unschuldigen Schelling zu befragen, ob er es gewesen sei. Die Anekdote will wissen, der junge Philosoph habe mit Jakobus 3,2 und mithin so schlagfertig wie scheinheilig geantwortet: «Durchlaucht, wir fehlen mannigfaltig.» Hölderlin gibt seiner «Hymne an die Menschheit» Ende 1791 ein Motto von Jean-Jacques Rousseau: «Die Grenzen des Möglichen sind in moralischen Dingen weniger eng gezogen als wir denken. Die kleinen Geister glauben nicht an große Männer: niedrige Sklaven machen ein mokantes Gesicht beim Wort Freiheit.»[30] In die Stammbücher trägt man sich gegenseitig «Vive la libérte!!» und «Vive Jean-Jacques» und «In tyrannos!» und «Egalité» ein. Oder die gewagte Behauptung: «Wenn es eine Regierung von Engeln gäbe, dann würden sie sich demokratisch regieren.»[31] Vor allem die Studenten aus der elsässischen Region um Mömpelgard (Montbéliard), das damals zu Württemberg gehörte, tun sich mit ihren Verbindungen nach Paris hervor. Saint-Just ist 1792 so etwas wie der Che Guevara von Tübingen.
Aber Paris liegt nicht in den bolivianischen Bergen, und es findet tatsächlich eine Revolution statt. 1791 vereinbaren Preußen, Österreich sowie Charles-Ferdinand d’Artois als Führer der antirevolutionären Emigranten Frankreichs, die Monarchie, die man sich als von Gott gewollt vorstellte, gemeinsam zu verteidigen. Im April 1792 erklärt Frankreich Österreich den Krieg; nach dem an sich nicht so bedeutenden Artillerieduell im Regen von Valmy, in dessen Folge sich die Koalition gegen Frankreich zurückzieht, notiert Goethe sein berühmtes Wort, eine neue Epoche der Weltgeschichte habe begonnen. Unmittelbar danach wird in Paris die Republik ausgerufen.
In Tübingen wird die eigene Unterdrückung durch das disziplinäre Kirchenregime an der Universität mit der politischen Revolution im Nachbarstaat zusammengebracht. Hegel findet zwei Jahre nach seinem Studium die noch viel weitergehende Formel: «Religion und Politik haben unter einer Decke gespielt, jene hat gelehrt, was der Despotismus wollte, Verachtung des Menschengeschlechts.»[32] Die Studenten protestieren also gegen das eigene Studium und den Beitrag der Theologie zur Unfreiheit und Unvernunft. Wenn Hegel wohl noch während seiner Studienzeit beginnt, sich über die hergebrachte Rolle der Religion und über eine Volksreligion für aufgeklärte Menschen Notizen zu machen, muss das in diesem Zusammenhang gesehen werden. Mehr als jeder andere seiner Kommilitonen hält er an dieser politisch-theologischen Frage fest und lässt sie im Grunde zeit seines Lebens nicht los. «Solange die Sonne am Firmamente steht und die Planeten um sie herumkreisen», erinnert er sich später, «war das nicht gesehen worden, daß der Mensch sich auf den Kopf, d.i. auf den Gedanken stellt und die Wirklichkeit nach diesem erbaut. […] Es war dieses somit ein herrlicher Sonnenaufgang. Alle denkenden Wesen haben diese Epoche mitgefeiert. Eine erhabene Rührung hat in jener Zeit geherrscht, ein Enthusiasmus des Geistes hat die Welt durchschauert, als sei es zur wirklichen Versöhnung des Göttlichen mit der Welt nun erst gekommen.»[33]
Pünktlich zu den ersten Nachrichtenwellen aus Paris – die Post brauchte damals einige Zeit – brach Anfang September 1789 in Tübingen im Schweinestall des durch einen Schlaganfall nicht mehr lehrfähigen Philosophieprofessors Gottfried Ploucquet, in dem einer Magd die Laterne ins Stroh gefallen war, ein Feuer aus. Es brannte am Ende ganze sechsundvierzig Häuser, drei Scheunen und den herzoglichen Marstall nieder.[34] Ob sich damit aber schon die «apokalyptische Stimmung» ausleuchten lässt, die Hegel, Hölderlin und Schelling in jener Zeit attestiert wurde,[35] ist fraglich. Apokalyptische Texte wird Hegel nie schreiben, seinen Beitrag zur politischen Revolution wird er stets intellektuell interpretieren, als Beitrag zu einer Revolution des Denkens und der Bildung. Hegel ruft in seinem Bild der Planeten, die um die Sonne kreisen, den alten, astronomischen Revolutionsbegriff auf, der die Wiederkehr eines Himmelskörpers meinte, und kombiniert ihn mit dem neuen, politischen Begriff eines Umsturzes, der willentlich und von Gedanken bewirkt wurde. Die Geschichte bricht nicht über die Köpfe wie ein Schicksal herein, sondern es wird wirklich, was aus Köpfen entsprang und nun im Begriff scheint, alles zu ändern. Es ist diese Kombination aus der Wirksamkeit des Denkens und der Veränderung von buchstäblich allem, die das belebende Element im Leben der drei Stiftler darstellt.
Im ersten Brief an Hegel, den Hölderlin nach dem Verlassen des Stifts schreibt, erinnert er ihn daran, sie seien mit der Losung «Reich Gottes» voneinander geschieden.[36] Das bestätigt Hegel seinerseits in einem Brief an Schelling, in dem er schreibt: «Das Reich Gottes komme, und unsere Hände seien nicht müßig im Schoße!», ergänzt die Losung aber um «Vernunft und Freiheit» sowie um den «Vereinigungspunkt» einer unsichtbaren Kirche.[37] Das Reich Gottes stellten sich diese Stiftler jedenfalls nicht als etwas vor, das eine von Philosophiestudenten – wie denn auch? – herbeigeführte blutige Revolution in Württemberg bewirken könne. Sie fühlten sich an einer Zeitenwende, zu der sie mit ihrer Intelligenz beitragen wollten, aber inwiefern genau es eine Zeitenwende war und worin ihr eigener Beitrag zu ihr bestehen könnte, blieb ihnen noch undeutlich. So unklar wie die Antwort auf die Frage, welches Band ihre Begeisterung für die griechische Antike und Rousseau mit dem wahren Christentum sowie der Lektüre Kants verknüpfte, vom Pariser Umsturz ganz zu schweigen.
 
An dieser Stelle muss allerdings ein Vorbehalt gemacht werden. Es wird gerne von Hölderlin, Hegel und Schelling als einer Bruderschaft im Geiste berichtet, um ihnen gemeinsame Projekte, wie eben das sehr anstrengende einer Verwirklichung des Reichs Gottes in Deutschland, zuzuschreiben. Das folgt einer schönen Vorstellung, die alle drei in einer Stube des Tübinger Stifts zusammensitzen und über Sokrates und Platon, Diotima, Jesus, Rousseau und Kant diskutieren sieht. Doch es gab weder diese Dreisamkeit in der Stube, noch können wir aus den Kontakten, die sie nach ihrem Studium brieflich und unmittelbar zueinander pflegten, schon schließen, dass sie gemeinsam an der Geburt des Deutschen Idealismus arbeiteten. Das alles ist aus dem Rückblick gesehen, und es ignoriert einfache Tatbestände. Als Hölderlin beispielsweise ab 1790 mit dem Widmen seiner Gedichte anfängt, richtet er sie an folgende Personen: Neuffer, Magenau, Hiller, Stäudlin, dessen Schwester Rosine, Landauer, Schmid, Heinze, Sinclair und an den Landgrafen von Homburg. Manche dieser Personen erhalten mehrfach eine Widmung. Nicht gerechnet sind dabei die Gedichte, die schon in ihrem Titel ein «An» führen. Hölderlin war also, alles in allem, ein sehr widmender Dichter. Aber kein einziges seiner Gedichte wurde «an» Schelling oder Hegel gerichtet. Engste Freunde? Man nennt einander «mein Genius», aber der Titel wird mehrfach vergeben, anders als die Bezeichnung «Herzensbruder», die Hölderlin nur für den ein Jahr älteren Christian Ludwig Neuffer verwendet.[38] Als Hölderlin 1802 aus Bordeaux völlig verwahrlost und jedenfalls erschüttert zurückkehrt – er ist womöglich überfallen worden –, haben seine Freunde Schelling und Hegel anderes zu tun, als sich um ihn zu kümmern. Hegel erwähnt ihn in seinem gesamten Werk kein einziges Mal. Wie innig soll man sich also die Freundschaft zwischen den dreien vorstellen? Der gemeinsame Spaziergang zur schönen Wurmlinger Kapelle nahe Tübingen, den Hölderlin brieflich erwähnt, gewährt, sosehr gerade wir uns auch daran erfreuen,[39] keinen Aufschluss darüber, wie eng das Tübinger Verhältnis der später berühmt gewordenen Zöglinge des Stifts gewesen ist.
Von Hegel gibt es aus jener Zeit kein einziges Briefzeugnis und auch so gut wie keine Texte. Bis auf zwei Ausnahmen: Schon am 3. Dezember 1788 hatte Hegel nach einer Prüfung den Titel des Bakkalaureus erhalten. Im Umkreis dieses Vorgangs schreibt er «Über einige Vortheile, welche uns die Lektüre der alten klassischen Griechischen und Römischen Schriftsteller gewährt» und datiert das Manuskript, das von fremder Hand korrigiert wurde, auf Dezember 1788. Mit diesem Aufsatz überarbeitet er ein Stück, das er wenige Monate zuvor in enger Anlehnung an Christian Garve für sein Gymnasium geschrieben hatte. Das ist insofern bemerkenswert, als die Stiftler angehalten waren, sich in ihrer Lektüre vor allem auf die heiligen Schriften und die Theologie zu konzentrieren. Lessings «Nathan», aus dem Hegel zitiert, gehörte – auch wenn man die Liberalität des Ephorus Schnurrer in Rechnung stellt, von dem man sich selbst mit Voltaire erwischen lassen konnte, ohne Folgen fürchten zu müssen[40] – gewiss nicht zum Kanon der Lehranstalt. So wenig wie die Schriften Rousseaus.
Die anderen Texte aus Hegels Tübinger Zeit sind Predigten, die Hegel, wie alle Studenten der theologischen Fakultät, an der er sich im November 1790 einschreibt, seinen Kommilitonen zu halten hatte. Sie waren vorher einzureichen und wurden, nachdem sie vorgetragen waren, von der Stiftsleitung beurteilt. Nach den neuen Statuten des Stifts von 1793 fanden die Predigten, fünf in Folge, gehalten von jungen, mittleren und älteren Studenten, sonntagnachmittags von vierzehn Uhr bis fünfzehn Uhr dreißig und donnerstagvormittags von neun Uhr dreißig bis elf Uhr statt. Die Bibelstellen, über die sie predigten, konnten die Studenten frei auswählen.
Das erste der vier erhaltenen Stücke Hegels befasste sich mit Jesaja 61,7 und 8: «Ihr sollt doppelt so viel zurückerhalten, wie die Feinde euch weggenommen haben, als sie solche Schande über euch brachten. Anstatt euch weiter zu schämen, dürft ihr euch für immer freuen über euer Erbe in Kanaan. Der HERR sagt: ‹Ich liebe Gerechtigkeit und hasse Raub und Unrecht. Ich halte mein Wort und gebe den Menschen meines Volkes den Lohn, der ihnen zusteht; ich will einen Bund für alle Zeiten mit ihnen schließen.›»[41]
Hegel spricht dazu von der Gerechtigkeit Gottes als strafender und belohnender Gerechtigkeit. Dabei wird der strafende Gott deutlich ausführlicher analysiert als der belohnende. Gottes Gebot soll ein Handeln unabhängig von Sinnlichkeit und Umständen erlauben. Handele man pflichtgemäß, so löse das Gefühle der Zufriedenheit aus. Handele man pflichtvergessen, kommt es zu Gewissensbissen und «Furcht vor den üblen Folgen, die niemals ausbleiben», oder wenn doch, sorge das Gewissen dafür, dass wir uns selbst verachten. Man sieht, wie Hegel unterscheidet: den Egoismus befürchteter Folgen vom Selbstgefühl, unwürdig gehandelt zu haben. Und er stellt sogar subtile Folgen des falschen Handelns in Rechnung; wenn der Mensch sich nämlich zu stark von den Banden «an diese Erde» fesseln lasse, «so zerstört er seine eigene Maschine, macht sich untüchtig und unbrauchbar zu ferneren und zu edlern Vergnügungen – und zieht sich Entkräftung und Schmerzen im Körper zu, die den ohnehin zerrütteten Geist noch mehr niederschlagen; denn dieser wird von Reue, von Unzufriedenheit gefoltert, hält ihm nur das Bild seiner Nichtswürdigkeit vor.» Wer ungut handelt, heißt das, senkt sein eigenes Niveau. Dem gegenüber steht für Hegel das ruhige Gewissen eines tugendhaften Lebens, dem der Tod nur «ein Übergang zur weitern Ausbildung seiner Fähigkeiten, und zu grössern Freuden» ist.[42]
Der Tod als Übergang zu weiterer Bildung, darauf muss man erst einmal kommen, und es bleibt offen, ob Hegel danach auf seiner Stube nicht gelacht hat. Das Leben als Wunsch nach einem guten Gewissen, das liegt schon näher. Hegels spezielles Temperament liegt darin, dass er die Begeisterung für die Revolution mit der Sorge um den inneren Ausgleich verbindet, der für das Nachdenken wichtig ist. Deutlicher jedenfalls kann die unter Aufsicht mitgeteilte Gesinnung Hegels nicht ausgedrückt werden. Das moralphilosophische Problem, ob Tugend die Aussicht auf Belohnung braucht – dieses Problem wird ihn bald beschäftigen –, zeichnet sich hier schon ab. Dasselbe gilt für die Beschreibung des Menschen als, wie er es später formuliert, «Amphibie» zwischen der Welt der Sinnlichkeit und der Welt der Ideale.
 
Zwischen der Sinnlichkeit und den Idealen findet das Alltagsleben statt. Hegel nimmt krankheitsbedingte Auszeiten, die er in Stuttgart verbringt, frequentiert ansonsten die Gasthäuser Tübingens, schwänzt Vorlesungen, reitet verbotenerweise aus, ist zwar kein guter Tänzer, aber flirtet mit Schönheiten und beträgt sich «etwas genialisch», wie sein Freund Christian Philipp Friedrich Leutwein in einem Brief, dem ausführlichsten Zeugnis über Hegel im Stift, berichtet. Leutwein lobt im Weiteren Hegels Jovialität, merkt aber an, er habe etwas «desultorisches» gehabt, es also an Zielstrebigkeit und Ausdauer bei einem Gegenstand fehlen lassen.[43] Hegel findet den Fokus seines Studiums jedenfalls nicht im offiziellen Lehrplan. Der Sommer 1790, schreibt er ins Stammbuch eines Freundes, habe als Motto den Wein gehabt, der Sommer 1791 die Liebe. Er umwirbt die Tochter eines verstorbenen Theologieprofessors, Auguste, die ausgerechnet Hegelmaier heißt und an einer Weintheke den Ausschank macht. Zurückgeschwärmt wird jedoch nicht. Seinem Vater kommt er in derselben Zeit mit dem Vorschlag, anstatt Theologie doch lieber Juristerei zu studieren. Das wird schon aus Kostengründen abgelehnt; das Theologiestudium war durch ein herzogliches Stipendium abgedeckt.
Es bleiben die Lektüren, die auf eine unbestimmte Zukunft vorbereiten – und das Kartenspiel. Es heißt sogar, neben dem Studium der Schriften Immanuel Kants habe Hegel «die meiste Zeit mit Tarockspiel zugebracht».[44] Die Freude am Kartenspiel wird sich erhalten: Nach Tarock ziehen L’Hombre und Whist sein Interesse an. 1798 notiert er in Frankfurt, diese Neigung sei «ein Hauptzug im Charakter unserer Zeit». Und er hat eine kleine Theorie dazu: Es sei die leidenschaftliche, unruhige Stimmung des Geistes, die zum Kartenspiel führe. Einerseits könne man es mit Verstand angehen. Andererseits sei es von etwas bestimmt, von dem Hegel keinen Begriff hat: Risiko. Sonst, meint er, rede man bei allen Zufällen von Vorsehung, hier aber, beim Kartenspiel, nicht. Die erhabene Ruhe, analysiert er, fehle beim Spiel. Es sei im Kartenspiel «kein Funken eines Ingrediens von Vernunft vorhanden».[45] Das stimmt, Spielen hat, wendet man strenge Maßstäbe an, keinen vernünftigen Sinn. Festzuhalten ist aber, dass sich Hegel in einer Situation wohlfühlt, die von endlichem Verstand und Leidenschaft bestimmt ist, ohne der Vernunft zugänglich zu sein. Das einzelne Leben muss, insbesondere abends, diesseits der Vernunft geführt werden.

               Drittes Kapitel Das Pensum der Gruppe 1788. 
Was Hegel, Hölderlin und Schelling lasen

            
               «Dies ist es, was man unter lesen versteht. Man könnte dieser Tätigkeit als Symbol das Denkbild einer Flamme zuordnen, die sich ausbreitet, oder jenes andere eines Fadens, der von einem Ende zum anderen brennt, wobei es gelegentlich kleine Explosionen und Flackerfunken gibt.»

               Paul Valéry

            
Wir haben gesehen, wie die Studenten des Tübinger Stifts gelernt haben. Damit tritt die noch interessantere Frage hervor, was sie denn gelernt haben. Und diese Frage teilt sich sofort. Denn sie lernten einerseits, was Storr und Flatt und Rapp und Süskind und wie die Dozenten der Universität noch alle hießen lehrten: vor allem Theologie und Philosophie, die das Durchdringen theologischer Fragen unterstützen sollte. Und andererseits lasen sie mit eigenem Sinn. Aus beidem ging die antriebsreiche Mischung von Gedanken hervor, die den Jahrgang 1788 bewegte und Hegel, Hölderlin und Schelling ihre spätere Bahn ziehen ließ.
Hegel war dabei von einer Bildungswelt in eine ganz andere gekommen. Welch ein Gegensatz zwischen Tübingen und Stuttgart! In der württembergischen Landeshauptstadt lebten damals mehr Schriftsteller als in Göttingen, Jena und Frankfurt und so viele wie in Hamburg.[1] Ihr intellektuelles Klima war durch die Popularphilosophen der deutschen Aufklärung gekennzeichnet, nicht wenige der Gymnasiallehrer waren der Gegenwart zugewandt, man hatte Interesse an den Naturwissenschaften, an der Psychologie sowie an der neuzeitlichen und zeitgenössischen Literatur. In Stuttgart erschienen Zeitschriften, es hatte sich ein Republikanertum entwickelt, Schiller ist der bekannteste Sohn der Stadt. Hegel liest ihn, Rousseau, Garve, Lessing, den «Werther» und Schriften Johann Gottfried Herders, etwa «Haben wir noch jetzt das Publikum und Vaterland der Alten?» oder «Von Deutscher Art und Kunst», in denen sich abzeichnet, was kurz darauf in eine Philosophie der Geschichte eingehen wird, die sich vom Gegensatz der antiken vorbildlichen Zeiten zu den modernen befreit.
Natürlich fehlt es dieser Bildung an Konzentration, Hegel beschäftigt sich mit dem, was ihm zugetragen wird, und folgt den Verweisen, die Bücher und Argumente untereinander verbinden: Garve verweist auf Herder, der kritisiert Lessing, welcher mit Mendelssohn und Nicolai über das Trauerspiel diskutiert. So ist frühes Lesen, und es gibt wenig professionelle Leser – Gelehrte, Forscher, Publizisten –, die sich nicht in die Zeit zurücksehnen, in der die Lektüre kein Pensum war, also offenblieb, was als Nächstes gelesen wurde, und nicht unter dem Gesichtspunkt der Verwertung stand.
Die Konzentration im Bildungsgang Hegels erfolgt durch das Gelehrtenkloster in der Enge Tübingens. Über den Stundenplan der Stiftler sind wir gut unterrichtet.[2] Der Hegels umfasste in dessen ersten vier Semestern an philosophischen Kursen und Vorlesungen solche über Logik und Metaphysik, Ciceros «De natura deorum», Empirische Psychologie und Kants «Kritik der reinen Vernunft» sowie Ontologie und Kosmologie, Moralphilosophie und Naturrecht. Daneben besuchte Hegel Vorlesungen und Kollegien über die Apostelgeschichte, die Psalmen (zweisemestrig) und das Buch Hiob sowie die sogenannten katholischen Briefe des Neuen Testaments (Petrus, Jakobus, Johannes und Judas), über den Gebrauch profaner Autoren in der Theologie, theoretische Physik, Universalgeschichte, Philosophiegeschichte und 1790 ein Kolleg über «Neueste statistische Veränderungen», womit Veränderungen im Staaten- und Verfassungsleben des Alten Reichs gemeint waren. Im Wintersemester 1790/91 nahm Hegel dann nolens volens seine theologischen Studien auf. Sie umfassten Kirchengeschichte, Dogmatik, Moraltheologie, theologische Kontroversen – etwa über die Gnadenlehre – und Exegese.
Es wäre falsch zu sagen, Hegel habe sich alldem nur mit Widerwillen unterworfen, auch wenn seine mehrfachen Reisen nach Stuttgart wohl nicht nur krankheitshalber, sondern auch aus dem Bedürfnis nach Ferien erfolgten. Doch das Tübinger Lehrprogramm stand weitgehend im Zeichen einer gegen die Aufklärung gerichteten Theologie und muss ihm sehr gegen den Strich gegangen sein. Vor allem lief es darauf hinaus, ihn zu jemandem zu machen, der die Lehre von einer göttlich inspirierten Bibel, die ein in sich konsistentes System religiöser Wahrheiten bilde und wörtlich auszulegen sei, verinnerlicht, um den Beruf eines Pfarrers in Württemberg antreten zu können.
Ende des 18. Jahrhunderts verliert die Theologie allmählich die Schlüsselgewalt über die prägenden gesellschaftlichen Vokabulare. Recht, Moral, Wissenschaft, Erziehung und Kunst nehmen immer weniger Rücksicht darauf, ob das, was auf ihren Gebieten geschieht, zu den Erwartungen passt, die verschiedene Christentümer – etwa das katholische, reformierte oder lutheranische – daran anlegen. Das wirkt auf das Selbstverständnis der professionellen Vertreter der Religion zurück. Pfarrer zu werden ist jenseits der Universität – die sich aber in einem beklagenswerten Zustand befindet – nach wie vor eine der wenigen institutionell vorgesehenen Möglichkeiten, ein nachdenkliches Leben zu führen. Doch es werden immer mehr junge Männer Pfarrer, die ein sehr gemischtes Verhältnis zu ihrer Konfession unterhalten. «Gewiß», heißt es 1762 in Rousseaus «Glaubensbekenntnis des savoyischen Vikars», «weder meine Eltern noch ich dachten [im Studium der Theologie] das zu suchen, was gut, wahr und nützlich ist, sondern nur das, was man wissen muß, um die Weihe zu erhalten. Ich lernte das, was man wollte, daß ich es lernen sollte, ich sagte das, was man wollte, daß ich es sagen sollte; ich legte das Gelübde ab, wie man es wollte, und ich wurde zum Priester geweiht.»[3] Wie hätten Hegel und seine Mitstiftler ihre eigene Lage in diesen Zeilen nicht wiedererkennen sollen?
Den Vertretern des offiziellen Christentums war die Gefahr, lauter Pfarrer mit einem durch eigenständige Lektüre herausgebildeten mentalen Vorbehalt heranzuziehen, nicht entgangen. Vor allem der Theologe Gottlob Christian Storr schärfte den Stiftlern die Gewissenspflicht zur Orthodoxie ein. Alle anderen Geistlichen zieh er, sie seien Betrüger, untergrüben das Ansehen Christi und missbrauchten die Heilige Schrift.[4]
Praktisch lief das auf das Repetieren von Weisheiten und damit einhergehend auf eine massive theologische Bildung hinaus. So gab es beispielsweise die «Loci theologici», die alle Magister zu besuchen hatten, um das «Compendium Theologiae Dogmaticae» des Universitätskanzlers und Theologieprofessors Christoph Friedrich Sartorius durchzunehmen. Während seiner Zeit im Stift hatte sich Hegel dieser Übung im Memorieren und Durchdenken von Dogmen – «de morte et resurrectione», «de deo triuno», «de angelis et homine», «de damnatione et vita eterna» et cetera – ganze drei Mal zu unterziehen. Je nach Repetent geschah das freier oder geistloser.[5]
Eine Wirkung dieses intensiven Unterrichts in Hegels Schriften lässt sich in seinem abschätzigen Gebrauch des Begriffs «objektive Religion» gleich in den ersten Notizen nachweisen, die er sich bei seinem Nachdenken über das Verhältnis von Politik und Religion macht und mit denen sein Weg in die Philosophie beginnt. Unter objektiver Religion versteht er dasjenige am Glauben, was sich nur an «Verstand und Gedächtnis» wende, die objektive Religion lasse sich «im Kopfe ordnen, sie läßt sich in ein System bringen, in einem Buche darstellen und andern durch Rede vortragen»[6] – eine Beschreibung dessen, was jeden Montagnachmittag zweistündig «und in den Hundstagen», also zwischen dem 22. Juli und 22. August, hitzehalber einstündig in den «Loci theologici» stattfand: Gedächtnisbildung an einer «ganzen Masse von religiösen Kenntnissen».[7]
Was ihn offenkundig mehr bewegte und wofür es Spuren in seinem Briefwechsel mit Schelling gibt, waren wichtige Konfliktlinien in der Theologie jener Zeit: zwischen einem historischen Verständnis vieler Passagen der Heiligen Schrift, ihrer moralischen Ausdeutung und den verschieden Arten von Moral, die aus ihnen gezogen wurden. Es ging darum, was das zunehmende philologische Wissen über die Entstehungsumstände des Neuen Testaments für dessen Aussagen über Gott, Heilserwartung und frommes Verhalten bedeuten konnte. Man begann, mit anderen Worten, an den biblischen Texten das, worin ihre überzeitliche Wahrheit bestehen sollte, von dem zu unterscheiden, worin sie ihrer eigenen Zeit Tribut gezollt hatten.
 
Zwölf Jahre nach Rousseaus Vikar hatte ein deutscher Aufklärer dieselbe Lage etwas anders beschrieben: «Man soll und muß was glauben, gleich viel was, wenn es nur ein privilegirter Glaube ist; sonst wird man nicht geduldet. Ein Jude, ein Türke, ein Arminianer, ein Fantaste, ein Herrnhuter kannstu öffentlich seyn; aber bloß als ein vernünftiger, tugendhafter frommer Mensch findestu noch nirgends eine ruhige Statt, alles wird in Empörung gegen dich gebracht.» Nach außen, heißt das, müssen sich die Klugen irgendeiner Konfession anschließen, um ruhig leben zu können, aber es wird womöglich ein Glaube sein, den sie selbst nicht glauben. Im Jahr 1774 gibt Gotthold Ephraim Lessing in seiner zensurfreien Zeitschrift «Zur Geschichte und Litteratur. Aus den Schätzen der Herzoglichen Bibliothek zu Wolfenbüttel» die ersten «Fragmente des Wolfenbüttelschen Ungenannten» heraus, in denen diese Sätze stehen.[8] Er wird es, Stück für Stück, bis 1778 tun; das vollständige Werk aber, das tausendfünfhundert Seiten umfasst, wird erst zweihundert Jahre später publiziert werden. Der Ungenannte kommt nicht aus Wolfenbüttel. Es ist der 1768 verstorbene Hermann Samuel Reimarus, ein Gymnasialdirektor aus Hamburg, der Spezialist für orientalische Sprachen, aufklärerischer Philosoph und Theologe war. In seinem Nachlass fand sich ein Manuskript, an dem der Autor mehr als dreißig Jahre lang gearbeitet hatte, das zu publizieren er aber aus den genannten Gründen nicht wagte. Denn es handelt sich um ein Plädoyer dafür, die Religionen am Maßstab ihrer Vernünftigkeit zu prüfen. Noch die Erben von Reimarus legten es nur unter der Bedingung strikter Anonymität des Verfassers in die Hände Lessings: die «Apologie oder Schutzschrift für die vernünftigen Verehrer Gottes». Was Lessing davon veröffentlichte, löste die größte Unruhe in der deutschen protestantischen Theologie des 18. Jahrhunderts aus.
Das hing mit mehreren Argumenten der «Schutzschrift» zusammen. Reimarus hält zunächst fest, dass niemand dem Christentum – man könnte ergänzen: oder einem anderen Glauben – durch eigene Einsicht angehöre. Kinder, die in eine Religion hineingeboren werden, beteten den Glauben vielmehr wie kleine Papageien nach, es gehe nicht um Verstehen, sondern um blinden Gehorsam mit dem Anreiz, wer ihn beweise, dürfe sich Hoffnung auf ein seliges Leben machen.[9] Müsse man stattdessen nicht mit der «natürlichen Religion» beginnen, um danach erst zu einer besonderen – Hegel wird später sagen: «positiven Religion» – fortzuschreiten? Unter natürlicher Religion wurde damals das verstanden, woran in allen Konfessionen oder «Sekten», wie Reimarus sich ausdrückt, geglaubt wird. Andernfalls sei es doch, als fange man in der Mathematik mit Algebra an, ohne dass die Schüler schon die Zahlen kennten.[10]
Niemand aber kann immer ein Kind bleiben. Also kommen Fragen an die Glaubensinhalte auf. Jede Schwierigkeit, die man mit ihnen habe, werde jedoch mit dem Hinweis weggewischt, Gottes Ratschlüsse und Erscheinungsformen – die Dreifaltigkeit! – seien höher als alle Vernunft. Reimarus kehrte diese Behauptung um, die für ihn den Glauben gefährlich nahe an Dummheit heranbrachte. Wenn Gott gewollt hätte, dass eine bestimmte Religion allgemeine Anerkennung finde, dann hätte er sie gegenüber allen anderen gewiss als widerspruchsfrei und vernünftig, also zweifelsfrei einsichtig erscheinen lassen. Man hört hier Lessings Ringparabel aus seinem Drama «Nathan der Weise» heraus, das 1779 erschien und schon zur Wirkungsgeschichte der «Schutzschrift» gehört: Im Vergleich der Weltreligionen orientalischen Ursprungs erscheint Lessing der eine Glaube so gut wie der andere. Reimarus schreibt aus demselben Gefühl, dass die Zeit für eine Vernunftreligion demnächst kommen wird: «Das Verbrennen der Bücher hilft nicht mehr; sie werden nur desto begieriger gesucht, nachgedruckt, übersetzt und verbreitet […]. Die gesitteten Leute fangen immer mehr an zu denken, die Vernunft hebt ihr Haupt empor.»[11]
In der zweiten Argumentationslinie, die den wahren theologischen Sprengstoff der «Schutzschrift» enthielt, wendet Reimarus diese Vernunft, die für ihn mit dem gesunden Menschenverstand übereinstimmt, auf die heiligen Schriften des Christentums an und wird überaus fündig, was Ungereimtheiten, Irrtümer und Widersprüche angeht. So rechnet er beispielsweise nach, dass die aus Ägypten ausziehenden drei Millionen Israeliten das Rote Meer im angegebenen Zeitraum einer Nachtwache selbst bei wundersamer Meeresteilung völlig unmöglich durchqueren konnten.[12] Oder findet moralische Zweideutigkeiten: Abrahams Frau war Sarah, seine Halbschwester, die Ehe mit Halbschwestern aber wird zu den grauenhaften Verunreinigungen des Landes gerechnet, die von den kanaanitischen Ureinwohnern Israels begangen wurden, weswegen sie just von den Nachfahren Abrahams ausgerottet werden sollten.[13] Adam gibt jedem Tier einen Namen, in dem sich dessen Wesen ausdrückt, das Adam also kennt, wohingegen Eva, die andere Hälfte, vom Wesen der Schlange nichts weiß? Und was soll überhaupt die Geschichte mit dem Apfel, der zur Erkenntnis von Gut und Böse führen soll: «So albern denkt jetzt niemand, daß er sich im Obst zum Doktor fressen könne.»[14]
Besonders schmerzhaft waren für seine Zeitgenossen die Untersuchungen, die Reimarus am Neuen Testament vornahm. Wieso untersagt Jesus etwa im Markusevangelium (1, 40–48) unter Drohungen dem Aussätzigen, es weiterzuerzählen, dass er ihn geheilt hat, und weist ihn zugleich an, sich den Priestern zu zeigen? Reimarus argwöhnt, Jesus habe die Verbreitung seiner Wundertätigkeit über den lokalen Kontext hinaus gescheut, weil er fürchtete, sie dann vor Fachleuten wiederholen zu müssen. «Nämlich vor dem gemeinen Hauffen, welcher die Wahrheit nicht zu untersuchen weis, war er freygebig mit seinen Wundern; wenn aber die Pharisäer und Schriftgelehrten kommen, und mit Fleiß ein Zeichen von ihm verlangen, damit sie an ihn glauben könnten: so fängt er an zu schelten, und will ihnen keins geben.»[15]
Die Geschichte von der Auferstehung Jesu erschien Reimarus äußerst fadenscheinig, weil sie nur durch die Apostel selbst beglaubigt sei, wohingegen sich die römischen Soldaten, die angeblich das Grab bewachten und Zeugen der Auferstehung gewesen seien, als eine reine «Ertichtung» des Matthäus erwiesen. Die Apostel wiederum inszenieren für Reimarus «sehr affektiert» zunächst ihre Skepsis, um dann ihr Überzeugtsein in Berichten wiederzugeben, die zu unterschiedlich seien, um glaubwürdig zu sein.[16] Reimarus nimmt an, schon das Märchen von Auferstehung und Himmelfahrt habe dazu gedient, die durch den Tod Christi enttäuschte politische Heilserwartung eines irdischen Reichs Gottes unter seiner Führung auf ein Reich umzubuchen, das nicht jetzt, aber irgendwann komme und das weiter zu propagieren jungen Männern nahegelegen habe, die nicht mehr in ihre alten Berufe zurückwollten.[17]
Diese Zitate aus der «Schutzschrift» zeigen, wie sich der Geist der Aufklärung zur Tradition verhielt: philologisch, pragmatisch, ungläubig in ihrem Sinne. Reimarus war, was man einen Deisten nennt. Die Religion, die ihm als vernünftig vorschwebte, passte in ihren Aussagen auf eine Buchseite: Es gibt ein höchstes Wesen. Man darf ihm keinen Unfug zuschreiben. Wenn ihm Unfug zugeschrieben wird, stecken höchst irdische Interessen der Zuschreiber dahinter. Das höchste Wesen ist Garant der Moral, die gelebt als Frömmigkeit zu bezeichnen ist. Garantiert wird Frömmigkeit durch die Aussicht auf göttliche Belohnung. Die Unsterblichkeit der Seele ist insofern ein notwendiger Glaubensinhalt aller vernünftigen Religion, als die Belohnung für Tugend ersichtlich nicht hienieden erfolgt, sondern erst danach.
Dieser aufklärerischen Betrachtung von Religion, die sich von politischen Fragen fernhielt und den aggressiven Stil der französischen Intellektuellen in ihren Attacken gegen die katholische Kirche nicht pflegte, ging es entsprechend darum, ein Maximum an Wissen und Denken in der Zone des Glaubens unterzubringen. Reimarus und Lessing zielten auf eine bürgerliche, verständige Religion. An dieses Programm versuchte Hegel, der es ansonsten an Spott über naive Auffassungen von Aufklärung nicht mangeln ließ, in seinen ersten Manuskripten anzuschließen.
 
Storr trat alldem entgegen. Eine heilige Schrift war für ihn nicht dadurch beglaubigt, dass sich in ihr etwas Vernünftiges finden lässt, sondern durch die Autorität des «Gesandten Gottes», Christus. Dessen Autorität wiederum gründe auf den Wundern, die er tat, den Weissagungen, die er erfüllte, und der Überzeugungskraft seines Handelns.[18] Storr bezog sich hier auch auf Kant. Da es dessen Lehre zufolge nur eine hypothetische Annahme der Geltung moralischer Gesetze gebe, könne der Glaube an die Richtigkeit guter Handlungen «ins Schwanken geraten». Er bedürfe mangels der theoretischen Beweisbarkeit Gottes einer Unterstützung. Diese findet Storr im physikotheologischen Gottesbeweis – eine zweckmäßig eingerichtete Natur lässt zwingend auf einen Zwecksetzer schließen – und im historischen Bericht über das Leben Jesu mit all den Wundern und all der Bestätigung unserer moralischen Erwartungen.[19]
Doch das Neue Testament ist nicht nur die Erzählung von einem, je nach Glaube, wundertätigen und vorbildlichen Leben, sondern erhebt darüber hinaus den Anspruch, von einem Heilsgeschehen zu berichten. Hier geht es weniger um das Leben Jesu als um sein Sterben. Wie kann es sein und welche «moralische Erwartung» liegt darin, dass ein Mensch die Sünden aller anderen Menschen auf sich nehmen muss, um sie zu tilgen? Auch das letzte Opfer bleibt ein Opfer und steht insofern im Widerspruch zur Vernunft. «Moralische Schulden können nicht wie Geldschulden übertragen werden», protestiert ein ehemaliger Stiftler und Schüler Storrs.[20] Der hatte in seiner Abhandlung «Über den eigentlichen Zweck des Todes Jesu» geschrieben, Jesus habe die Strafen erduldet, die eigentlich die Menschheit hätten ereilen müssen, und so wie einer, Adam, mit Folgen für alle gesündigt habe, so sei hier einer, Jesus, für aller Sünde den Opfertod gestorben.[21] Auch für künftige Sünden?
Storr und sein Übersetzer aus dem Lateinischen, Friedrich Gottlieb Süskind, bringen einen Vergleich: «Ein, durch den Erbprinzen ausgewirkter, Pardon ist allgemein, wenn er allen Verbrechern ertheilt wird, sie mögen ihn sich alle zu Nuz machen oder nicht. Genug, das Recht, dessen Ertheilung von dem Regenten selbst abhing, ist uneingeschränkt, und auch billige Bedingungen, unter welchen der Pardon ertheilt wird, thun der Allgemeinheit keinen Abbruch. Wer sie nicht erfüllen mag, schränkt erst ein, was nach der Absicht des Regenten uneingeschränkt war.»[22] Mit anderen Worten: Wenn die Menschheit nach dem Opfertod Christi, der eins war mit ihrer Begnadigung, die fast aussieht wie eine Entlassung auf Bewährung, gegen die Bewährungsauflagen verstößt, ist das nicht Gott anzulasten. Oder nehmen wir ein anderes Argument, das so aussieht, als sei es strafrechtlicher Herkunft: Darf Gott Gebote nicht nur aufstellen, wie es Kant behauptet hatte, sondern das Verhalten zu ihnen auch sanktionieren? Antwort: «Vertrauen auf einen vergeltenden Gott […] wird erfordert, wenn das Gesez, welches die Form des Willens vorschreibt, als übereinstimmend mit der Natur dieses Willens, dessen Materie Glükseligkeit ist, erscheinen, und so ‹Triebfeder des Vorsazes und der Ausübung› werden soll.»[23] Unter Einsatz von Zitaten Kants wird das genaue Gegenteil seiner Lehre vertreten: Ohne Strafandrohung keine Moral. Für Kant ist sie, die Moral, dann gar keine, sondern Angst.
Es war dieses Heranziehen von Erbprinzen, die Verbindung des Christentums mit der herrschenden Moral, die Konfusion von Sünde, Unmoral und Verbrechen sowie der Versuch, mit Theologie die politische Ordnung zu stützen, was Hegel aufbrachte. Mit selektiven Zugriffen auf das Neue Testament und unter Verwendung des Diktums Immanuel Kants, wer die Zwecke wolle, müsse vernünftigerweise auch die Mittel wollen,[24] lasse sich, so der Eindruck, alles Mögliche beweisen. Storr: Wenn die Annahme eines Welturhebers nötig ist, um das Reich der Natur mit dem Reich der Moral zu verbinden, weshalb soll es dann nicht erlaubt sein, «auch in Hinsicht auf die in der Geschichte Jesu vorkommenden Wunder […] den nehmlichen Weg zu nehmen, mich durch das praktische Interesse bestimmen zu lassen, über diese Wunder (subjektiv) zu entscheiden»[25]. Zwar sei die Annahme des Daseins Gottes dringender als der Glaube an die Wunder Christi, aber diese zu glauben sei immer noch dringend genug. Man darf ergänzen: weil der Unglaube ja die Göttlichkeit Christi schwäche.
Wer aber entscheidet, was dringend genug ist, um durch hypothetische Sätze darüber gestützt zu werden, es geschehe auf Gottes Wille hin und sei tatsächlich so geschehen? Dann würden auch alle Folgen, die daraus ableitbar sind, als notwendige Bedingungen für Moral erscheinen. Der im Stift aufkommende Verdacht lautete, dass womöglich genau umgekehrt geschlossen werde: von für wünschbar gehaltenen Gesetzen auf deren Verankerung in der sakralen Zone. Der Verstand, heißt es in einem frühen Text Hegels sowohl gegen die Aufklärung wie gegen die Orthodoxie, diene nur der objektiven Religion, denn «der Verstand ist ein Hofmann, der sich nach den Launen eines Herren gefällig richtet – er weiß zu jeder Leidenschaft, zu jeder Unternehmung Rechtfertigungsgründe aufzutreiben.» Es nütze insofern auch nicht, das ist das Argument, dem Wunderglauben mit Wunderkritik entgegenzutreten, denn «Aufklärung des Verstands macht zwar klüger, aber nicht besser».[26] In der Auseinandersetzung um den richtigen Glauben jedoch geht es für Hegel nicht um das Klügersein, sondern um die Tugend.
 
Wenn wir uns die intellektuelle Entwicklung Hegels in jenen vier Jahren, in denen es kaum ein Zeugnis von ihr gibt, begreiflich machen wollen, reicht der Hinweis auf die Studierpflichten des Stifts also nicht aus. Nicht einmal der konkrete Widerstand Hegels gegen sie kann erklären, was er damals dachte. Wir müssen vielmehr an seinen ersten Texten nach dieser Studienzeit das Neue gegenüber denen aus seiner Stuttgarter Schulzeit wie gegenüber jenem Studierpensum festhalten, um zu verstehen, was Hegel in Tübingen außerdem noch durch den Kopf gegangen sein kann. In Johann Gottfried Pahls satirischem Roman «Ulrich Höllriegel» heißt es 1802 über den Protagonisten, der sich im Stift in einer ähnlichen Lage wie Hegel befand: «Es war nun von keinem theologischem Studium mehr die Rede. Das sei leer Spreu, wähnte der arme Tropf, und das höchste Interesse des Verstandes liege in der Wissenschaft, welche die Menschen lehre, frei und gleich zu werden und allen geistlichen und weltlichen Despotismus in die Pfanne zu hauen. Er forschte Tag und Nacht in Rousseaus Traum von dem bürgerlichen Vertrage […]. Die Idee von dem tausendjährigen Reiche ging in seinem Kopfe in die Vorstellung der allgemeinen Weltrevolution über […], denn die studierende Jugend war damals allgemein von dem Revolutionsfieber angesteckt; überall war der Sieg der Philosophie das Gespräch des Tages.»[27]
Rousseau, von dem schon die Rede war, bildete einen Fixpunkt der Lektüre Hegels, die anderen waren Kants Gedanken zur Religion und dem Gottesglauben, der von Friedrich Heinrich Jacobi ausgelöste Streit um Spinoza und den Pantheismus sowie die Welt des antiken, zumeist «klassisch» genannten Griechentums. Nicht, dass dies eine umfassende Beschreibung seiner Lektüre und der seiner Stubengenossen wäre – man muss nur die Werke Herders und Schillers aufrufen, um das zu sehen –, aber die wichtigsten Aspekte seiner frühen Gedanken konzentrieren sich doch in den genannten Geisteswelten.
«Sein Held war», heißt es im Bericht eines Zeitgenossen, «Jean-Jacques Rousseau, in dessen Emil, contrat social, confessions; und andere, bei denen ähnliche Sentiments herrschen, und worin man sich gewisser [all]gemeiner Verstandesregulierungen, oder, wie H. sagte, Fesseln, entledigte.»[28] Weshalb sprengte Rousseau die Fesseln des Verstandes? Man kann es in die Form einer Schlussfolgerung bringen: Die Französische Revolution war das epochale Ereignis in Hegels Jugend. Epochal war sie nicht nur als Umsturz einer sozialen Ordnung, sondern für den jungen Philosophen auch, weil sie nach einhelliger Meinung der Zeitgenossen auf Ideen beruhte. Wie nicht davon elektrisiert sein, zumal wenn es nicht nur für junge Leute viele Gründe gab, die Ordnung für umstürzenswert zu halten.
Wessen Ideen trugen zum Umsturz bei? Nicht nur die Rousseaus, aber doch ganz maßgeblich seine. Er gehörte nicht einfach zu den auf mehr Verstand drängenden Aufklärern, sondern zu den radikalen unter ihnen, die alle Religion untergruben, hatte er doch geschrieben, der Mensch sei von Natur gut und frei geboren und werde nur durch die Gesellschaft und ihre falsche Einrichtung verdorben. Jean-François de La Harpe schreibt, als er 1797 die Frage zu beantworten sucht, welche Ideen genau die Revolution ausgelöst haben, er glaube, Rousseau habe das als Erster gesagt.[29] Hegel stimmt in diese freundliche Anthropologie ein und hält fest, selbst im Kirchenstaat von Neapel und anderen despotischen Regimen verhindere «die nie ganz zerstörbare Güte der menschlichen Natur», dass die Laster vollkommen dem entsprechen, was die Sündenlehren erwarten lassen.[30] Rousseau war der Autor, der gegen Kirchenherrschaft und ein Regime angeführt werden konnte, das in den Augen der Gruppe 1788 von ihren Lehrern theologisch gestützt wurde.
Zugleich war Rousseau der Theoretiker der politischen Teilhabe anstatt von Repräsentation. Die Faszination seines Modells republikanischer Selbstgesetzgebung im «Contrat social» beruhte nicht wenig auf der Übersichtlichkeit der Bürgerschaft, die es verwirklichen kann. Es wird dort nicht viel delegiert. Nicht «Schutz gegen Gehorsam», sondern «Gehorsam gegen Beteiligung» könnte die Formel für das Gemeinwesen Rousseaus lauten. Die Bürger, die dabei sind, einen allgemeinen Willen auszubilden, kennen einander; das «Wir», das sie bilden und das den deutschen Philosophen zum Schattenbild ihres «Ich» werden wird, hat seinen Sitz im Leben einer Gemeinschaft, die als in wesentlichen Punkten einig vorgestellt wird.[31]
Mehr als die bei Pahl angesprochene Vorstellung vom «bürgerlichen Vertrage», also jene die Gesellschaft angeblich konstituierende Verabredung – eine Metapher, die Hegel nie einleuchten wird –, fasziniert Hegel der Gedanke einer Doppelmitgliedschaft des Bürgers jenseits seiner eigenen Individualität: in der beschlussgebenden Versammlung eines politischen Gebildes und in diesem Gebilde selbst. «Souverän sind Bürger nur in corpore», als Mitglieder der Gemeinschaft, «nicht als Individuen.»[32] Es ist nachvollziehbar, wie sehr dieser Gedanke, Beteiligung verwandele Gehorsam von Unterwerfung in einen vernünftigen Freiheitsgebrauch, die Tübinger Leser Kants anregte.
Außerdem war Rousseau ein Schriftsteller, der, jedenfalls aus der Ferne, einem Berufsideal Hegels entsprechen mochte: ein Intellektueller, der auf verschiedenen Gebieten – Erziehung, politische Theorie, Gesellschaftskritik und Literatur – in den unterschiedlichsten Formen publizierte, vom Roman über den Essay bis zum offenen Brief. Und er war hinreichend komplex, um das Nachdenken zu beschäftigen, was Hegel wohl nicht von jedem deutschen Spätaufklärer gesagt hätte. Die Wirkung eines Autors beruht nicht zuletzt darauf, welche interessanten Widersprüche sich in seinem Werk finden, wobei die Betonung auf «interessant» liegt, denn zumeist sind Denkfehler natürlich unergiebig.




















































OEBPS/images/titelei-standard.png






OEBPS/images/titelei-sachbuch.png















OEBPS/toc.xhtml
Hegels Welt

Inhaltsübersicht

		[Cover]

		[Haupttitel]

		[Über dieses Buch]

		[Vita]

		[Impressum]

		[Hinweise des Verlags]

		[Inhaltsübersicht]

		Widmung

		Einleitung Was ist Idealismus?

		Erstes Kapitel Hegel geht zur Schule

		Zweites Kapitel Der Mönch in der Revolte – Tübingen als Lebensform

		Drittes Kapitel Das Pensum der Gruppe 1788. Was Hegel, Hölderlin und Schelling lasen

		Viertes Kapitel Der Hofmeister oder Nachteile der Privaterziehung

		Fünftes Kapitel Im Haus zur Goldenen Kette – Hegel mit und ohne Hölderlin in Frankfurt

		Sechstes Kapitel Wie tot ist Gott in Jena? Hegel wird Philosoph

		Siebtes Kapitel Die Nacht im Menschen – Hegels «Phänomenologie des Geistes»

		Achtes Kapitel Die Zeitung, Schelling und die Frage «Wer denkt abstrakt?»

		Neuntes Kapitel Hauptsache anstrengend: Schule, Logik, Ehe

		Zehntes Kapitel Ein Quantum Sinn: das schwierigste Buch der Welt

		Elftes Kapitel Geist- und Leibzuständigkeit: das kurze Vergnügen in Heidelberg

		Zwölftes Kapitel Die Universität des Mittelpunktes – Hegel kommt nach Berlin

		Dreizehntes Kapitel Es wird politisch ungemütlich: Waschlappen, Strudelköpfe und der Herr Geheimrat Knarrpanti

		Vierzehntes Kapitel Vernünftig, wirklich, wirklich vernünftig? Hegel in einem Satz

		Fünfzehntes Kapitel Christiane, Ludwig und die herrlichste Gestalt aller Zeiten – Hegel über die Familie

		Sechzehntes Kapitel Nach dem Ende der Kunst eilt Hegel in die Oper

		Siebzehntes Kapitel System oder Roman? Die Philosophie der Geschichte

		Achtzehntes Kapitel Der Hund als Christ und der Geschmack für das Unendliche

		Neunzehntes Kapitel Beweisaufnahme. Rede des lebendigen Philosophen vom Katheder herab, dass Gott sei

		Zwanzigstes Kapitel Wenn mehr endet als beginnt: Hegel über die Zukunft und im Streit

		Einundzwanzigstes Kapitel Von keiner Revolution: Freizeit und Unruhe in Hegels letzten Jahren

		Zweiundzwanzigstes Kapitel Das Ende

		Epilog

		Literatur

		Personen

		Dank

		Bildnachweis

		Tafelteil I

		Tafelteil II

		Tafelteil III

		Anmerkungen

		[Rowohlt]



PageList

		5

		11

		12

		13

		14

		15

		16

		17

		18

		19

		20

		21

		22

		23

		24

		25

		26

		27

		28

		29

		30

		31

		32

		33

		34

		35

		36

		37

		38

		39

		40

		41

		42

		43

		44

		45

		46

		47

		48

		49

		50

		51

		52

		53

		54

		55

		56

		57

		58

		59

		60

		61

		62

		63

		64

		65

		66

		67

		68

		69

		70

		71

		72

		73

		74

		75

		76

		77

		78

		79

		80

		81

		82

		83

		84

		85

		86

		87

		88

		89

		90

		91

		92

		93

		94

		95

		96

		97

		98

		99

		100

		101

		102

		103

		104

		105

		106

		107

		108

		109

		110

		111

		112

		113

		114

		115

		116

		117

		118

		119

		120

		121

		122

		123

		124

		125

		126

		127

		128

		129

		130

		131

		132

		133

		134

		135

		136

		137

		138

		139

		140

		141

		142

		143

		144

		145

		146

		147

		148

		149

		150

		151

		152

		153

		154

		155

		156

		157

		158

		159

		160

		161

		162

		163

		164

		165

		166

		167

		168

		169

		170

		171

		172

		173

		174

		175

		176

		177

		178

		179

		180

		181

		182

		183

		184

		185

		186

		187

		188

		189

		190

		191

		192

		193

		194

		195

		196

		197

		198

		199

		200

		201

		202

		203

		204

		205

		206

		207

		208

		209

		210

		211

		212

		213

		214

		215

		216

		217

		218

		219

		220

		221

		222

		223

		224

		225

		226

		227

		228

		229

		230

		231

		232

		233

		234

		235

		236

		237

		238

		239

		240

		241

		242

		243

		244

		245

		246

		247

		248

		249

		250

		251

		252

		253

		254

		255

		256

		257

		258

		259

		260

		261

		262

		263

		264

		265

		266

		267

		268

		269

		270

		271

		272

		273

		274

		275

		276

		277

		278

		279

		280

		281

		282

		283

		284

		285

		286

		287

		288

		289

		290

		291

		292

		293

		294

		295

		296

		297

		298

		299

		300

		301

		302

		303

		304

		305

		306

		307

		308

		309

		310

		311

		312

		313

		314

		315

		316

		317

		318

		319

		320

		321

		322

		323

		324

		325

		326

		327

		328

		329

		330

		331

		332

		333

		334

		335

		336

		337

		338

		339

		340

		341

		342

		343

		344

		345

		346

		347

		348

		349

		350

		351

		352

		353

		354

		355

		356

		357

		358

		359

		360

		361

		362

		363

		364

		365

		366

		367

		368

		369

		370

		371

		372

		373

		374

		375

		376

		377

		378

		379

		380

		381

		382

		383

		384

		385

		386

		387

		388

		389

		390

		391

		392

		393

		394

		395

		396

		397

		398

		399

		400

		401

		402

		403

		404

		405

		406

		407

		408

		409

		410

		411

		412

		413

		414

		415

		416

		417

		418

		419

		420

		421

		422

		423

		424

		425

		426

		427

		428

		429

		430

		431

		432

		433

		434

		435

		436

		437

		438

		439

		440

		441

		442

		443

		444

		445

		446

		447

		448

		449

		450

		451

		452

		453

		454

		455

		456

		457

		458

		459

		460

		461

		462

		463

		464

		465

		466

		467

		468

		469

		470

		471

		472

		473

		474

		475

		476

		477

		478

		479

		480

		481

		482

		483

		484

		485

		486

		487

		488

		489

		490

		491

		492

		493

		494

		495

		496

		497

		498

		499

		500

		501

		502

		503

		504

		505

		506

		507

		508

		509

		510

		511

		563

		564

		565

		566

		567

		568

		569

		570

		571

		572

		573

		574

		575

		576

		577

		578

		579

		580

		581

		582

		583

		584

		585

		586

		587

		588

		589

		591

		592



Buchnavigation

		Inhaltsübersicht

		Cover

		Textanfang

		Impressum







OEBPS/images/U1_978-3-644-11981-9.jpg













