
[image: ]

Robert Spaemann
Schritte über uns hinaus
Gesammelte Reden und Aufsätze I





[image: ]





Impressum
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung ist ohne Zustimmung des Verlags unzulässig. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die Speicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.
 
Besuchen Sie uns im Internet: www.klett-cotta.de
 
Klett-Cotta
© 2010 by J. G. Cotta’sche Buchhandlung
Nachfolger GmbH, gegr. 1659, Stuttgart
Alle Rechte vorbehalten
 
Cover: buero-jorge-schmidt.de
Unter Verwendung eines Fotos von © Markus C. Hurek/dpa
Datenkonvertierung: Koch, Neff & Volckmar GmbH, KN digital – die digitale Verlagsauslieferung Stuttgart
Print: ISBN 978-3-608-94248-4
E-Book: ISBN 978-3-608-10300-7



Inhalt

Versuche, das Ganze zu denken. Anstelle eines Vorworts

Anmerkungen

PHILOSOPHIE

Philosophie als institutionalisierte Naivität

Der Streit der Philosophen

Anmerkungen

Die kontroverse Natur der Philosophie

Anmerkungen

Philosophie zwischen Metaphysik und Geschichte: Philosophische Strömungen im heutigen Deutschland

Anmerkungen

PHILOSOPHEN

Platons Philosophenkönige

Anmerkungen

Das Sum in Descartes’ Cogito Sum

Anmerkungen

Leibniz' Begriff der möglichen Welten

Anmerkungen

Whitehead oder: Welche Erfahrungen lehren uns die Welt verstehen?

Anmerkungen

Niklas Luhmanns Herausforderung der Philosophie

Laudatio für Hans Jonas

Karl Jaspers’ Idee eines philosophischen Glaubens

Philosophiegeschichte nach Martin Heidegger

Anmerkungen

Über den Begriff einer Natur des Menschen

Anmerkungen

KULTUR

Die Rückkehr der Erinnyen. Zum Begriff des Opfers

Anmerkungen

Ars longa – Vita brevis

Überzeugungen in einer hypothetischen Zivilisation

Anmerkungen

Wahrheit und Freiheit

Aufhalter und letztes Gefecht

Anmerkungen

Ritual und Ethos

Was ist eine gute Religion?

Informationen zum Autor




|7|Versuche, das Ganze zu denken. Anstelle eines Vorworts

Vorbemerkungen 
Dass wir niemals einen Schritt über uns hinaus tun, diesen Satz David Humes finde ich bei Durchsicht meiner Texte aus den letzten Jahren immer wieder zitiert. Er erscheint mir als ein Schlüssel zur modernen Weltanschauung. Allerdings ist er widersprüchlich, denn wenn er wahr wäre, könnten wir ihn nicht aussprechen und von seiner Wahrheit nicht wissen. Aber er ist suggestiv. Die Reflexion, die ihm zugrunde liegt, scheint ja unwiderstehlich. Auch das Jenseits unseres Denkens ist ja selbst wieder ein Gedanke. Und das Wohlwollen gegenüber anderen kann jederzeit uminterpretiert werden zu meinem Interesse an jener Befriedigung, die ich in diesem Wohlwollen finde, Gedanken aber und Interessen zu Zuständen von Gehirnen. Husserls »Logische Untersuchungen« von 1900 mit ihrer Kritik des Psychologismus haben – trotz der phänomenologischen Bewegung, die sie auslösten – die Richtung des Mainstream nicht umkehren können. Die dank dem Interesse des Verlages Klett-Cotta in dieser Sammlung erneut vorgelegten Texte aus mehr als sechs Jahrzehnten haben miteinander gemein, dass sie diesem Mainstream entgegenstehen – aus theoretischen, aber auch aus »existentiellen« Gründen. Der Gedanke der Menschenwürde scheint mir nämlich zu stehen und zu fallen mit der wenn auch noch so eingeschränkten Wahrheitsfähigkeit und der wenn auch noch so eingeschränkten Liebesfähigkeit des Menschen. Wichtig ist nur, sich klarzumachen, dass das selfish system ausschließlich auf einer Entscheidung beruht, einer grundlosen Entscheidung. Während die entgegengesetzte Denkweise eigentlich keiner Entscheidung bedarf, weil sie dem spontanen Selbstverständnis |8|unser aller als Denkender und Handelnder entspricht, einem Selbstverständnis, das sich nur durch eine die Phänomene aushebelnde Reflexion selbst zum Verschwinden bringen kann.
Wie schon in dem Sammelband »Grenzen« ist das literarische Genus der Texte sehr unterschiedlich. Die meisten wurden zunächst mündlich vorgetragen, und ihre Unterschiedlichkeit ist begründet in der Verschiedenartigkeit des jeweiligen Publikums und des jeweiligen Anlasses. Was mein philosophisches »Selbstverständnis« betrifft, so habe ich in der Einleitung in die »Philosophischen Essays« 1983 geschrieben, was ich auch heute schreiben würde. Ich bin deshalb dem Reclam-Verlag dankbar für seine Zustimmung zu dem folgenden Wiederabdruck.
Die Auswahl der Aufsätze, die in diesem Band erneut vorgelegt werden, soll nach Wunsch des Verlages unter dem Gesichtspunkt philosophischer Selbstdarstellung stehen. Aber ist »philosophische Selbstdarstellung« nicht eine contradictio in adiecto? Uns selbst gehören nur unsere Irrtümer. Philosophie will »Erkenntnis dessen, was in Wahrheit ist« (Hegel). Als Philosoph möchte man sich über das Selbstverständliche klar werden. Wo Leser die Ergebnisse solcher Bemühungen als Informationen über die privaten Meinungen ihres Autors auffassen, da haben philosophische Mitteilungen im Grunde ihre Intention verfehlt. Man wünscht ja, dem Anderen leuchtete das Erinnerte ebenfalls als selbstverständlich ein, er vergäße, von wem die Mitteilung stammte, und hielte es für bloßen Zufall, dass er nicht selbst es immer schon so gesehen hat.
1. Das Selbstverständliche 
Wann ist etwas selbstverständlich und scheint nicht nur so, weil seine Voraussetzungen tief verborgen oder geschickt versteckt sind? Was ist das Kriterium für Selbstverständlichkeit? Der Traum aller Philosophie ist entweder so etwas wie »Letztbegründung« oder aber ein Ganzes von einander wechselseitig vollständig tragenden Selbstverständlichkeiten: das System. Denn dass man |9|überhaupt etwas verstanden hat, kann man mit Bestimmtheit erst wissen, wenn man es von Grund auf oder wenn man es ganz, d. h. im Prinzip verstanden hat. Das sokratische »Ich weiß, dass ich nichts weiß« ist kein ironisches Understatement, sondern drückt die Einsicht in diesen Sachverhalt aus. Nun scheint aber kein Zusammenhang dem des Systems so entgegengesetzt zu sein wie der biografische und keiner dem Wahrheitsanspruch philosophischen Denkens so äußerlich. Philosophie ist untrennbar vom Bemühen, die zufällige Standpunktgebundenheit des Denkens zu überwinden. Der Philosoph kann auf seinen psychologischen, methodologischen, sozialen oder ideologischen Standpunkt reflektieren, um ihn als begriffenen hinter sich zu lassen. Das tut er auch dann, wenn er den Standpunkt auf nicht zirkuläre Weise begründet. Jedenfalls möchte er weniger auf sich aufmerksam machen als darauf, »wie die Sache sich verhält«.
Aber leider redet die Sache selbst nicht – nicht einmal in Hegels »Wissenschaft der Logik«. Wer redet, ist allemal ein einzelner Mensch. Und je mehr dieser sich freizumachen sucht von den Vorurteilen der Zeit, von methodologischen Vorentscheidungen der Wissenschaft und von dezisionistischen Sprachregelungen, um zu »reden wie die Wirklichkeit selber«, um so mehr tritt »seine besondere Artung und Schwierigkeit« (Brecht) hervor, seine persönliche Weise, die Sache zu sehen, sein Stil, sie zur Sprache zu bringen. Platon verstand Universalität als Entindividualisierung. Aber heißt Entindividualisierung nicht zugleich: Verzicht auf die wirklichkeitserschließende Kraft der vollen persönlichen, sinnlich-geistigen, geschichtlichen, gesellschaftlichen, politischen, künstlerischen und religiösen Erfahrung zugunsten jener formalen Abstraktionen, die jedermann jederzeit voraussetzungslos zur Verfügung stehen, weil sie leer sind? Im Unterschied zur heutigen Formalphilosophie zog Platon diese Konsequenz nicht. Was er im Auge hatte, war die universalisierte Erfahrung einer asketischen, mathematisch-mystischen Bildungselite, die ihre Individualität nicht beiseite lassen muss, weil sie sie entprivatisiert, zur Allgemeinheit herausgearbeitet hat.
|10|An die Stelle dieses platonischen Gedankens ist heute eher die Vorstellung getreten, vernünftige Allgemeinheit stelle sich als Resultat eines Diskurses her, in den jedermann seine individuellen Meinungen einbringt, indem er sie zugleich zur Disposition stellt. Nun kann es aber einen Diskurs unmittelbar über Meinungen so wenig geben wie über Interessen. Der praktische Diskurs geht nicht über Interessen, sondern über Vorschläge zur tunlichen oder gerechten Lösung von Interessenkonflikten. Der theoretische Diskurs geht nicht über Meinungen, sondern über die Begründung von Meinungen, aufgrund deren die Wahrheit dieser Meinungen behauptet wird. In beiden Fällen also geht der Diskurs über individuelle Antizipationen von Diskursergebnissen. Das heißt aber: Die Individuen, die in den Diskurs mit Anderen eintreten, müssen ihn zuvor schon mit sich selbst geführt haben. Und am Ende müssen sie ihn wieder mit sich selbst führen, falls sie nicht als Subjekte abdanken und sich in gruppendynamische Prozesse hinein auflösen wollen. Sie müssen selbst entscheiden, wann sie vom Reden zum Handeln übergehen wollen, sie müssen selbst beurteilen, ob sie einen erzielten Konsens als einen vernünftigen betrachten können oder nicht, und sie müssen selbst wissen, was sich für sie als Resultat des Diskurses ergibt. Der Diskurs ist ein Zwischenglied in der Selbstverständigung sterblicher, vernünftiger und verantwortlicher Personen und ein Element ihrer Kooperation, nicht mehr und nicht weniger. Diese Perspektive unterscheidet die Philosophie von der Wissenschaftstheorie, für welche wirkliche Menschen nur unreine »Instantiierungen« eines Subjektes wissenschaftlicher Sätze sind, und von der Soziologie, für welche Individuen zur »Umwelt« sozialer Systeme gehören. Ars longa vita brevis. Diese Disziplinen haben es mit der ars longa, die Philosophie hat es mit der vita brevis zu tun. Von daher wird vielleicht verständlich, warum in der Philosophie paradoxerweise mehr als in allen anderen Disziplinen die individuelle Perspektive zählt. Der Philosophie geht es um echte Universalität, um ein Ganzes von Einsicht, um »Totalität«, um absolute Wahrheit. (Das klingt nach Anmaßung; |11|in Wirklichkeit ist der Begriff »absolute Wahrheit« eine Tautologie.) Das Ganze zu denken kann jedoch immer nur Sache eines individuellen Versuchs sein – auch Spinozas »Ethik« und Hegels »Logik« sind Essays –, und der Versuch, das Absolute zu denken, hat mehr als jede andere Denkbemühung den Charakter eines kontingenten Denkweges auf eigene Gefahr, ja eines Denkschicksals. Er gleicht nach Platons Bild dem Brett, auf dem man durchs Meer des Lebens schwimmt, »wenn jemand nicht auf einem göttlichen Logos sicherer fahren kann«.
2. Theorie der Moderne 
Warum der sisyphusartige Versuch, dasjenige thematisch denken zu wollen, was doch gerade nicht Thema, sondern Horizont, nicht Gegenstand, sondern Hintergrund ist, »das Ganze«? Warum das immer erneute Anrennen an die Grenzen der Sprache – schon bei Aristoteles mit seinen substantivierten Präpositionen? Es ist nicht die Philosophie, die damit anfängt. Sie ist immer erst eine zweite Reflexion, und die erste ist so alt wie das Denken selbst. Eine deutliche und definitive Grenze zwischen Gegenstand und Horizont gibt es nur für die Tiere, die darum keine Geschichte haben. Der Nomos des Menschen – sein Weg, sein Ethos, sein »Tao« – und seine Sprache als Medium seiner Existenz sind zwar nicht vom Menschen gemacht, aber sie sind deshalb doch weder seinem Nachdenken noch seinem Zugriff entzogen. Den Nomos des gegenwärtigen Daseins, des Bewusstseins der Zeit aus einem Horizont zu begreifen, der nicht durch dieses Bewusstsein definiert ist, das schien mir immer Aufgabe der Philosophie zu sein. So muss Philosophie heute explizit oder implizit Theorie der Moderne sein. Die Moderne ist ein europäisches emanzipatorisches Projekt von einzigartigem Ausmaß, das inzwischen die Menschheit als Ganze in seine Dynamik hineingerissen hat und das Gesicht unseres Planeten auf irreversible Weise zu transformieren beginnt. – Die Philosophie kann sich zum Bewusstsein der Moderne, das dieses Projekt definiert, nicht wie |12|eine Metatheorie zu einer Objekttheorie verhalten. Denn das moderne Bewusstsein versteht sich selbst als »prima philosophia« oder als deren Ersatz. Der Name »Philosophie« ist mit dem Projekt der Moderne auch insofern verbunden, als dessen ideologische Wortführer im 18. Jahrhundert sich als Partei der »philosophes« etablierten. Sie haben damit erstmals die verhängnisvolle Gleichsetzung von Philosophie und Ideologie möglich gemacht. Die Gegenideologie wird dann unvermeidlich. Die Philosophie der Restauration war der der Revolution um eine Reflexionsstufe überlegen. Aber gerade deshalb repräsentierte sie noch eindeutiger als jene das Prinzip der Moderne. Das hat am Ende des 19. Jahrhunderts schon Charles Péguy bemerkt, wenn er im Gegensatz zu Zola seinen Kampf für Dreyfus nicht als Kampf gegen die »alten Mächte«, sondern gegen den »Modernismus« verstand. Modernismus aber hieß für ihn: »nicht zu glauben, was man glaubt«, die Frage nach Wahrheit zu ersetzen durch die Frage nach der politischen, sozialen, psychischen oder biologischen Funktionalität von Überzeugungen. So hat MacIntyre unlängst ganz richtig den Emotivismus in der Ethik als ein Merkmal der modernen Kultur diagnostiziert.
Eine solche Definition der Modernität ist natürlich polemisch. Die Philosophie muss zum Projekt der Moderne so oder so Stellung nehmen, das hängt mit dessen Totalitätsanspruch zusammen. Denn dieses Projekt will die Kategorien, mittels derer es adäquat begriffen werden kann, ebenso wie die Maßstäbe seiner Legitimation selbst bereitstellen. Es anders verstehen heißt, es kritisieren. Alle großen Philosophen der Neuzeit haben eine Ortsbestimmung der Gegenwart versucht, ohne das Koordinatensystem hierzu der Moderne selbst zu entnehmen. Dabei ist eines wohl unstrittig: Das zentrale Signum der Moderne ist die neuzeitliche Wissenschaft, »science«. Wer verstanden hätte, was diese Wissenschaft im Ganzen menschlichen Wissens und Verstehens, im Ganzen des In-der-Welt-Seins, im Ganzen der Wirklichkeit eigentlich ist und bedeutet, der hätte verstanden, was die Moderne ist. Die »Wissenschaftstheorie« versucht gerade dies nicht.
|13|Warum ist diese Frage so wichtig? Ist die Thematisierung des eigenen Zeitalters, die Suche nach einem Prinzip desselben nicht selbst ein modernes Phänomen? Für die Alten hatten nur die bleibenden Dinge Prinzipien, Zeitalter nicht. Auch das moderne Denken verfügt über kein sich selbst und die Wirklichkeit begründendes »Prinzip«, sondern es ist eine Reflexionsform, die sich jeden Inhalt gerade so anverwandelt, dass dieser als er selbst verschwindet – so wie das moderne Tauschsystem tendenziell alle Güter in Waren verwandelt und jeden Aufstand der Spontaneität mühelos entweder vermarktet oder politisch funktionalisiert. Man entzieht sich der modernen Weltanschauung nicht durch einen »antimodernistischen Entschluss«, nicht durch Zappeln im Netz, sondern wenn überhaupt, dann durch Aufklärung, d. h. durch die ganz einfache Entdeckung, dass ein Netz, welches das Denken verstrickt, immer nur ein gedachtes Netz ist. Dann ist die Befreiung Sache eines Augenblicks, dann ist sie schon geschehen. Modernität als »wissenschaftliche Weltanschauung«, als Paradigma des In-der-Welt-Seins hat keine Argumente, sie beruht auf petitiones principii. Wer das Paradigma ignoriert und ungerührt fortfährt, in Sachen der Philosophie, der Religion und der Moral nach Wahrheit zu fragen und die Worte »gut« und »böse« oder gar »Gott« ohne Anführungszeichen zu benutzen, der stößt daher nicht eigentlich auf Gegenargumente, sondern auf die banale Einschüchterungsphrase, so könne man »heute nicht mehr« sprechen, denken oder fragen. Wirklich nicht? Warum nicht? Eine gewisse Unempfindlichkeit gegen diese Redensart verdanke ich dem Umstand, dass sie in meiner Jugend vorherrschte und ich mit dem Widerwillen gegen sie aufgewachsen bin: der Nationalsozialismus, von Dahrendorf als Führer der Deutschen in die Modernität begriffen, wollte die »morschen Knochen« das Zittern und alle an die »neue Zeit« glauben lehren, während ich in meiner näheren Umgebung lernte, dass »gut« und »böse« nicht gleichbedeutend ist mit »neu« und »alt« und dass eine neue Zeit recht, aber auch unrecht haben kann. Man muss dies übrigens nicht eigentlich lernen. |14|Kinder wissen es sowieso. Man darf es sich nur nicht ausreden lassen.
Sokrates wurde oft entgegengehalten, dies oder jenes – z. B. dass Unrecht leiden besser sei als Unrecht tun – könne man nicht sagen, ohne ins Abseits zu geraten. Er pflegte darauf zu antworten: »Was man sagen kann, kann ich nicht beurteilen. Wer ist ›man‹? Was alle sagen, ist nicht wichtig, denn alle haben ja nicht nachgedacht. Lass uns lieber zusehen, ob wir beide, du und ich, es einsehen.« Die Philosophie steht und fällt mit diesem Du und Ich. Die wissenschaftliche Weltanschauung nimmt dem Du und Ich, dem kurzen Leben des Einzelnen, seinen Ernst und seine Bedeutung, einmalige Darstellung des Unbedingten zu sein, zugunsten eines kollektiven Prozesses, der als eigentlicher Sinnträger gilt. Was die Worte »schön« und »hässlich«, »wahr« und »falsch«, »gut« und »böse« bedeuten, wird selbst zum Gegenstand wissenschaftlicher Hypothesen. Der Prozess der Verifikation oder Falsifikation dieser Hypothesen ist offen. Ihn als Fortschritt verstehen heißt, sich grundlos seine Selbstdeutung zu eigen machen. Denn es müsste ja feststehen, was »gut« heißt, wenn feststehen soll, was »Fortschritt« im Singular heißen soll. Das Koordinatenkreuz, aufgrund dessen man Fortschritt von Rückschritt oder bloßer Veränderung unterscheiden könnte, schwimmt aber für das moderne Bewusstsein mit im Fluss. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass das Bewusstsein des Fortschritts, das sozusagen noch von klassischen Parametern lebte, heute weltweit in ein Gefühl der Modernität als eines unaufhaltsamen Schicksals oder Verhängnisses umschlägt.
Ich sprach vom Versuch einer Ortsbestimmung der Gegenwart aus einem anderen Gesichtspunkt als dem des Zeitgeistes. Aus der Perspektive der Modernität handelt es sich dabei um den Versuch, die »lebensweltliche« Sicht gegenüber dem wissenschaftlichen Rationalitätsdruck zu behaupten. Aber diese Unterscheidung ist selbst schon eine wissenschaftliche, die das, was wir alle wissen, als »Lebenswelt« verfremdet und relativiert. Wer gefoltert wird und schreit, der wird es als Hohn betrachten, wenn |15|jemand die Tatsache, dass er leidet, als »lebensweltliche Perspektive des Vorgangs« bezeichnet. Er weiß nämlich, dass sein Schmerz wirklich ist und in alle Ewigkeit wirklich gewesen sein wird, und er weiß, dass seine Perspektive des Schmerzes wahrer ist als alles, was in wissenschaftlicher Objektivität über Schmerz gesagt werden kann, d. h., er ist weder Transzendentalphilosoph noch Scientist, er ist Ontologe. Die Kategorien, die den Schmerz als unreduzierbare Realität zu denken erlauben, sperren sich gegen jede Mediatisierung durch modernes, d. h. wissenschaftliches Denken. Die Gemeinschaft der Leidenden ist wie die communio sanctorum indifferent gegen Epocheneinteilungen.
3. Metaphysik oder Funktionalismus 
Ich habe zum Verständnis jenes Geschehens der Moderne, in das wir alle verwickelt sind, stets zwei Weisen des Zugangs gesucht. Die eine ist die Geistesgeschichte. In meiner Dissertation von 1951 über de Bonald, die unter dem Titel »Der Ursprung der Soziologie aus dem Geist der Restauration« 1959 erschien und 50 Jahre später in Italien, Spanien und Frankreich übersetzt wurde und eine Diskusssion auslöste, versuchte ich zu zeigen, dass erst in der Kritik an der Französischen Revolution und an der sie vorbereitenden Ideologie die Moderne ihre spezifische theoretische Gestalt gewinnt. »Die Restauration«, so schrieb ich damals, »vermag den Zirkel der modernen Gesellschaft nicht zu durchstoßen, sie gerät nur tiefer in ihn hinein.« Metaphysik wird abgelöst durch eine soziologisch-funktionale Begründung der Notwendigkeit ihrer Erhaltung. »Ecarter Dieu comme irreligieux« hat dann bald darauf Comte gefordert: Funktionalismus, Rationalisierung als Unterordnung des Daseins unter die Bedingungen seiner Erhaltung, das waren die ersten Hilfsbegriffe der Selbstverständigung über das, was Moderne heißt. Ein 1949 zufällig erworbenes obskures, in Amsterdam erschienenes Buch über »Die Dialektik der Aufklärung« hat, neben der »Summa theologica« und Joachim Ritters um das Thema von Herkunft |16|und Zukunft kreisenden Vorlesungen – Marx, Lenin und Lukács hatte ich zwei Jahre vorher absolviert –, meine Weise zu sehen geprägt, obgleich ich weder die Prämissen noch die Konklusionen dieses Buches zu teilen vermochte. Jene schienen mir selbst noch in den Vorurteilen der Moderne befangen, diese eben deshalb zum haltlosen Schwanken zwischen Utopie und Fatalismus verurteilt. Erst kürzlich lernte ich »The Abolition of Man« von Clive S. Lewis kennen, der 1943 auf eine kürzere, nüchternere und weniger dialektische Weise all das gesagt hat, was »Die Dialektik der Aufklärung« zu sagen versucht.
Ich erprobte später das interpretatorische Instrumentarium an einem Gegenstand des 17. Jahrhunderts, der Kontroverse der Bischöfe Fénelon und Bossuet über die »reine Gottesliebe«, dem letzten theologischen Disput, der noch den Charakter einer Haupt- und Staatsaktion hatte und an dem das gesamte gebildete Europa Anteil nahm.1 Was war es, das das jahrtausendealte platonisch-christliche Lehrstück von der Liebe Gottes um Gottes willen plötzlich zweideutig und die Alternative »Selbstverwirklichung oder Selbsttranszendenz« zu einem Antagonismus werden ließ? Voraussetzung hierfür war die Umfunktionierung der ideologischen Ontologie am Beginn der Neuzeit, die »Inversion der Teleologie« auf Bestandserhaltung und die Funktionalisierung aller Lebensvollzüge im Dienste dieser Erhaltung. Ich sprach damals von »bürgerlicher Ontologie«. Es ist bezeichnenderweise Don Quijote, der, unter Berufung auf die theologische Lehre vom »amour pur«, daran festhält, Dulcinea »um ihrer selbst willen« zu lieben. Das Thema Modernität und Selbsterhaltung ist dann von Blumenberg, Henrich und anderen weiterdiskutiert worden, durchweg in einem stärker modernitätsapologetischen Sinne. Wer möchte sich schon gern mit Don Quijote sehen lassen?2
Niemand hat in seiner denkerischen Existenz die Antinomien der Moderne so exemplarisch verkörpert, und zwar wissentlich, wie der arme Jean-Jacques, zu dem es mich deshalb immer wieder aufs Neue mit einer Mischung von Neugier, Rührung und |17|Abscheu gezogen hat.3 Er konfrontierte erstmals die Maßstäbe der Moderne mit jenem Maßstab, der für die klassische Tradition der letzte und unhintergehbare war, dem der physis. Aber sein Naturbegriff ist der nichtteleologische der Moderne. Deshalb sieht er schließlich keine andere Möglichkeit als die Moderne schon mit der Menschwerdung des Prähominiden durch Sprache und Arbeitsteilung beginnen zu lassen, Sündenfall und Menschwerdung zu identifizieren.4 Einmal herausgetreten aus der Natur, gibt es für den Menschen kein Maß und Ziel des Fortschritts mehr. Das geschichtlich-gesellschaftlich-politisch-religiöse Dasein ist nicht »Erfüllung« der Natur des Menschen, sondern mit dieser ganz inkommensurabel. Natur ist nicht der Anfang, der das Umwillen in sich enthält, sondern nur noch Terminus a quo eines unendlichen Weges ins Niemandsland, für welchen Goethes Wort gilt: »Man geht nie weiter, als wenn man nicht mehr weiß, wohin man geht.«
4. Dialektik von Naturalismus und Spiritualismus 
Mein zweiter Zugang zum Phänomen der Moderne ist ein spontaner Widerwille gegen die Uminterpretation unseres natürlichen Selbstverständnisses, die Vergessen verlangt. Philosophie ist Widerstand gegen dieses Vergessen, Erinnerung. Nicht als irrationaler Impuls zur Mimesis einer Natur, von der man gar nicht sagen kann, worin ihre Verletzung bestünde,5 sondern als denkender Vollzug einer teleologischen Struktur, als Bewegung, die den Anfang in der Gegenwart anwesend hält. Eine nichtteleologische Natur kann ja gar nicht verletzt werden. Sie ist eben nur der Anfang, der dadurch definiert ist, dass man sich von ihm entfernen muss: exeundum e statu naturali. Indem Philosophie den Anfang als archē, als Prinzip, als Maßstab des Weges erinnert, ist sie Vergegenwärtigung der verborgenen Voraussetzungen der Moderne und holt diese zurück in einen Horizont, der sie mit allen anderen Epochen verbindet, ihre selbstbescheinigte Inkommensurabilität nicht gelten lässt.
|18|Philosophie ist antidialektisch, indem sie die Dialektik der modernen Abstraktionen sichtbar macht, ihr haltloses Umkippen ins jeweilige Gegenteil. Der Hegel’sche Gedanke, dass das Konkrete, das Wahre als Resultat dieser Dialektik der Abstraktionen zu denken sei, ist selbst nur wahr unter der teleologischen Voraussetzung, dass »das Absolute an und für sich schon bei uns ist und sein will« (»Phänomenologie des Geistes«, Einleitung). Aus »non-A« folgte nämlich in alle Ewigkeit gar nichts und schon gar nicht B, wenn das Ganze, von dem A abstrahiert wurde, nicht bereits als offenbares Geheimnis da wäre und vor Augen läge. Dialektik bringt nicht das Wahre hervor, sie überführt nur den Irrtum des Selbstwiderspruchs, und auch dies nur, weil wir das Wahre im Grunde schon wissen und deshalb nie konsequent und vollständig irren, d. h. nie aus der Wahrheit des Seins gänzlich herausfallen können. Ich kann daher Hegels Logik nur verstehen, wenn ich sie als moderne Propädeutik zu Aristoteles, Aristoteles aber als Scholion zu Platon lese.
In historischen Analysen können wir versuchen, die Moderne als Phänomen auf einen Begriff zu bringen. Wo es um die Gegenwart geht, gewinnt der Begriff der Ortsbestimmung immer zugleich eine aktiv-kritische Bedeutung. Denn was die Moderne ist, das hängt ja davon ab, als was wir sie verstehen wollen. Entweder wir verstehen sie streng aus sich selbst, radikal-emanzipatorisch, dann verstehen wir sie zu Tode, dann ist Selbstaufhebung der Aufklärung unvermeidliches Resultat ihrer Dialektik. Das hat Nietzsche mit vollendeter Klarheit gesehen, wenn er schrieb, dass Aufklärung selbst noch lebt von dem platonischchristlichen Glauben, »dass Gott die Wahrheit, dass die Wahrheit göttlich ist«, und dass sie mit der Zerstörung dieses Glaubens auch sich selbst aufheben und einem neuen Mythos Platz machen müsse.
Wenn wir solche Selbstaufhebung nicht wollen, dann dürfen wir die Moderne nicht aus sich selbst verstehen, dann müssen wir sie, dann müssen wir Aufklärung, Emanzipation, Menschenrechte, Wissenschaft und Naturbeherrschung gegen sich selbst |19|in Schutz nehmen. Wir müssen sie ideologisch begreifen, als Entfaltung einer nicht durch sie selbst gesetzten anfänglichen Wahrheit über den Menschen. Ins 21. Jahrhundert werden wir sie nur retten, wenn sie in dieser Wahrheit ihr Maß findet. Diese Alternative scheint mir unausweichlich. Sie bildet den Hintergrund und den roten Faden meiner sonst ziemlich disparaten theoretischen und auch praktisch-politischen Äußerungen, die fast immer kritischer Natur sind: Verteidigung der Aufklärung gegen ihre Selbstdeutung. Fast alle diese Äußerungen sind daher »Ergänzungen« des Zeitbewusstseins.
Das moderne Bewusstsein schwankt zwischen einem akosmistischen Transzendentalismus und einem reduktionistischen Naturalismus. Transzendentalismus – auch in seiner sprachanalytischen Variante – fragt nach den »Bedingungen der Möglichkeit«, er versteht Philosophie als Theorie des Möglichen, als Gesamtheit der Sätze, die für alle möglichen Welten wahr sind. Wirklichkeit wird hier zum Grenzfall des Möglichen, die wirkliche Welt ist die beste oder schlechteste aller möglichen Welten, Dinge sind »Gegenstände möglicher Erfahrung« und möglichen Tausches gegen Äquivalente: die Struktur aller funktionalen Theorien. Der Bewusstseinsraum wird verstanden als Möglichkeitsraum, der Wirklichkeit aus sich entlässt. Geltung, Sollen, Wert sind nicht nur aus Sein nicht ableitbar, sie sind sogar kategorial den im engeren Sinne ontologischen Kategorien übergeordnet.
Für Aristoteles galt es als Axiom, dass das Wirkliche vor dem Möglichen ist. Möglichkeit war verstanden als Spielraum, der mit jedem wirklich Seienden eröffnet ist. Möglichkeit hieß: »Können«. Nur Wirkliches »kann«. Der Primat der Möglichkeit in der Philosophie der Neuzeit hatte die christliche Theologie zur Voraussetzung, nach welcher Gott alles kann, was widerspruchsfrei denkbar ist. Wenn aber hinter der Gleichsetzung von Möglichkeit und Denkbarkeit nicht mehr diese Prämisse steht, was heißt dann »möglich«? Der transzendental-philosophische, weder theologisch noch anthropologisch fundierte Raum des |20|Apriorismus spiegelt philosophisch die Bodenlosigkeit der Moderne. Es konnte nicht ausbleiben, dass sie vom Kopf auf die Füße gestellt wurde.
Der Naturalismus ist die unvermeidliche dialektische Kehrseite des Transzendentalismus: »Das Sein bestimmt das Bewusstsein.« Das seinslose Apriori wird als »Rückseite des Spiegels« zum Produkt evolutionärer Anpassungsprozesse des neurophysiologischen Apparates, theoretische Erkenntnis und sittliche Einsicht zu erhaltungsdienlichen Modifikationen desselben, Freiheit zu einem Zufallsgenerator in komplexen Systemen, Negativität – das eigentliche Signum des Geistes – zu einem physikalischen Datum im Gehirn. Die »Bedeutung« der Zeichen für »nicht«, »minus« und »null« ist in Wirklichkeit ebenso pure Positivität wie diese Zeichen selbst. Das Subjekt der Wissenschaft lässt sich vollständig als Objekt derselben rekonstruieren. Transzendenz, »Referenz« auf anderes, wird – da sie naturalistisch nicht einmal gedacht werden kann – uminterpretiert zu internen Zuständen von Organismen.6 Auch die Ablösung des Paradigmas der Bewusstseinsphilosophie durch Sprachphilosophie und Intersubjektivitätstheorie ändert nichts daran. Die Sprachgemeinschaft als Ganze versteht sich entweder akosmistisch als »transzendentale« Gemeinschaft von Subjekten, die sich miteinander »über« Gegenstände verständigen, welche nur im Rahmen dieser Verständigung überhaupt Realität gewinnen, oder aber sie wird sich selbst gegenständlich und setzt sich in ein Verhältnis zu ihrer eigenen Naturgeschichte. Im letzteren Fall hängt aber alles davon ab, wie Natur verstanden wird. Wenn sie nicht ideologisch, sondern »naturalistisch« verstanden wird, dann muss eine solche Reflexion der eigenen Naturgeschichte für eine Transzendentalpragmatik ebenso katastrophale, nämlich reduktionistische Konsequenzen haben wie für die Bewusstseinsphilosophie. Einen naturalistischen Begriff von Wahrheit kann es nicht geben. Man könnte zugespitzt sagen: Jeder Transzendentalismus – bewusstseinstheoretischer, sprachphilosophischer oder sozialpragmatischer Art –, der glaubt, ideologische Ontologie aufgehoben |21|zu haben, ist gegen das naturalistische Reduktionsprogramm wehrlos. Dieses Programm scheitert zwar in concreto immer, aber das zwingt nicht dazu, es als Programm aufzugeben. Es gibt Fanatiker des Reduktionismus, auch geniale wie Quine. Glücklicherweise gibt es auch Naturalisten wie Gottfried Benn, deren Sensibilität und Aufrichtigkeit sie bestimmte Erfahrungen machen lässt, die gegen die naturalistische Reduktion resistent sind:

Ich habe mich oft gefragt 

Und keine Antwort gefunden 

Woher das Sanfte und das Gute kommt. 

Weiß es auch heute nicht. 

Und muss nun gehn. 


Philosophie »weiß« es auch nicht. Aber sie ist Skepsis gegenüber einem Begriff von Wirklichkeit, von Natur, nach dem es das Sanfte und das Gute eigentlich gar nicht geben dürfte. Philosophie im platonischen Sinne dieses Wortes fragt nicht, woher das Gute, sie fragt allenfalls, woher das Schlechte kommt. Im Gegensatz zu Transzendentalismus und Naturalismus versucht sie, die intensivsten Erfahrungen von Sinn zum Ausgang für das zu nehmen, was unter dem Wort »Sein« gedacht wird. Der Naturalismus hat ja nicht darin unrecht, dass er den Primat der »unbesiegbaren Natur« geltend macht, sondern darin, dass er mit einem reduktionistischen, d. h. einem antiteleologischen Begriff von Natur arbeitet. Auch die Entgegensetzung von Sollen und Sein beruht schon auf einer antiteleologischen Reduktion des Seinsbegriffs. Dabei geht doch alles Sollen ins Leere, wo es nicht die Qualifikation eines Wollens ist, dem es um »Freundschaft mit sich selbst« geht. Nicht als hätten die antiken Heiden das Phänomen des Sittlichen in seiner Reinheit ausdifferenziert. Aber alle Ausdifferenzierung ändert nichts daran, dass jemand schon wollen muss, ehe er sollen kann, und dass kein Sollen motivierende Kraft besitzt, wenn es nicht als die Bedingung einer vita beata, genauer gesagt: als diese selbst begriffen wird.
|22|5. Naturbeherrschung 
»Übereinstimmung mit sich selbst« bedeutet immer auch: »Übereinstimmung mit der Natur«. Diese stoische Einsicht hat seit einigen Jahrzehnten als »ökologisches Bewusstsein« zu einer Krise der Modernität geführt, deren Ausmaß noch nicht abzuschätzen ist. Das einseitig emanzipatorische Verständnis von Freiheit als »Befreiung« durch eine nicht ideologisch begrenzte Naturbeherrschung droht die ökologische Nische zu zerstören, in welcher menschliche Freiheit angesiedelt ist. Hinfällig ist zumindest die marxistische Variante der Moderne, der Gedanke, Gerechtigkeit überflüssig zu machen durch Beseitigung von Knappheit. Aber mimetisches Sich-Anschmiegen an das »Natürliche« als das »Ursprüngliche« ist auch noch eine Variante des abstrakten Naturbegriffs der Moderne; und die dies proklamieren, fühlen ja auch eine seltsame Geistesverwandtschaft zu ihren dialektischen Zwillingsbrüdern. »Ende der Moderne« ist überhaupt ein zweideutiger Gedanke. Er kann zum Einen die Selbstaufhebung der Moderne durch konsequentes Zu-Ende-Führen ihres Marsches bedeuten: Iter impiorum peribit. Es kann auch heißen: Rettung des humanen Gehaltes der Moderne durch ein anderes Selbstverständnis, Erinnerung der nicht durch die Moderne selbst gesetzten natürlichen und geschichtlichen Inhalte, von denen sie lebt. Das setzt vor allem die Entwicklung eines Verständnisses von Herrschaft voraus, die das Beherrschte nicht in seinem Selbstsein zum Verschwinden bringt.
Wenn es so ist, dass Naturbeherrschung immer auch Herrschaft über Menschen impliziert, dann folgt – da wir auf Naturbeherrschung nicht verzichten können – die Notwendigkeit, den Begriff von Herrschaft neu zu denken und auch anderen Wesen als nur erwachsenen Diskurspartnern der Spezies Homo sapiens in abgestuftem Maße so etwas wie Selbstsein zuzuerkennen. Es kommt darauf an, diese Anerkennung nicht als Beeinträchtigung, sondern als Chance der Verwirklichung des eigenen Selbstseins zu erfahren. Eine solche Entwicklung der Moderne |23|lässt sich nicht als Ergebnis eines neuen Trends erhoffen. Sie ist schwierig und unwahrscheinlich, wie alles Gelingen: Omnia praeclara tam difficilia quam rara sunt. (Spinoza)
 
Geringfügig ergänzte Einleitung in: Robert Spaemann, Philosophische Essays, Stuttgart: Reclam 1994, S. 3– 18.


Anmerkungen

1
»Reflexion und Spontaneität. Studien über Fénelon«, Stuttgart 1963.


2
Vgl. das diese Diskussion sammelnde Bändchen von H. Ebeling, Hrsg., »Subjektivität und Selbsterhaltung«, Frankfurt a. M. 1976.


3
Vgl. zuletzt »Rousseau – Mensch oder Bürger? Das Dilemma der Moderne«, Stuttgart 2008.


4
Eine Arbeit über den Rousseauismus des Verfassers der »Dialektik der Aufklärung« steht noch aus!


5
Vgl. hierzu J. Habermas’ Adornokritik, in: »Theorie des kommunikativen Handelns«, Bd. l, Frankfurt a. M. 1981, S. 522 ff.


6
Vgl. W. V. Quine, »The Roots of Reference«, Cambridge, Mass., 1973.




|25|PHILOSOPHIE



|27|Philosophie als institutionalisierte Naivität
(1973) 

Der Titel enthält, was man im 18. Jahrhundert ein Paradox nannte, das heißt eine der geläufigen entgegengesetzte Ansicht. Wir sind gewohnt, Philosophie als das genaue Gegenteil von Naivität anzusehen – naiv ist der Common Sense. Und in einem gewissen Grade sind auch die Wissenschaften naiv, weil sie gewisse theoretische und praktische Voraussetzungen ihrer selbst ungedacht lassen. »Die Wissenschaft denkt nicht«, sagt Martin Heidegger. Philosophie hingegen thematisiert dieses Ungedachte. Sie ist absolute Reflexion. Sie hinterfragt alles noch einmal.
In den Wissenschaften wird auch hinterfragt. Das heißt, es wird versucht, weniger allgemeine auf allgemeinere Gesetze zurückzuführen, Oberflächenstrukturen auf Tiefenstrukturen, Bewusstes auf Unbewusstes, Meinungen auf Vorurteile und Interessen, Interessen auf gesellschaftliche Stellungen.
Wozu ist dieses Hinterfragen gut? Es vermehrt unsere Kenntnis von der Wirklichkeit und damit unsere Möglichkeit, die Wirklichkeit unseren Zwecken entsprechend zu benutzen und für solche Benutzung zu verändern. Die Philosophie vermehrt diese Kenntnisse nicht. Was man hingegen von ihr erwartet, was diejenigen erwarten, die öffentliche Mittel für philosophische Institute bereitstellen, ist, dass die Philosophie Hilfestellung leistet bei der Verständigung über unsere Handlungszwecke und über die einschränkenden Regeln, die wir bei der Verfolgung dieser Zwecke respektieren. Und dies ist ja in der Tat seit Platon der Anspruch der Philosophie: Wissen über richtige und falsche Ziele, richtige und falsche Prioritäten zu sein. Aus diesem Anspruch |28|folgte konsequent die These Platons, das Problem der Lebensqualität ließe sich nur lösen, wenn die Philosophen, die davon etwas verstehen, etwas zu sagen haben. Immanuel Kants Meinung in dieser Frage war von der Platons gar nicht weit entfernt. Nur glaubte Kant, bei der Personalunion von Philosoph und Machthaber sei das Risiko zu groß, dass die Philosophie korrumpiert werde durch die notwendigerweise taktischen Gesichtspunkte des Machthabers. Es sei deshalb besser, den Philosophen einen maßgeblichen Beraterstatus einzuräumen.
Beraten der Regierenden setzt freilich voraus, dass man Gesichtspunkte hat, die es wert sind, mitgeteilt zu werden: Gesichtspunkte, die, wenn sie einmal ausgesprochen sind, von sich aus für andere etwas Einleuchtendes haben. Vor allem aber Gesichtspunkte, deren Hinterfragung in psychologischer oder soziologischer Absicht zwar vielleicht möglich, aber weniger ergiebig und interessant ist als die Gesichtspunkte selbst. Solche Gesichtspunkte könnte man vernünftige Gesichtspunkte nennen. Alles sogenannte Hinterfragen, alle sogenannte kritische Reflexion muss ja, wenn es sich nicht um die Befriedigung eines krankhaften Dranges handelt, von irgendeiner Vorstellung darüber getragen sein, wozu sie gut sein soll. An sich selbst ist die kritische Reflexion kein für den Menschen besonders befriedigender Zustand. Das Gute kann nicht in der Frage selbst, sondern muss in der Antwort liegen. Das war wiederum schon Platons These. Dialektik, das kritische Hinterfragen, so schreibt er, betreiben vor allem junge Leute gern. Man muss aber damit vorsichtig sein, denn wenn am Ende bei der Dialektik nur ein Trümmerhaufen übrig bleibt, hat das Ganze nicht gelohnt. Es kommt dann der Tyrann, der die Aufräumungsarbeit macht und an der Stelle, wo vorher viele kleine Häuser waren, ein großes Gefängnis errichtet. Entweder also, die Philosophie kommt bei ihrem Fragen bei einem Anhypotheton, das heißt, einem letzten nicht hinterfragbaren, voraussetzungslosen Grund an, oder es wäre besser, sie finge gar nicht an. Es sei denn, sie behauptete, das kritische Reflektieren als solches sei bereits das Gute. Aber dann ist |29|mindestens dies ein Anhypotheton, das nicht mehr hinterfragt werden soll. Spätestens hier ist der Defektprotz genötigt, zum Substanzprotz zu werden – um eine Unterscheidung des jungen Odo Marquard zu zitieren. Aber er ist dazu schlecht ausgestattet. Denn dass der Zustand der Dauerreflexion sich sozusagen aus sich selbst als letztes Um-willen empfiehlt, wird man kaum behaupten können. Er ist ja doch offenbar ein Zustand der Unzufriedenheit. Wären wir nun gerade mit dieser Unzufriedenheit zufrieden, dann würde sie und also die Reflexion erlöschen. Die Philosophie muss also, wenn sie überhaupt einen Sinn haben soll, irgendwo ankommen. Sie muss dahin gelangen, bestimmte Ansichten für vernünftiger halten als andere und bestimmte Vorschläge für besser als andere. Und dies aufgrund von Maßstäben, die nicht ihrerseits wieder hinterfragbar sind, denn sonst würde der ganze Aufwand nicht gelohnt haben.
Ich sagte, die Philosophie muss irgendwo ankommen, wenn sie einen Sinn haben soll. Aber ob sie überhaupt einen Sinn hat, ob sie heute noch einen Sinn hat, das ist damit noch nicht gesagt. Man kann dies bestreiten mit dem Hinweis darauf, dass die Philosophie sowohl als skeptische Reflexion wie auch als spekulative Theorie ein unzeitgemäßes Residuum der Naivität sei. Dies erschien übrigens schon einem energischen Gesprächspartner des platonischen Sokrates so. Philosophie als geistiges Training für junge Leute will Kallikles wohl gelten lassen. Wer aber als erwachsener Mensch mit seinen Maßstäben noch immer nicht ins Reine gekommen ist, sondern allen Ernstes nach so etwas wie richtigen Maßstäben fragt, und wenn er sie gefunden zu haben glaubt, andere davon zu überzeugen sucht, statt praktische Politik zu machen, der hat, so meint Kallikles, Schläge verdient. Ein gebildeter Mensch bietet nicht den »Wachtturm« feil. Philosophie erscheint in dieser Sicht als Resultat einer nicht überwundenen Pubertäts-Phase, für die ja radikale Skepsis ebenso bezeichnend ist wie eifernder Dogmatismus. Philosophen sind, so könnte man den Gedanken fortspinnen, Leute, die ihr Identitätsproblem nicht gelöst haben und aus dieser Not eine Tugend |30|machen. Fehlende Handlungsorientierung kompensieren sie durch deren permanente Thematisierung. Und mangels hinreichender Sicherheit ihrer eigenen Identität müssen sie sich entweder – wie in der Metaphysik – des Seins im Ganzen oder aber – wie in der neueren Philosophie – eines imaginären Konsenses aller vergewissern, um leben zu können. Aber was dann in solchem Begriff Gottes oder eines Konsenses aller denkenden Wesen vorgestellt wird – das war von Kallikles bis Friedrich Nietzsche der Einwand –, ist doch stets nur die Projektion der schwächlichen Individualität, der ihre Partikularität zum Problem wird. Philosophie lebt von der Resistenz gegen die Zerstörung ihrer Naivität durch psychologische Aufklärung.
Nun gilt heute allerdings Psychologie selbst als aufklärungsbedürftig, nämlich einerseits durch Neurowissenschaft, andererseits durch Soziologie. Der Prozess der Individuation ist von dem der Sozialisation nicht trennbar, und sein Misslingen ist zugleich ein soziales Phänomen. Der Prozess kann nur gelingen mittels einer Vorgabe kollektiver verbindlicher Weltorientierung. Die philosophische Frage nach einer schlechthin allgemeingültigen Weltorientierung, nach so etwas wie absoluten Maßstäben für wahr und falsch, besser und schlechter, wichtiger und unwichtiger erscheint so als Ausdruck eines sozialen Defekts, einer sozialen Desintegration und begleitender Erschütterung kultureller Normen. Entzweiung ist der Grund für das Bedürfnis nach Philosophie, sagt Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Die Naivität der Philosophie scheint nur darin zu liegen, dass sie sich für eine Therapie der Krise hält – für »Orientierungskrisenmanagement«, um einen Ausdruck von Hermann Lübbe zu gebrauchen –, während sie doch selbst nur ein Krisensymptom ist. Sie kann die Fragen nicht lösen, die sie stellt, weil das Stellen solcher Fragen selbst das Problem ist. Gelöst wäre es, so meinte Wittgenstein, wenn das Bedürfnis, sie zu stellen, erloschen wäre. Aber dieses Erlöschen herbeizuführen ist Philosophie nicht das geeignete Mittel.
Warum nicht? Weil Probleme sozialer Praxis sich nicht auf |31|der Ebene individueller Reflexion lösen lassen. Auch hier ist Philosophie der Versuch, aus der Not eine Tugend zu machen, die erschütterte Selbstverständlichkeit sozialer Weltorientierung durch eine individuelle Orientierung zu ersetzen, welche die soziale an Verbindlichkeit übertreffen will, indem sie sich als vernünftige versteht, das heißt sich statt auf den faktischen Konsens einer Gruppe auf den imaginären Konsens aller denkenden Wesen beruft. Gegenüber soziologischer Aufklärung von Auguste Comte bis Niklas Luhmann erscheint aber dieser Standpunkt philosophischer Vernunft als naiv, zugehörig einem Jugend-Stadium der Menschheit. Menschliche Handlungen, so werden wir belehrt, sind nur als Funktionen ihres Kontextes verstehbar. Es ist aber sinnlos, an das System, durch das die Funktionen definiert werden, noch einmal Sinnfragen richten zu wollen. Es ist naiv, sozialen Systemen Rechtfertigungen vor der Vernunft handelnder Individuen abzuverlangen und gar dem individuellen Raisonnement in Gestalt der Gottesidee ein imaginäres Tribunal zu verschaffen. Legitimationsfragen sind philosophische, also naive Fragen. Sie können nicht beantwortet, sie können nur zum Schweigen gebracht werden, sei es durch Gewalt, sei es durch Bereitstellung von Alternativbefriedigungen, sei es durch die Utopie einer künftigen legitimationsunbedürftigen, weil herrschaftsfreien Gesellschaft. Philosophieren heißt: Legitimationsfragen, Warumfragen stellen, sei es an das Universum, sei es an menschliches Handeln, sei es an soziale Systeme. Philosophieren heißt, die Warumfragen, die wir als Kinder stellten, nicht durch Wiefragen verdrängen lassen, sondern gegenüber dieser Zumutung ungerührt fragen: »Und warum soll ich auf die Warumfrage verzichten?« Die Antwort hierauf muss wohl oder übel eine philosophische sein.
René Descartes hatte beklagt, dass wir als Kinder zur Welt kommen und infolgedessen zeitlebens die Vorurteile unserer Kindheit nicht gänzlich loswerden. Was Descartes noch nicht sah, ist dies, dass Vernunft und Freiheit selbst Vorurteile unserer Kindheit sind und also Fremdkörper in einer erwachsen werdenden |32|und ihre natürliche Herkunft verwischenden Welt. Ein kluger Mann wie Burrhus F. Skinner ermahnt uns denn ja auch, uns dieser naiven Begriffe endlich zu entledigen: um einer perfekteren Bedürfnisbefriedigung willen solche nicht homogenisierbaren Bedürfnisse abzustreifen und den Schritt »beyond freedom and dignity«, weg von Begriffen wie Freiheit und Würde zu tun. Wenn wir diesem Rat folgen, werden wir vor allem zunächst den Schritt weg von der Philosophie tun. Denn so kindliche Motive wie »freedom« und »dignity« sind das einzige Interesse, das uns zur Philosophie motiviert. Und wenn ich Philosophie eine naive Denkweise nenne, dann erstens, weil sie in der Tat auf einer Art von Unmittelbarkeit besteht, die in der modernen Welt überholt ist. Angesichts einer sich ständig mehr verwissenschaftlichenden Welt ist sie Denken im gewöhnlichsten Sinne des Wortes und verzichtet auf jene überaus ergiebige Denkersparnis, die wir Methode nennen. Da Methoden zu ihren Gegenständen gehören, kann sie sich auf keinen apriorischen Methodenkonsens abstützen. Deshalb kann sie zweitens nicht teilnehmen an der wissenschaftlichen Arbeitsteilung. Auf gesicherte Arbeitsergebnisse eines Anderen könnte man sich nur verlassen, wenn die Methode ihre Zuverlässigkeit verbürgte. So aber muss jeder Philosophierende gewissermaßen alles noch einmal selbst denken. Das ist geradezu lächerlich unökonomisch und erinnert wiederum an Kinder, die alles selber machen wollen. Drittens schließlich besteht die Naivität philosophischen Denkens in seinem kindlichen Ernst. Die Wissenschaften behaupten alles, was sie behaupten, mehr oder weniger hypothetisch, vorläufig und bis auf Weiteres. Sie haben – gemäß dem Motto: ars longa, vita brevis (die Kunst währt lang, das Leben kurz) – in ihrer Eigenschaft als ars Zeit. Die Philosophie dagegen hat es mit der vita brevis zu tun. Was für den Mediziner ein interessanter Fall ist, ist für den Kranken eine Frage des Überlebens. Auch dies kann man zwar wieder zum Gegenstand einer Wissenschaft machen, nämlich der Psychologie von Kranken, aber damit wird wiederum eine Frage entschärft zu einem Problemkreis |33|für Hypothesen. In Bezug auf das Ganze der Wirklichkeit gibt es eigentlich keine Hypothesen, denn wie sollten diese verifiziert oder falsifiziert werden?
So bleiben der Philosophie nur apodiktische Behauptungen. Und in ihnen steht meistens der Begriff von Philosophie selbst auf dem Spiel – so dass Philosophen einander oft bestreiten, dass das, was sie treiben, überhaupt Philosophie oder überhaupt sinnvoll sei. Gerade weil es ihnen um einen universellen Konsens aller denkenden Wesen geht, bringen sie keinen realen Konsens aller Philosophen auch nur darüber zustande, was Philosophie sei. Und ihre Auseinandersetzungen haben mehr Ähnlichkeit mit Kriegen als mit gelehrten Kontroversen. Denn es steht ja ihre Identität auf dem Spiel und nicht partikulare Inhalte. Aber eben diese allen Neutralisierungsversuchen widerstehende Weigerung oder Unfähigkeit, Form und Inhalt oder das Denken vom Denkenden zu trennen, ist das, was ich die Naivität der Philosophie nenne. Max Horkheimer hat im letzten Interview kurz vor seinem Tod ausdrücklich die Frage bejaht, ob nicht an seiner Philosophie etwas Kindliches, etwas Naives sei. Er hat diese Naivität als Fremdkörper in einer »vollautomatisierten Gesellschaft« verstanden, »einer Gesellschaft ohne Moral, ohne Geist«. Auf die Frage, ob eine Gesellschaft ohne Religion und Philosophie möglich sei, hat er allerdings auch mit Ja geantwortet und gesagt: »Der Geist ist eine Übergangserscheinung. Er gehört zur Kindheitsepoche der Menschheit, wenngleich er die realistischen Voraussagen der Experten nicht selten relativiert. Wir können«, so fuhr er fort, »allenfalls hoffen, dass die künftige Menschheit etwas von Religion und Philosophie bewahrt, so wie der wahrhaft erwachsene Mensch ein Stück seiner Kindheit.«
Ist diese Hoffnung wider alle Hoffnung Horkheimers begründet? Nun, sie kann nur so begründet sein, wie eine self fulfilling prophecy begründet ist. Selbstsein und Vernunft haben in der Welt keine objektiv garantierte Existenz. Niemand kann die Menschen hindern, sich selbst als Gegenstände zu verstehen. Als Student saß ich einmal in einer Wahlversammlung, in welcher |34|der Redner eine faustdicke Lüge auftischte. Ich war darüber empört und entschlossen, den Mann allein schon aus diesem Grunde nicht zu wählen. Zwei Kommilitonen suchten mir das als Naivität auszureden. Es komme schließlich auf die Richtigkeit oder Falschheit der Tendenz an. Schließlich könne man dem Volk, wenn man die Mehrheit gewinnen wolle, nicht immer die Wahrheit sagen. »Gut«, sagte ich, »das mag sein wie es will. Aber wer ist das Volk? Offenbar besteht es aus lauter Leuten, die zum Volk alle anderen außer sich selbst rechnen und die deshalb so naive Gefühle wie die Empörung darüber, belogen zu werden, weit von sich weisen.« Ich meinte damals, dass die Freiheit eines Volkes daran hängt, dass jeder auf seinem Recht besteht, empört zu sein, wenn man ihn belügt und beleidigt oder wenn man ihn beschimpft. An diese Geschichte musste ich denken, als ich Horkheimers ebenso naive Bemerkung las, dass ihm das überfreundliche Zeremoniell bei Begegnungen demokratischer Staatsmänner mit nicht demokratischen missfalle. »Die Würde des Menschen ist unantastbar« – dieser Satz unserer Verfassung besagt nicht, dass man die Würde nicht antasten könne, sondern dass wir ihre Verletzung im Geltungsbereich des Grundgesetzes verhindern wollen. Wodurch wird sie denn verletzt? Um dies zu beantworten, müssten wir schon einen Begriff von ihr haben. Die Behauptung eines solchen Begriffs gegenüber allen Versuchen seiner psychologischen Überwindung oder systemfunktionalen Domestizierung ist Sache der Philosophie. Sie hat dabei im Grunde nichts anderes zu tun als das, was die Gemüsefrau schon immer wusste, in Schutz zu nehmen gegen den fortgesetzten Versuch einer gigantischen Sophistik, es ihr auszureden. Bei der Verwissenschaftlichung unserer Alltagswelt genügt es dafür nicht, auf eine gar nicht mehr existierende »ordinary language«, eine »normale Sprache« zu rekurrieren. Die Naivität, von der hier die Rede ist, bedarf vielmehr der sokratischen Rekonstruktion durch Philosophie. Dass es Farben »an sich« nicht gibt, weiß ja heute schon jedes Kind. Es bedarf philosophischer Phänomenologie, um zu begreifen, dass es sie sehr wohl gibt.
|35|Philosophie wird deshalb genau so lange da sein, wie wir eine Grenze unserer eigenen Vergegenständlichung wollen. Damit aber dieser Wille gegenüber den totalitären Tendenzen der Gesellschaft und der Wissenschaft nicht zum ohnmächtigen Unbehagen wird, bedarf es der Institutionalisierung des philosophischen Gesprächs im Rahmen des organisierten Wissenschaftsbetriebs selbst. Es ist ein Kennzeichen freiheitlicher Staaten, dass sie Institutionen bereitstellen für ein solches durch keinen Systembedarf definiertes, durch keine gesellschaftliche Relevanz ausgewiesenes, durch keinen Methodenkonsens abgesichertes, kurz: ein freies, seine Naivität reflektierend behauptendes Denken.
 
Zuerst veröffentlicht in: Hans Michael Baumgartner u. a. (Hrsg.), Philosophie, Gesellschaft, Planung. München 1973, S. 139– 142; Wiederveröffentlichung in: Der Blaue Reiter, Journal für Philosophie 25/2008, S. 14– 18.


|36|Der Streit der Philosophen
(1978) 

Philosophen argumentieren, ohne einander zu überzeugen. Genauer gesagt, sie überzeugen nur diejenigen, die schon zuvor weitgehend mit ihnen übereinstimmen. Um sich zu einigen, muss man schon über einiges einig sein. Dieses Einige aber scheint in dem Gespräch, das »Philosophie« heißt, zu fehlen. Was kann aber dann Sinn dieses Gesprächs sein? Wie wollen Philosophen anderen plausibel machen, dass das, was sie treiben, wichtig ist, wenn man ihnen entgegenhalten kann: »Die Philosophen sollten sich erst einmal einig werden, was sie denn eigentlich mitzuteilen haben«? Wenn alles, was Philosophen sagen, von anderen Philosophen wieder bestritten wird, dann bleibt die Entscheidung darüber, wer recht hat, am Ende dem gesunden Menschenverstand überantwortet. Ähnliches gibt es freilich auch in Fachdisziplinen, etwa in der Medizin. Wenn von Vertretern zweier medizinischer Schulen zwei verschiedene Therapien empfohlen werden, fällt die Entscheidung zwischen den beiden Schulen auf den Patienten als Nichtmediziner zurück. Zwar geht auch der medizinische Disput weiter. Aber für ihn gilt: Ars longa, vita brevis. Die ars longa der Wissenschaft führt einen endlosen Diskurs. Das Leben ist jedoch zu kurz, als dass ich das Ende des Diskurses abwarten könnte. Ich muss handeln. Nach welchen Gesichtspunkten? Zur Rechtfertigung des Handelns genügen Hypothesen nicht. Die Bedeutung von Hypothesen für das Handeln kann nicht wieder durch Hypothesen entschieden werden, denn Handeln ist im Unterschied zum Reden definitiv. Das hat Descartes gesehen, wenn er schreibt, dass wir auf Gewissheit in praktischer Hinsicht nie verzichten können. Die paradoxe Lage der Philosophie ist die, dass sie die nicht hypothetischen |37|Gesichtspunkte für die Beendigung des Diskurses selbst noch einmal zum Gegenstand eines Diskurses macht, und dass dabei die Philosophen in noch größere Uneinigkeit geraten als es jene war, die sie überwinden wollten. Die Uneinigkeit geht so weit, dass Philosophen sich nicht einmal darauf einigen können, was Philosophie ist. Nicolai Hartmann fragte jemanden, der bei ihm sein Studium fortsetzen wollte: »Wo haben Sie bisher Philosophie studiert?« Antwort: »Bei Professor Heidegger.« Hartmann darauf: »Ich habe Sie gefragt, wo Sie Philosophie studiert haben!« Heidegger hat die Herausforderung insofern aufgenommen, als er seine eigenen Bemühungen »Denken« nannte und der bisherigen »Philosophie« entgegensetzte.
Auch in den Wissenschaften kennen wir Situationen, in denen die Standards selbst zur Diskussion stehen: Grundlagenkrisen, Paradigmenwechsel. Die Gründe für Paradigmenwechsel zu verstehen, ist eine neuere Aufgabe der Wissenschaftsgeschichte. Vieles scheint hier hineinzugehören, und gerade weil es so vieles ist, scheint der Paradigmenwechsel ein unaufhebbares Moment von Naturwüchsigkeit zu haben. Versteht Philosophie die Paradigmenwechsel, oder ist sie ihnen ihrerseits unterworfen? Würden wir Philosophiegeschichte nach dem Kuhn’schen Schema verstehen, so käme das einer Aufhebung des Selbstverständnisses der Philosophie gleich. Sie könnte sich dann selbst nicht denken, sondern ihre kritischen Phasen wären Gegenstand anderer Disziplinen, z. B. der Wissenssoziologie, in der es dann freilich wiederum Paradigmenwechsel geben würde.
Philosophie als Versuch des Denkens, sich selbst zu begreifen, kann aber nicht in Normalphasen und revolutionäre Phasen geschieden werden. Philosophie hat keine Grundlagenkrisen, sie ist die institutionalisierte Grundlagenkrise. In ihr macht sich die ursprüngliche Naivität des Denkens gegenüber seinen eigenen Modellen, Paradigmen und Methoden geltend. Da es für das Denken nicht noch einmal eine übergeordnete Schlichtungsinstanz gibt, da es keine vorgeordneten Verfahrensregeln anerkennt, es sei denn, es setze sie jeweils selbst als vernünftige, gleichen |38|daher Auseinandersetzungen zwischen Philosophen eher Kriegen als wissenschaftlichen Debatten. Der Schluss liegt nahe, philosophische Grundentscheidungen seien irrational. Und das sagen ja auch die »kritischen Rationalisten«. Ist also der Streit der Philosophen nicht doch ein Weltanschauungskampf, eine ideologische Auseinandersetzung? Nehmen wir an, er wäre es – hieße das, dass er mit Rationalität nichts zu tun hätte? Wir übersehen oft, dass ja auch ideologische Auseinandersetzungen und Weltanschauungskämpfe mit Worten geführt werden, mit Argumenten. Die klassischen europäischen Parteien haben daher eine gewisse Ähnlichkeit mit philosophischen Schulen. Was geschieht denn in einer Parlamentsdebatte? Es werden Argumente ausgetauscht, und trotzdem überzeugt in der Regel eine Fraktion die andere nicht. Aber heißt das, dass es dabei einfach irrational zuginge? Seit Platon sind wir in der Philosophie und Wissenschaft gewohnt, Rhetorik als Kunst nur scheinrationalen Redens anzusehen. Aber Rhetorik ist nicht irrational. In der Redeschlacht geht es im Allgemeinen einfach darum, die Aufmerksamkeit auf verschiedene Aspekte desselben komplexen Sachverhalts zu lenken. Und natürlich wird jeder Versuch, eine Integration der Gesichtspunkte zu leisten, selbst wieder dominiert von einem ebendieser Gesichtspunkte. Philosophie unterscheidet sich von Ideologie und Rhetorik nicht so grundlegend wie Vernunft von Unvernunft. Ideologien sind ja nicht reine Interessenstandpunkte. Ideologien unterscheiden sich von Zynismus dadurch, dass in ihnen bereits die Forderung nach vernünftiger Allgemeinheit anerkannt ist. Der Unterschied zur Philosophie liegt auch nicht umgekehrt darin, dass Philosophie im Denken dieser vernünftigen Allgemeinheit alle Partikularität abgestreift hätte. Der Unterschied ist nur ein tendenzieller: Er ist vergleichbar mit dem Unterschied zwischen Anwalt und Richter im Zivilprozess. Der Richter wird nie unmittelbar mit Interessen konfrontiert, sondern mit Vorschlägen für ein Urteil. Die Vorschläge haben selbst bereits Rechtsform und beanspruchen, den Rechten der anderen Seite Genüge zu tun. Und doch sind |39|es parteiliche Vorschläge. Nun beendet zwar der Richterspruch den Prozess. Aber er beendet ihn nicht aufgrund seiner Überzeugungskraft, sondern aufgrund seiner legalen Autorität, die auch durch das dissenting vote nicht außer Kraft gesetzt wird. Im Unterschied zu der erlaubten und gebotenen Parteilichkeit des Anwalts würde nachweislich beabsichtigte Parteilichkeit des Richters den Tatbestand der Rechtsbeugung erfüllen. Unbeabsichtigte Parteilichkeit aufzudecken ist hingegen Sache des Streits der Juristen, der weitergeht, nachdem der Streit der Parteien durch das Urteil beendet wurde. Ars longa! Und so auch der Streit der Philosophen. Worum geht es in diesem Streit? Was ist der Grund der Verschiedenheit der Positionen? Was ist das Ziel der Diskussionen? Von welcher Art sind die ausgetauschten Argumente?
Die Verschiedenheit der Ausgangsposition ist offenbar naturwüchsig. Und sie ist es umso mehr, je weniger eine Philosophie ihre eigene naturwüchsige Ausgangslage reflektiert: Veranlagung, Erziehung, Glaubensüberzeugungen, zufällige Begegnungen mit bestimmten Lehrern, Büchern und Interessenrichtungen. Es macht einen Unterschied, ob Fortschritt in der Naturbeherrschung, Bedürfnisbefriedigung, Kontemplation oder Konfliktregelung als dominante Ziele erscheinen. Der Versuch von Max Scheler, so etwas wie eine evidente Rangordnung von Werten herauszuarbeiten, ist nicht schon deshalb gescheitert, weil ein solcher Versuch das Problem der Konfliktregelung gerade nicht lösen kann und auch nicht so etwas wie eine voraussetzungslose Technik der Konsensbildung garantiert. Der Versuch will ja auch für das Ziel »Konfliktregelung und Konsensbildung« erst den Stellenwert ausmachen. Und wenn die Unfähigkeit einer philosophischen Position, universellen Konsens zu erzeugen, als Gegenargument gilt, dann trifft dieser auch die Konsens- und Diskurstheoretiker selbst. Die Tatsache, dass jemand vorrangig an Konsenserzeugung interessiert ist, macht seine Position nichta priori konsensfähiger als eine andere. Der Streit der Philosophen bezieht sich auch auf die Schlichtungsvorschläge.
























































OEBPS/logo.png
Klett-Cotta





OEBPS/cover.jpg
ROBERT
SPAEMANN
SCHRITTE
UBER UNS

HINAUS

Gesammelte Reden
und Aufsdtze I











