
      
         Cover
[image: Cover]

   
      
         Titel

         JÜDISCHER ALMANACH
 
         der Leo Baeck Institute
 
         





 
         Zeit im jüdischen Kontext
 
         Herausgegeben von Gisela Dachs 
im Auftrag des Leo Baeck Instituts Jerusalem
         
 
         [image: Verlagslogo]

      
   
      
         Impressum

         Zur optimalen Darstellung dieses eBook wird empfohlen, in den Einstellungen Verlagsschrift auszuwählen.
         

         Die Wiedergabe von Gestaltungselementen, Farbigkeit sowie von Trennungen und Seitenumbrüchen
            ist abhängig vom jeweiligen Lesegerät und kann vom Verlag nicht beeinflusst werden.
         

         Um Fehlermeldungen auf den Lesegeräten zu vermeiden werden inaktive Hyperlinks deaktiviert.

         Gefördert durch: Stiftung Irene Bollag-Herzheimer, Basel
Im Dialog. Evangelischer Arbeitskreis für das christlich-jüdische Gespräch in Hessen
            und Nassau
Redaktionelle Beratung: Irene Aue-Ben-David, Sharon Livne und Oded Steinberg
Das Leo Baeck Institut (LBI) ist benannt nach der Symbolfigur der deutschen Judenheit
            im 20. Jahrhundert und besitzt Zentren in New York, London und Jerusalem sowie eine
            Wissenschaftliche
Arbeitsgemeinschaft in Deutschland. Es wurde 1955 in Jerusalem gegründet, um die Geschichte
            und Kultur des deutschen und zentraleuropäischen Judentums zu erforschen und zu dokumentieren.
Seit 1993 gibt das Leo Baeck Institut Jerusalem den Jüdischen Almanach heraus. Dies
            knüpft an eine alte Tradition an, die durch denNationalsozialismus gewaltsam abgeschnitten
            wurde. Erstmals erschien ein Jüdischer Almanach im Jahre 1902.
Leo Baeck Institute:
Jerusalem: 33 Bustenai Street, Jerusalem 9322928, Israel;  www.leobaeck.org
London: 2nd Floor, Arts Two Building, Queen Mary University of London, Mile End Road,
            London E14NS, UK; www.leobaeck.co.uk
New York: 15 West 16th Street, New York, NY 10011, USA; www.lbi.org
Freunde und Förderer des LBI: Liebigstr. 34, 60323 Frankfurt am Main
         

         [image: Logo mit dem Text: Bundesministerium des Inneren/ aufgrund eines Beschlusses des Deutschen Bundestages]

         eBook Jüdischer Verlag Berlin 2025

         Der vorliegende Text folgt der Erstausgabe, 2025.

         Der Inhalt dieses eBooks ist urheberrechtlich geschützt. Alle Rechte vorbehalten.
            Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks für Text und Data Mining im Sinne von
            § 44b UrhG vor.
Für Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk verwiesen wird, ist stets
            der jeweilige Anbieter oder Betreiber verantwortlich, wir übernehmen dafür keine Gewähr.
            Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Eine Haftung
            des Verlags ist daher ausgeschlossen.
         

         Umschlaggestaltung: Rothfos & Gabler, Hamburg

         

         eISBN 978-3-633-78428-8

         www.suhrkamp.de

      
   
      
         Übersicht

         
            	Cover

            	Titel

            	Impressum

            	Inhalt

            	Informationen zum Buch

         

      
      
         Inhalt
         

         
            	Cover

            	Titel

            	Impressum

            	Inhalt

            	Zu diesem Almanach

            	Sylvie Anne Goldberg: 
Zeitlichkeit
                  	Zeitfragen

                  	Gebrauch der Zeit

               

            

            	Elisheva Carlebach: 
Wann beginnt die Moderne des jüdischen Kalenders?

            	Sarit Kattan Gribetz: 
»Was tut Gott den lieben langen Tag (und die Nacht) über?«

            	Lynn Kaye: 
Mazze und Madeleines: Verbindende Zeit im Babylonischen Talmud
                  	Parallele Daten und Zeiten

                  	Der Mund als Tor zu fernen Ereignissen (Erzählung, Gesang und Essen)

               

            

            	Sara Soussan: 
»Im Angesicht des Todes« – Das Ende der Zeit?
                  	Zeit der Lebenden und Zeit der Toten

                  	Jüdische Nachwelten: Das Ende der Zeit?

                  	Das biblische Fundament: Scheol und Auferstehung

                  	Die rabbinische Tradition: Olam HaBa und Gehinnom

                  	Mittelalterliche Debatten

                  	Kabbalistische und mystische Konzepte

                  	Moderne jüdische Perspektiven

                  	Und am Ende?

               

            

            	Philipp Lenhard: 
Die kommende Zukunft und der falsche Messias

            	Etgar Keret: 
Ein Wiegenlied für die Zeit

            	Guy Miron: 
Der Jahreskreis der deutschen Juden unter der Nazi-Herrschaft

            	Joachim Schlör: 
»Sie haben den Blick auf die Türe geheftet«: Zur Bedeutung der Zeit vor und während
                  der Emigration

            	Pini Ifergan: 
Hans Blumenberg: Wie verlorene Zeit aufzuholen ist

            	Avi Shilon: 
Die Rolle der Zeit und der israelisch-palästinensische Konflikt

            	Alfred Bodenheimer: 
Endzeit jetzt! Eschatologie, Prophetie und Politik in Israel

            	Tamara Or: 
Alles hat seine Zeit – Von der Gleichzeitigkeit im Judentum
                  	Sanduhr

                  	Stoppuhr

                  	Trauma

                  	Heiligung

                  	Erinnerung

                  	Parallelität

                  	Zionismus

                  	Zukunft

               

            

            	Natan Sznaider: 
Jetzt!

            	Wladimir Struminski: 
Zäsur und Warnzeichen – Was der 7. Oktober für Israels Zukunft bedeutet

            	Andrew Steiman: 
Der Tanz der Zeit. We will dance again – oder haben wir schon?
                  	Epilog

                  	Kleines Glossar

               

            

            	Eldad Stobezki: 
Du liebe Zeit

            	Michael Dak: 
Schlafstunde

            	Zu den Autorinnen und Autoren

            	Informationen zum Buch

         

      
   
      
            Zu diesem Almanach
            

         

         Die Zählung der Zeit beginnt im jüdischen Kalender mit der Schöpfung der Welt. Nach
            Berechnungen, die auf der Thora basieren, fand diese 3761 Jahre vor der Zeitrechnung
            statt. Damals schuf Gott die Welt in sechs Tagen und ruhte am siebten Tag. Deshalb
            soll auch am Schabbat Ruhe gehalten werden. Dieser Tag ist auch Teil der Zehn Gebote,
            eine heilige Zeit. Während heilige Orte in vielen Religionen zu finden ist, ist heilige
            Zeit ein einzigartiges jüdisches Konzept. Orte lassen sich zerstören, nicht aber der
            Schabbat.
         

         In Kohelet (3; 1-8) heißt es:

         Alles hat seine Stunde. Für jedes Geschehen unter dem Himmel gibt es eine bestimmte
            Zeit: eine Zeit zum Gebären und eine Zeit zum Sterben, eine Zeit zum Pflanzen und
            eine Zeit zum Abernten der Pflanzen, eine Zeit zum Töten und eine Zeit zum Heilen,
            eine Zeit zum Niederreißen und eine Zeit zum Bauen, eine Zeit zum Weinen und eine
            Zeit zum Lachen, eine Zeit für die Klage und eine Zeit für den Tanz.
         

         Dieser Almanach erscheint also im neu begonnenen Jahr 5786. Der jüdische Kalender,
            der das Jahr in zwölf Mondmonate aufteilt und die Feiertage jedes Mal erneut festlegt,
            existierte für die jüdischen Gemeinden in der Welt stets zusätzlich zum westlichen
            Bürgerkalender. Keine modernisierende Ideologie forderte die Abschaffung des jüdischen
            Kalenders zugunsten des westlichen Bürgerkalenders.
         

         In diesem Band soll es um jüdische Zeit und Zeitlichkeit gehen. Die Zeitlichkeit, also das Sein in der Zeit, wird bestimmt durch das Wissen
            um die Vergangenheit, das Bewusstsein der Gegenwart und die Erwartung auf das, was
            kommt. In den Beiträgen geht es um multiple Zugänge: In ihrem Eröffnungsessay über
            den Gebrauch und die Erfahrung der Zeitlichkeit beschreibt Sylvie Anne Goldberg wie
            diese Zeitlichkeit eine besondere Form der Einschreibung in die Zeit offenbart. Die
            Beziehung prägt auch die Vorstellungswelt und die Haltung der Juden zur Geschichte.
            Mit der Besonderheit und den Ursprüngen des kalendarischen Systems, das sich bis heute
            hartnäckig gehalten hat, beschäftigt sich Elisheva Carlebach. Sie verweist darauf,
            dass keine modernisierende jüdische Ideologie je die Abschaffung des jüdischen Kalenders
            zugunsten des westlichen Bürgerkalenders forderte. Damit gibt es kein jüdisches Äquivalent
            zu einem der großen neuzeitlichen Experimente, mit denen der westliche Kalender sich
            von seiner religiösen Verankerung befreite.
         

         Auf die Frage, wie Gott wohl seine Tage einteilt und nutzt und auch was er alle Nächte
            tut, versucht anschließend Sarit Kattan Gribetz eine Antwort zu geben, indem sie sich
            auf die klassische rabbinische Literatur bezieht. Zur Tagesplanung gehören demnach
            neben Thorastudium und Weltgericht auch die Ehevermittlung. In ihrem Text »Mazze und
            Madeleines. Konjunktive Zeit im Bablyonischen Talmud« zieht Lynn Kaye Parallelen zwischen
            Marcel Prousts Auf der Suche nach der verlorenen Zeit und manchen jüdischen Ritualen, etwa am Sederabend, an dem ebenfalls zwei Zeiten
            gefühlt zusammenfließen, die der Vergangenheit und die der Gegenwart. Auch der Talmud
            nennt bestimmte Nahrungsmittel, die einen im gegenwärtigen Moment eine andere Zeit
            erleben lassen können. Anders als in Prousts Roman handelt es sich dabei nicht um
            zwei Augenblicke im Leben eines Individuums, sondern um die Verbindung eines Einzelnen mit einer kollektiven Vergangenheit
            aus den heiligen Texten.
         

         Das Ende der eigenen Zeit wird vom Tod besiegelt. Vorstellungen vom Leben danach haben
            im Judentum im Laufe der Jahrhunderte eine lange und facettenreiche Entwicklung durchlaufen.
            Die zeitlose Ewigkeitsvorstellung bleibt dem Judentum fremd. Es gibt auch kein Wort
            für Ewigkeit in der hebräischen Bibel. Sara Soussan beschäftigt sich in ihrem Beitrag
            mit dem Sterben und der Endzeit, der Olam HaBa, der »kommenden Welt«, ein weitgehend
            unübersichtliches Konzept.
         

         Obwohl die Annahme einer Olam HaBa in den Diskussionen der Rabbinen durchaus eine
            wichtige Rolle einnimmt, liegt der Fokus der religiösen Praxis vielmehr auf der Befolgung
            der Halacha im Hier und Jetzt, schreibt Philipp Lenhard. In seinem Beitrag geht es
            um Zukunftsvorstellungen in der jüdischen Geistesgeschichte und die Erwartung auf
            das Kommen des Messias.
         

         In seiner Kurzgeschichte »Ein Wiegenlied für die Zeit« erzählt Etgar Keret von dem
            Schlaflied seiner Mutter, das ihm – bis heute – eine Ruhepause verschafft.
         

         Der Größenwahn der Nazis ging so weit, dass sie auch die Zeit beherrschen wollten.
            Der neue Jahreskreis, den sie einführten, sollte den flachen und gleichförmigen Zeitenstrom,
            den sie der bürgerlichen Welt zurechneten, durch einen intensiven und eng getakteten
            Jahreskreis voller bedeutsamer Höhepunkte ersetzen. Guy Miron beschreibt, wie viele
            der davon ausgeschlossenen Juden, einschließlich jener, die ihrer Herkunft entfremdet
            waren wie z. ‌B. Victor Klemperer, sich damals stattdessen auf ihre Tradition zurückbesannen,
            um in der jüdischen Erinnerung einen alternativen Zeitenstrom zu finden. Joachim Schlör
            widmet sich den Warte- und Überbrückungszeiten in den verschiedenen Etappen der Emigration. Auf der einen Seite verursachte das Gefühl der Ohnmacht gegenüber dem zunehmenden
            Antisemitismus den Eindruck einer »ins Stocken geratenen Zeit«, auf der anderen Seite
            verursachte das emigration fever – die Dringlichkeit, einen Ausweg zu finden – das Gefühl einer »bis hin zum Kontrollverlust
            beschleunigten Zeit«. Pini Ifergans Beitrag ist dem Nachkriegsphilosophen Hans Blumenberg
            und dessen Konzept der »Verlorenen Zeit« gewidmet. Ihn beschäftigte die Frage, ob
            sich die Jahre, die ihm als Sohn einer jüdischen Mutter von den Nazis gestohlen worden
            waren, aufholen ließen. Deshalb soll er nur an sechs Tagen in der Woche geschlafen
            haben.
         

         In Israel stellt sich wiederum die Frage, inwiefern die Zeit dabei helfen kann, den
            Konflikt mit den Palästinensern zu lösen oder ihn wenigstens zu verstehen? Avi Shilon
            versucht darauf eine Antwort zu geben, indem er auf die Geschichte des Zionismus zurückblickt.
            Auf die Entwicklung des religiösen Zionismus der Siedlerbewegung in Erwartung der
            Erlösung, geht Alfred Bodenheimer ein. Er weist darauf hin, dass lange Zeit von jüdischer
            Seite übersehen oder verdrängt wurde, wie eng die in diesen Kreisen vertretene Behauptung,
            dem Vollzug einer biblischen Verheißung beizuwohnen und dieser zugleich durch den
            eigenen Lebenswandel verpflichtet zu sein, mit evangelikalen Theorien in den USA und nicht zuletzt mit dem Denken der dort sich ausbildenden Popkultur verzahnt war.
         

         Mit der Bedeutung des Zeitbegriffs, für den es im Hebräischen gleich mehrere Ausdrücke
            gibt, beschäftigt sich Tamara Or. Ihr Essay kreist um die Sanduhr, die seit dem 7. Oktober
            auf dem Geiselplatz steht. Für die Familien der Geiseln hat die Zeit seither zwei
            Tempi: Sie steht still und läuft gleichzeitig ab. Ebenfalls auf das Schicksal der
            (im Mai 2025 immer noch verbliebenen) Geiseln in Gaza verweisend, hält Natan Sznaider ein Plädoyer für die Gegenwart, die zu einem Deal zwingt und nicht ausgespielt
            werden darf gegen eine potentiell gefährdete Zukunft, in der freigelassene palästinensische
            Terroristen erneut morden, die wir aber nicht kennen. Diejenigen, die gegen einen
            Geiseldeal sind, so sein Fazit, glauben nicht an das Jetzt, sondern nur an die Vergangenheit
            und Zukunft.
         

         Um Letztere macht sich Wladimir Struminski große Sorgen. Er beschreibt die Herausforderungen,
            denen sich Israel stellen muss, um – nach der Zäsur des 7. Oktobers, die er zugleich
            als ein Warnzeichen sieht – zu einer konsensfähigen Zukunftsstrategie zu gelangen.
            Über das viel zu frühe Sterben, sei es im Jahr der Staatsgründung 1948 oder im Herbst
            2023, denkt Andrew Steiman in seinem Essay nach, in dem es um transgenerationelle
            Traumata geht. In der Erzählung »Zeitfragmente« sinniert Eldad Stobezki über seine
            israelische Kindheit und sein Erwachsensein in Deutschland, das mittlerweile den größten
            Teil seines Lebens ausmacht.
         

         Und last, but not least, schreibt Michael Dak eine Hommage an die »Schlafstunde« in
            Israel, den sogenannten »Schnatz«, für den es mittlerweile sogar einen eigenen Eintrag
            im hebräischen Wikipedia gibt.
         

         Gisela Dachs

         Tel Aviv/Jerusalem, Mai 2025

      
   
      
            Sylvie Anne Goldberg
            

            Zeitlichkeit
            

         

         Saras Leben: Gebrauch und Erfahrung von Zeitlichkeit

         Geboren in der Woche von Saras Leben,

         im Jahr 390 des Kleinen Kompendiums.

         Dies geschah zur Zeit des Wochenfestes,

         vor vierzig Jahren.

         Stirbt am siebten Tag in dem Monat, der tröstet,

         aus dem Jahr 550…

         Der Neugierige, der diese Kalenderangaben, die in den charakteristischen Formen von
            (imaginären) Sprechern der traditionellen jüdischen Gesellschaft angegeben sind, in
            »Weltzeit« übersetzen möchte, ohne über eine entsprechende Tabelle zu verfügen, muss
            einige grundlegende Rechenoperationen durchführen. Im ersten Fall genügt es, 5000
            zu 390 zu addieren und 3760 von der Summe abzuziehen, was einen in das Jahr 1630 versetzt.
            Man kann ganz einfach 240 zu 390 addieren und erhält so 630, zu dem man 1000 addiert,
            um sich zurechtzufinden. Da der Tag nicht angegeben ist, muss man auf eine Wochendatierung
            zurückgreifen: Sie findet sich in der Erwähnung der Wochenperikope Hayei Sara (Das Leben Saras). Diese steht an fünfter Stelle nach der Eröffnung von Bereschit, die den Neubeginn der jährlichen und vollständigen Lesung des Pentateuchs markiert,
            nachdem die großen Herbstfeste gefeiert wurden, die den jährlichen Zahlenwechsel einleiten.
            In diesem Jahr, 1630, fiel der erste Tischri, der Tag des jüdischen Neujahrs, auf den 18. September; die Lesung der Perikope mit
            dem Titel »Leben der Sara« fand daher am Samstag der Woche statt, die am 4. November begann: Unser Sprecher wurde
            also zwischen dem 4. und dem 10. November 1629 geboren, da der gregorianische Kalender
            das Jahr nur am 1. Januar wechselt.1 Für den Sprecher, der uns von einem Ereignis berichtet, das zur Zeit des Wochenfestes
            vor vierzig Jahren (ausgehend von 2025) stattfand, muss unser Neugieriger lediglich
            das Datum des Schawuot-Festes vom 6. bis 7. Sivan des Jahres 5745 suchen, was einen auf den 25. und 27. Mai des
            Jahres 1985 zurückführt. Ein Verstorbener, der am 7. Aw (dessen traditioneller Spitzname der »Monat, der tröstet2« ist) des Jahres 5550 starb, wird aufgrund der oben beschriebenen Berechnungen zum
            18. Juli 1789 gelangen.
         

         Diese Formen der Datierung führen uns in das Herz eines Systems mit zahlreichen Zeitbezügen,
            das in den heutigen Normen, die die Zeit zu einem Begriff machen wollen, der in allen
            Gesellschaften gleich ist, nicht sehr verbreitet ist. Die jüdische Zeitrechnung beginnt
            mit dem jüdischen Zeitalter, le-beriat olam, das vom angeblichen Datum der Erschaffung der Welt an gerechnet wird. Zwischen diesem
            und dem allgemeinen Zeitalter liegt also eine zusätzliche Zeitspanne von dreitausendsiebenhundertsechzig
            Jahren nach christlich-abendländischem Maßstab. In der Welt der jüdischen Observanz,
            die in der heutigen Gesellschaft eine Möglichkeit unter vielen darstellt, läuft das
            Jahr im Rhythmus des liturgischen Zyklus ab, der durch eine jahrhundertealte Tradition
            überliefert wird und dessen Zeitgebrauch an die Normen der alten Gesellschaft erinnert.
            Diese heute vereinbarten Unterscheidungen zwischen Religion und bürgerlichen Gesetzen
            zeichnen die Konturen der Räume nach, die dem Öffentlichen und dem Privaten, der Konfession
            und der Staatsbürgerschaft vorbehalten sind, aber sie führen auch ein dauerhaftes
            Prinzip der doppelten Zeitreferenz ein.
         

         
            
               Zeitfragen

            

            Als liturgische Zeit im Alltag des Erlebens fließt die jüdische Zeit in der Vielfalt
               der täglichen, wöchentlichen und jährlich wiederkehrenden Rhythmen. Ein Zyklus, der
               durch die Lesungen der Perikopen aus der Bibel wiederholt wird, aber in der immer
               wieder erneuerten Langsamkeit der Ewigkeit der Schöpfung des ersten Tages angesiedelt
               ist, die das Aufkommen der beweglichen, gezählten Zeit markiert. Die Tradition situiert
               die Erschaffung der Welt im Herbst eines Jahres, das zwischen 3762 und 3758 Jahren
               vor unserer Zeitrechnung stattfand. Das Jahr der Schöpfung, der einzigartige Kalender
               und die doppelte Einbettung in Zeit und Geschichte haben im Laufe der Jahrhunderte
               das Gefühl der Einzigartigkeit der Juden gefördert, die jedoch in die Gesellschaft
               der Welten eingebunden sind, in denen sich ihr Leben abspielt. Könnte es als bloße
               Bequemlichkeit ohne weitere Auswirkungen angesehen werden, wenn die Tage wie die der
               anderen vergehen, aber dennoch nicht im selben Zeitrahmen?
            

            Der jüdische Kalender ist ein Erbe der antiken Zivilisationen, insbesondere der chaldäischen,
               und funktioniert nach dem Lunisolarprinzip. Er unterscheidet sich vom westlichen Sonnensystem,
               das auf die ägyptische Zivilisation zurückgeht und durch den julianischen und später
               den gregorianischen Kalender überarbeitet wurde. Der jüdische Kalender beruht wie
               sein christliches Gegenstück auf dem Zusammenwirken sowohl religiöser als auch ziviler
               Prinzipien im Jahresablauf. Die zyklische Anordnung des Jahres umfasst verschiedene
               Monatsabläufe: Das neue spirituelle Jahr beginnt im Herbst mit dem Neujahrsfest »der
               Jahre«, während das bürgerliche Jahr im Frühjahr mit dem Neujahrsfest »der Könige«
               beginnt.3 Die Kalendereinteilung stellt die Eschatologie neben die Gesetzgebung, die sowohl aus biblischen Anweisungen als auch aus rabbinischen
               Interpretationen hervorgegangen ist. Die Bibel ordnet die Zeit in regelmäßigen Zyklen
               an, die von der wöchentlichen Pünktlichkeit, die die Woche in sieben Tagen regelt,
               über die Jubeljahre, die Zyklen von 19 und sieben Jahren regeln, bis hin zu außergewöhnlichen
               neunundvierzig Jahren reichen.4 Diese zeitlichen Normen bestimmten das Leben einer landwirtschaftlichen Bevölkerung
               im Rhythmus der Jahreszeiten aus einer Zeit vor der Zerstreuung Palästinas. Sie wurden
               jedoch kaum verändert an die »Reste Israels« weitergegeben, die über die Welt in den
               verschiedensten Klimazonen verstreut waren. Dieser Lebenszyklus ermöglichte die Fortführung
               der Gruppe unter anderen Völkern, obwohl die Hebräer und später die Juden die allgemeinen
               äußeren, persischen oder seleukidischen Datierungsnormen akzeptierten, die zur Zählung
               der Regierungsjahre der damals herrschenden Monarchien verwendet wurden. Die Datierungskonventionen
               scheinen also unabhängig von den Verfahren zu sein, die die rituellen Formen rechtfertigen,
               die den Ablauf des täglichen Lebens regeln. Der Gebrauch des Weltalters, Annus mundi oder beriat olam drang erst um das 11. oder 12. Jahrhundert herum vollständig in die jüdische Welt
               ein. Das rituelle Leben verlief im zyklischen Rhythmus der Bibellesungen.5

            Lebenszyklus und Datierung verbinden sich zu einer besonderen Zeitordnung, die sich
               im Mittelalter durchsetzt, während sich die Formen der »traditionellen«, auf rabbinischen
               Normen basierenden Gesellschaft herausbilden, die die Jahrhunderte überdauern werden.
               Während sich die Juden von den umliegenden Gesellschaften abwenden, die zunehmend
               feindseliger werden, nutzen sie die Privilegien, die ihnen von den Fürsten und Herrschern
               gewährt werden.6 Sie durchlaufen einen solchen Prozess der Singularisierung, dass sie innerhalb weniger Jahrhunderte eine autonome Mikrogesellschaft innerhalb der Staaten bilden,
               während sich ein mentales Universum herausbildet und etabliert, in dem die Wahrnehmung
               und der Zeitgebrauch nur ein Spiegelbild sind. Indem sie die allgemeine Zeitrechnung
               vernachlässigten und sich für chronologische Operationen entschieden, die eher auf
               Spekulation als auf objektiver Berechnung beruhten, behaupteten die Juden im Mittelalter,
               sie befänden sich in einer Zeitlichkeit, die sie außerhalb der sozialen Normen der
               Länder, in denen sie lebten, stellte. Diese Haltung hat sich im Laufe der Jahrhunderte
               gefestigt und ist in den modernen und zeitgenössischen Gesellschaften zu einem der
               charakteristischen Elemente der Einzigartigkeit der jüdischen Identität geworden.
               Ob man diese zeitliche Einbettung nun auf den Wunsch zurückführt, sich nicht den umliegenden
               Konventionen der Geschichte zu beugen, die das Datierungssystem bestimmen, oder –
               aus einer ganz anderen Perspektive – sie als Ausdruck einer Form nationaler und politischer
               Unabhängigkeit betrachtet, diese Zeitlichkeit offenbart dennoch eine besondere Form
               der Einschreibung in die Zeit.
            

            Der Begriff der Zeit ist ein soziales Konstrukt, das die Kultur einer sozialen Gruppe
               in einer bestimmten Erfahrung der Zeit, die in der Dauer erfasst wird, verankert.
               Die Entwicklung der Zeitvorstellungen von archaischen Gesellschaften bis zu ihrer
               Fixierung in einem astronomischen und arithmetischen System veranschaulicht dies durch
               die Systeme der Monatsintervalle und die Kombination von Mond- und Sonnenkalender.7 Die Zeitskala, die innerhalb einer bestimmten Gruppe errichtet wurde, gibt also Aufschluss
               über den Grad der Kommunikation und des Handelns mit ihrer Umwelt.
            

         

         
            
               Gebrauch der Zeit

            

            Die Messung der Zeit ist jedoch nur ein Aspekt ihrer Wahrnehmung und Nutzung. Die
               Quantifizierung der Zeit ermöglicht messianische Vermutungen durch die Berechnung
               biblischer Chronologien und rabbinischer Interpretationen sowie die Bestimmung von
               Jubiläumszyklen. Die Zeit ist eines der wichtigsten Kennzeichen von Gesellschaften:
               Sie verteilt menschliche Lasten, passt die Rhythmen der Gesellschaft und der Natur
               an den Einzelnen und die Gruppe an. Sie ordnet eine Art und Weise an, das Menschliche
               vom Übermenschlichen, die irdische von der himmlischen Welt zu unterscheiden und das
               Göttliche zu denken. Denn unabhängig davon, ob man die Zeit als abstrakte Entität
               betrachtet, sie in ein System von Kategorien einordnet oder als variables Konzept
               analysiert, bleibt es dabei, dass die Zeit seit der Wiederentdeckung der augustinischen
               Meditationen über die Ewigkeit oft in die Reihe der undefinierbaren Wahrnehmungen
               verbannt wird. In Gesellschaften, in denen die Tradition vorherrscht, wird die menschliche
               Existenz von einer als heilig empfundenen zeitlichen Organisation eingerahmt, in der
               jede Phase von der Geburt bis zum Tod durch eine Aufteilung in heilige und profane
               Bereiche gekennzeichnet ist. Diese Auffassung verkörpert sich in einem spezifischen
               Kalender, der eine jüdische »Raum-Zeit« formt. Diese Organisation ist um einen bestimmten
               topographischen Ort herum aufgebaut, an dem die Juden leben und wo die Tradition einen
               Rahmen für den Ablauf ihres täglichen Lebens schafft. Die jüdische Zeitrechnung unterscheidet
               sich somit von der ihrer christlichen oder muslimischen Umgebung. Diese unterschiedlichen
               und doch miteinander verflochtenen Rhythmen existieren nebeneinander, ohne sich zu
               vermischen, und spiegeln eine Koexistenz trotz der Unterschiede wider, die sie in ein und dasselbe kulturelle Schema einordnen.
               Davon zeugen die Synagogenuhren, die die Zeiten der Sabbate und Feiertage anzeigen,
               ebenso wie die illustrierten Almanache, die christliche Feiertage und Messetermine
               angeben,8 oder die Register und Chroniken, die auf die implizite Verwendung jüdischer und christlicher
               Datierungen hinweisen, wie das Werk von David Gans aus dem 16.Jahrhundert zeigt.9 Während der Westen den Beginn eines Zeitalters als Konvention ansieht, die das Jahr
               der Geburt des christlichen Erlösers, das Annus Domini, als Maßstab nimmt und das Zeitalter der Barbaren als veraltet abtut, setzen die
               Juden den Ursprung der Zeit dagegen: das Datum der Erschaffung der Welt.
            

            Diese beiden Zeitskalen eröffnen einen Bereich der Gesellschaftlichkeit, der durch
               die Konfrontation von zwei Glaubenssystemen und zwei religiösen Systemen gekennzeichnet
               ist. In diesem Rahmen kommen ihre Arten der Koexistenz und ihre Beziehungen zum Ausdruck.
               Wenn man davon ausgeht, dass die Weltanschauung den Zeitbegriff prägt, beeinflusst
               die Beziehung zur Zeit die Art und Weise, wie der Einzelne in das Universum eingebettet
               ist und wie er es begreift. Die Wahrnehmung der Zeit, ob zyklisch, mit einem ewigen,
               sich wiederholenden Charakter, oder linear, mit einem stetigen Fortschreiten in Richtung
               Zukunft oder Ziel, beeinflusst das Verhältnis zum Alltag maßgeblich. Und während die
               Gewissheit eines Fortschritts in Richtung eines ultimativen Ziels einen eschatologischen
               Prozess in Gang setzt, ist die historische Zeit im Gegensatz dazu ein Kontinuum ständiger
               Veränderungen.10

            Die Umwälzungen in den jüdischen Gesellschaften in der Vormoderne und Moderne haben
               die Vorstellungen der Juden hinsichtlich ihrer Weltanschauung und des Judentums grundlegend
               verändert. Ihr Verhältnis zur Zeit wurde durch die Konfrontation innerhalb des Judentums verändert, das zwischen den gegensätzlichen
               Bestrebungen, die traditionelle Gesellschaft zu erhalten und zu verändern, hin und
               her gerissen war. Die Beobachtung jüdischer Zeitkonzepte erweist sich daher als bevorzugter
               Rahmen, um die Interaktionen der Juden mit ihrem sozialen Umfeld zu verstehen und
               die Art und Weise ihrer Integration in die umliegenden Gesellschaften zu ermitteln.
               Insbesondere die Verwendung des Kalenders ist ein relevanter Indikator, um die Dynamik
               dieser Eingliederung zu messen. Der Ansatz des Zeitbegriffs, der durch die Kommentare
               zu den kanonischen Texten beleuchtet wird, lässt sich weder von diesen Dynamiken noch
               von diesen Interaktionen täuschen. Der Midrasch Rabba erklärt in der Tat, dass die
               Zeit der Menschheit am vierten Tag der Schöpfung geschenkt wurde, zwar mit einigen
               himmlischen Orientierungspunkten, aber sie (die Menschheit) hat die Kontrolle über
               sie.11

            Die Epigraphik zeugt davon. Sie zeigt, wie in der jüdischen Welt die Grabsteine die
               Datierungsgewohnheiten einer Epoche oder einer Gemeinschaft widerspiegeln: Es ist
               oft einfacher, die Todesdaten auf den Grabsteinen zu finden, als die Geburtsdaten
               der Individuen in der damaligen jüdischen Gesellschaft zu kennen. Über einen längeren
               Zeitraum hinweg, während das annus mundi vorherrscht, deuten die Datierungspraktiken auf wenig signifikante Abweichungen bei
               der Datierung der Ära hin. Das Zeitalter der Tempelzerstörung (70 v. Chr.) taucht
               kurzzeitig, wenn auch häufig, in palästinensischen Inschriften oder in den italienischen
               Katakomben auf. Auch die republikanische Zeitrechnung wurde erst viel später auf jüdischen
               Friedhöfen im Frankreich der Revolutionszeit eingeführt. Die gemeinsame Verwendung
               des Jahres der Erschaffung der Welt und der gemeinsamen Ära oder allein der gemeinsamen
               Ära in der Praxis der Grabdatierung macht deutlich, dass es einen Raum für die Darstellung von Zeitlichkeit
               gibt, sowohl im »jüdischen« als auch im »universellen« Modus.12

            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
            
         




















































      
   




OEBPS/cover.jpg
D1’

Lei
im judischen

Kon‘rex’r

JJJJJJJJJ





OEBPS/JV_Seite_3_Logo_eBook.png
VERLAG
JUDISCHER






OEBPS/BMI_de_Logo_eBook.png
* Bundesministerium
des Innern

aufgrund eines Beschlusses
des Deutschen Bundestages






