
[image: Coverabbildung des Buches “Das Unbehagen der Geschlechter”]



Judith Butler

Das Unbehagen der
Geschlechter

Aus dem Amerikanischen von
Kathrina Menke

Suhrkamp






Die Originalausgabe erschien 1990 unter dem Titel Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity bei Routledge, London/New York.


ebook Suhrkamp Verlag 2025


Der vorliegende Text folgt der 23. Auflage der Ausgabe der edition suhrkamp 1722.

© der deutschsprachigen Ausgabe Suhrkamp Verlag GmbH, Berlin, 1991


© Routledge, Chapman and Hall, Inc. 1990

Der Inhalt dieses eBooks ist urheberrechtlich geschützt.


Alle Rechte vorbehalten. Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks für Text und Data Mining im Sinne von § 44b UrhG vor.


Für Inhalte von Webseiten Dritter, auf die in diesem Werk verwiesen wird, ist stets der jeweilige Anbieter oder Betreiber verantwortlich, wir übernehmen dafür keine Gewähr. Rechtswidrige Inhalte waren zum Zeitpunkt der Verlinkung nicht erkennbar. Eine Haftung des Verlags ist daher ausgeschlossen.


Umschlagentwurf: Willy Fleckhaus

eISBN 978-3-518-78509-6


www.suhrkamp.de





Inhalt


	Vorwort




	ERSTES KAPITEL: Die Subjekte von Geschlecht/ Geschlechtsidentität / Begehren




	1. Die »Frauen« als Subjekt des Feminismus

	2. Die Zwangsordnung Geschlecht/Geschlechtsidentität/ Begehren

	3. Die Geschlechtsidentität: Zirkel und Scheitern der gegenwärtigen Debatte

	4. Zur Theoretisierung des Binären, der Einheit und deren Überschreitung

	5. Identität, anatomisches Geschlecht und die Metaphysik der Substanz

	6. Sprache, Macht und die Strategien der Verschiebung




	ZWEITES KAPITEL: Das Verbot, die Psychoanalyse und die Produktion der heterosexuellen Matrix




	1. Der kritische Austausch des Strukturalismus

	2. Lacan, Riviere und die Strategien der Maskerade

	3. Freud und die Melancholie der Geschlechtsidentität

	4. Die Vielschichtigkeit der Geschlechtsidentität und die Grenzen der Identifizierung

	5. Die Reformulierung des Verbots als Macht



	DRITTES KAPITEL: Subversive Körperakte




	1. Die Körperpolitik von Julia Kristeva

	2. Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuität

	3. Monique Wittig: Die Desintegration der Körper und das fiktive Geschlecht

	4. Leibliche Einschreibungen, performative Subversionen

	Von der Parodie zur Politik

	AnmerkungenVon der Parodie zur Politik






Vorwort

Die zeitgenössischen feministischen Debatten über die Bedeutungen der Geschlechtsidentität rufen immer wieder ein gewisses Gefühl des UnbehagensI hervor, so als ob die Unbestimmtheit dieses Begriffs im Scheitern des Feminismus kulminieren könnte. Möglicherweise muß aber dieses Unbehagen nicht zwangsläufig mit einer negativen Wertigkeit behaftet sein. Im herrschenden Diskurs meiner Kindheit galt »Schwierigkeiten machen«I als etwas, das man auf keinen Fall tun durfte, und zwar gerade, weil es einen »in Schwierigkeiten bringen«I konnte. Die Rebellion und ihre Unterdrückung schien also in denselben Begriffen verfangen, ein Phänomen, das zu meiner ersten kritischen Einsicht in die subtile List der Macht führte: Das herrschende Gesetz drohte, einem »Ärger zu machen«I, ja einen »in Schwierigkeiten zu bringen«I, nur damit man keine »Unruhe stiftete«.I Daraus schloß ich, daß Schwierigkeiten unvermeidlich sind und daß die Aufgabe ist herauszufinden, wie man am besten mit ihnen umgeht, welches der beste Weg ist, in Schwierigkeiten zu sein. Im Laufe der Zeit machten sich weitere Zweideutigkeiten auf der kritischen Bühne bemerkbar: Ich stellte fest, daß das Unbehagen manchmal ein zutiefst geheimnisvolles Problem verhüllte, das für gewöhnlich mit dem angeblichen Mysterium der weiblichen Seite der Dinge verbunden wurde. Bei Beauvoir las ich, daß eine Frau sein, unter den Bedingungen der maskulinen Kultur, bedeutet, für die Männer eine Quelle des Mysteriums und des Unerkennbaren darzustellen. Diese These schien sich irgendwie auch bei Sartre zu bestätigen, für den jedes Begehren – das er problematischerweise als heterosexuell und männlich bestimmtes voraussetzt – als Unbehagen definiert ist. Dieses Unbehagen wurde für das männliche Subjekt des Begehrens durch die plötzliche Störung, die unerwartete Aktivität eines weiblichen »Objekts«, zum Skandal, sobald dieses Objekt unerklärlicherweise den Blick erwidert, das Blickverhältnis umkehrt und die Stelle und Autorität der männlichen Position anficht. Durch die grundlegende Abhängigkeit des männlichen Subjekts von der weiblichen »Anderen« enthüllt sich plötzlich der illusorische Charakter »seiner« Autonomie. Freilich konnte diese partikulare dialektische Umkehrung der Macht meine Aufmerksamkeit nicht lange fesseln – obgleich dies anderen zweifellos gelang. Mir schien, daß Macht weit mehr ist als ein Austausch zwischen Subjekten oder ein ständiges Umkehrverhältnis zwischen dem Subjekt und dem/r Anderen; tatsächlich zeigte sich, daß die Macht in der Produktion des binären Rahmens, der das Denken über die Geschlechtsidentität bestimmt, am Werke ist. Ich fragte: welche Konfiguration der Macht konstruiert das Subjekt und den Anderen, bzw. die binäre Beziehung zwischen »Männern« und »Frauen« und die innere Stabilität dieser Termini? Welche Einschränkung macht sich hier geltend? Flößen uns diese Begriffe nur so lange kein Unbehagen ein, wie sie einer heterosexuellen Matrix für das Verständnis der Geschlechtsidentität und des Begehrens entsprechen? Was geschieht mit dem Subjekt und der Stabilität der Geschlechter-Kategorien (gender categories), wenn sich herausstellt, daß diese scheinbar ontologischen Kategorien durch das epistemische Regime der vermeintlichen Heterosexualität hervorgebracht und verdinglicht werden?

Aber wie kann ein epistemisch/ontologisches Regime in Frage gestellt werden? Wie kann man am besten die Geschlechter-Kategorien stören, die die Geschlechter-Hierarchie (gender hierarchy) und die Zwangsheterosexualität stützen? Betrachten wir das Fatum des »female trouble«, jene geschichtliche Konfiguration einer namenlosen weiblichen Indisposition, die nur dürftig die Vorstellung verschleierte, daß Weiblichsein selbst eine natürliche Indisposition darstellt. So ernst die Medizinalisierung des weiblichen Körpers ist – dieser Begriff ist zugleich lachhaft, und für den Feminismus ist es unbedingt notwendig, über ernste Kategorien zu lachen, auch wenn er zweifellos weiterhin seine eigenen Formen ernsten Spiels braucht. Female Trouble ist auch der Titel eines Films von John Waters, dessen Hauptdarsteller/in Divine auch als Held/in von »Hairspray« auftritt. Divines Darstellung von Frauen weist implizit darauf hin, daß die Geschlechtsidentität eine Art ständiger Nachahmung ist, die als das Reale gilt. Sein/Ihr Auftritt destabilisiert gerade die Unterscheidungen zwischen natürlich und künstlich, Tiefe und Oberfläche, Innen und Außen, durch die der Diskurs über die Geschlechtsidentitäten fast immer funktioniert. Ist die Travestie eine Imitation der Geschlechtsidentität? Oder bringt sie die charakteristischen Gesten auf die Bühne, durch die die Geschlechtsidentität selbst gestiftet wird? Ist »weiblich sein« eine »natürliche Tatsache« oder eine kulturelle Performanz? Wird die »Natürlichkeit« durch diskursiv eingeschränkte performative Akte konstituiert, die den Körper durch die und in den Kategorien des Geschlechts (sex) hervorbringen? Nicht nur Divine, sondern die Praktiken der Geschlechtsidentität in schwulen und lesbischen Kulturen überhaupt thematisieren das »Natürliche« häufig in parodistischen Kontexten, die die performative Konstruktion des ursprünglichen und wahren Geschlechts hervorheben. Damit stellt sich die Frage, welche anderen grundlegenden Kategorien der Identität – die Binarität von Geschlecht und Geschlechtsidentität und der Körper – als Produktionen dargestellt werden können, die den Effekt des Natürlichen, des Ursprünglichen und Unvermeidlichen erzeugen.

Die grundlegenden Kategorien des Geschlechts, der Geschlechtsidentität und des Begehrens als Effekte einer spezifischen Machtformation zu enthüllen, erfordert eine Form der kritischen Untersuchung, die Foucault in Anschluß an Nietzsche als »Genealogie« bezeichnet hat. Die genealogische Kritik lehnt es ab, nach den Ursprüngen der Geschlechtsidentität, der inneren Wahrheit des weiblichen Geschlechts oder einer genuinen, authentischen Sexualität zu suchen, die durch die Repression der Sicht entzogen wurde. Vielmehr erforscht die Genealogie die politischen Einsätze, die auf dem Spiel stehen, wenn die Identitätskategorien als Ursprung und Ursache bezeichnet werden, obgleich sie in Wirklichkeit Effekte von Institutionen, Verfahrensweisen und Diskursen mit vielfältigen und diffusen Ursprungsorten sind. Die Aufgabe der vorliegenden Untersuchung ist, sich auf solche definierenden Institutionen: den Phallogozentrismus und die Zwangsheterosexualität zu zentrieren – und sie zu dezentrieren.

Gerade weil »weiblich« nicht länger als ein feststehender Begriff erscheint, ist seine Bedeutung ebenso verworren und unfixiert wie die Bedeutung von »Frau«. Und weil beide Termini ihre verstörte Bedeutung jeweils nur als Termini einer Relation erhalten, legt diese Untersuchung ihren Schwerpunkt auf die Geschlechtsidentität und die relationale Analyse, die sie erfordert. Zudem ist es keinesfalls mehr selbstverständlich, daß die feministische Theorie unbedingt versuchen muß, die Fragen der primären Identität zu lösen, um die Aufgabe der Politik voranzutreiben. Statt dessen müssen wir fragen, welche politischen Möglichkeiten sich als Konsequenz aus einer radikalen Kritik dieser Identitätskategorien ergeben. Welche neue Form von Politik zeichnet sich ab, wenn der Diskurs über die feministische Politik nicht länger von der Identität als gemeinsamen Grund eingeschränkt wird? Und in welchem Maße schließt der Versuch, eine gemeinsame Identität als Grundlage der feministischen Politik auszumachen, eine radikale Erforschung der politischen Konstruktion und Regulierung der Identität selbst aus?

Der folgende Text ist in drei Kapitel unterteilt, die in drei sehr unterschiedlichen Diskursgebieten jeweils eine kritische Genealogie der Geschlechter-Kategorien (gender categories) durchführen. Das erste Kapitel »Die Subjekte von Geschlecht/Geschlechtsidentität/Begehren« unterzieht den Status der »Frau(en)« als Subjekt des Feminismus und die Unterscheidung Geschlecht (sex)/Geschlechtsidentität (gender) einer erneuten Betrachtung. Dabei werden die Zwangsheterosexualität und der Phallogozentrismus als Macht/Diskurs-Regime verstanden, wobei sich oftmals sehr unterschiedliche Antworten auf die zentralen Fragen des Geschlechter-Diskurses ergeben: Wie werden die Kategorien des Geschlechts durch die Sprache konstruiert? Widersteht »das Weibliche« der Repräsentation in der Sprache? Ist die Sprache als phallogozentrisch zu verstehen (die Antwort von Luce Irigaray)? Oder ist »das Weibliche« das einzige Geschlecht, das in einer Sprache, die das Weibliche und das Sexuelle verschmilzt, repräsentiert wird (die These von Monique Wittig)? Wo und wie überschneiden sich Zwangsheterosexualität und Phallogozentrismus? Wo liegen die Bruchstellen zwischen ihnen? Wie bringt die Sprache selbst die fiktive Konstruktion des »Geschlechts« hervor, die diese verschiedenen Machtregime trägt? Welche Kontinuitäten zwischen Geschlecht (sex), Geschlechtsidentität (gender) und Begehren werden in der Sprache unterstellter Heterosexualität suggeriert? Handelt es sich jeweils um diskrete Termini? Und welche kulturellen Verfahren bringen eine subversive Diskontinuität und Unstimmigkeit zwischen Geschlecht (sex), Geschlechtsidentität (gender) und Begehren hervor und stellen ihre angeblichen Beziehungen in Frage?

Das zweite Kapitel »Das Verbot, die Psychoanalyse und die Produktion der heterosexuellen Matrix« bietet eine ausgewählte Lektüre der strukturalistischen, psychoanalytischen und feministischen Darstellungen des Inzesttabus als Mechanismus, der versucht, innerhalb eines heterosexuellen Rahmens diskrete und innerlich kohärente, geschlechtlich bestimmte Identitäten (gender identities) zu erzwingen. In einigen psychoanalytischen Diskursen wird die Frage der Homosexualität mit bestimmten Formen kultureller Unintelligibilität und, was das Lesbentum betrifft, mit der Entsexualisierung des weiblichen Körpers in Verbindung gebracht. Zugleich werden wir in unserer Analyse der Begriffe »Identität«, »Identifizierung« und »Maskerade« bei Joan Riviere und in anderen psychoanalytischen Schriften der Frage nachgehen, inwiefern die psychoanalytischen Theorien für eine Darstellung der komplexen geschlechtlich bestimmten »Identitäten« verwendet werden können. Sobald das Inzesttabu der Kritik an der Repressions-Hypothese unterzogen worden ist, die Foucault in Sexualität und Wahrheit formuliert, wird sich zeigen, daß diese prohibitive oder juridische Struktur die Zwangsheterosexualität innerhalb einer maskulinen Sexualökonomie installiert, aber zugleich eine kritische Infragestellung dieser Ökonomie ermöglicht. Ist also die Psychoanalyse eine anti-fundamentalistische Theorie, die jene sexuelle Vielschichtigkeit bejaht, die die starren, hierarchischen sexuellen Codes wirksam de-reguliert? Oder hält die Psychoanalyse einen Komplex von Voraussetzungen über die Grundlagen der Identität aufrecht, die gerade zugunsten dieser Hierarchien arbeiten?

Das letzte Kapitel »Subversive Körperakte« setzt mit einer kritischen Betrachtung der Konstruktion des mütterlichen Körpers bei Julia Kristeva ein, um die impliziten Normen aufzuzeigen, die die kulturelle Intelligibilität des Geschlechts und der Sexualität in ihrem Werk anleiten. Obgleich wir für unsere Kritik an Kristeva auf Foucault zurückgreifen, wird sich bei der näheren Untersuchung einiger Werke von Foucault seine problematische Indifferenz gegenüber der sexuellen Differenz zeigen. Dennoch vermittelt Foucaults Kritik der Kategorie des Sexus eine Einsicht in die Regulierungsverfahren einiger gegenwärtiger medizinischen Fiktionen, die zur Kennzeichnung eines eindeutigen Geschlechts entworfen wurden. Monique Wittigs theoretische und fiktionale Texte dagegen schlagen eine »Desintegration« der kulturell konstituierten Körper vor und weisen damit darauf hin, daß die Morphologie selbst als Folgeerscheinung des hegemonialen Begriffsschemas zu verstehen ist. Der letzte Abschnitt dieses Kapitels »Leibliche Einschreibungen, performative Subversionen«, der sich auf Mary Douglas und Julia Kristeva stützt, betrachtet die Begrenzung und die Oberfläche der Körper als politische Konstruktion. Als Strategie, um die Körper-Kategorien zu denaturalisieren und zu resignifizieren, werde ich eine Reihe von parodistischen Praktiken beschreiben und vorschlagen, die auf einer performativen Theorie der Geschlechter-Akte (gender acts) beruhen. Dabei geht es um solche Akte, die die Kategorien des Körpers, des Geschlechts, der Geschlechtsidentität und der Sexualität stören und ihre subversive Resignifizierung und Vervielfältigung jenseits des binären Rahmens hervorrufen.

Anscheinend hat jeder Text mehr Quellen, als er in seiner eigenen Begrifflichkeit rekonstruieren kann. Diese Quellen definieren und prägen gerade die Sprache des Textes, und zwar in einer Form, die eine gründliche Entwirrung des Textes selbst erfordern würde, um verstanden zu werden. Und natürlich gibt es keinerlei Garantie, daß diese Entwirrung jemals an ein Ende gelangt. Auch die Kindheitsgeschichte, die ich zu Beginn dieses Vorworts erzählt habe, ist eine Fabel, die nicht auf Fakten zu reduzieren ist. Allgemeiner formuliert besteht meine Absicht darin, die Bahnen nachzuzeichnen, auf denen die Geschlechter-Fabeln (gender fables) die Fehlbenennung natürlicher Fakten etablieren und in Umlauf bringen. Offenkundig ist es unmöglich, zu den Ursprüngen der vorliegenden Abhandlungen zurückzugelangen oder die verschiedenen Momente auszumachen, die diesen Text ermöglicht haben. Ich habe diese Texte zusammengestellt, um eine politische Annäherung von Feminismus, schwulen und lesbischen Perspektiven auf die Geschlechtsidentität und poststrukturalistischer Theorie zu ermöglichen. Der vorherrschende disziplinäre Mechanismus, der gegenwärtig dieses Autor-Subjekt mobilisiert, ist die Philosophie, auch wenn sie nur selten, wenn überhaupt, getrennt von anderen Diskursen in Erscheinung tritt. Die vorliegende Untersuchung versucht, diese Positionen an den kritischen Grenzen des disziplinären Lebens zu bestätigen. Es geht nicht darum, am Rande stehenzubleiben, sondern darum, an den verschiedenartigsten Netzwerken der Randbereiche teilzuhaben, die von anderen Disziplinzentren aus gesponnen werden und gemeinsam eine vielfältige Verschiebung dieser Autoritäten darstellen. Die Vielschichtigkeit der Geschlechtsidentität erfordert eine inter- und postdisziplinäre Serie von Diskursen, um der Domestizierung der Geschlechteroder Frauenstudien an der Universität zu widerstehen und den Begriff der feministischen Kritik zu radikalisieren.

Das Schreiben dieses Textes wurde durch zahlreiche Formen institutioneller und individueller Unterstützungen ermöglicht. Das American Council of Learned Societies stellte mir für Herbst 1987 ein Forschungsstipendium zur Verfügung, und die School of Social Science des Institute for Advanced Studies in Princeton ermöglichte mir im Universitätsjahr 1987-1988 ein Forschungsstipendium, Unterbringung und provokative Diskussionen. Auch die George Washington University Faculty Research Grant unterstützte im Sommer 1987 und 1988 meine Forschungsarbeit. Durch die verschiedenen Stadien des Manuskripts hindurch war Joan W. Scott eine scharfsinnige Kritikerin von unschätzbarem Wert. Ihr engagiertes, kritisches Überdenken der voraussetzungsvollen Begriffe der feministischen Politik war mir Anforderung und Inspiration. Das von Joan Scott geleitete »Gender Seminar« am Institute for Advanced Studies half mir, durch die signifikanten und provokanten Uneinigkeiten in unserem gemeinsamen Denken meine eigene Sichtweise zu verdeutlichen und auszuarbeiten. So danke ich Lila Abu-Lughod, Yasmine Ergas, Donna Haraway, Evelyn Fox Keller, Dorinne Kondo, Rayna Rapp, Carroll Smith Rosenberg und Louise Tilly. Auch die Studenten/innen meines Seminars »Gender, Identity and Desire«, das ich 1985 und 1986 an der Wesleyan University und in Yale gehalten habe, waren mir, rückblickend betrachtet, eine unentbehrliche Hilfe aufgrund ihrer Bereitschaft, alternative Geschlechter-Welten zu imaginieren. Ferner weiß ich die Vielzahl von kritischen Erwiderungen zu schätzen, die ich bei der Vorstellung von Teilen dieses Werks an dem Princeton Women's Studies Colloquium, dem Humanities Center der John-Hopkins-Universität, der Universität von Notre Dame, der Universität von Kansas, dem Amherst College und der Yale University School of Medicine erhalten habe. Meine Anerkennung gilt auch: Linda Singer, deren beharrlicher Radikalismus von unschätzbarem Wert war, Sandra Barky für ihre Arbeit und ihre aufmunternden Worte zur rechten Zeit, Linda Nicholson für ihre redaktionellen und kritischen Ratschläge und Linda Anderson für ihre scharfsinnigen politischen Eingebungen. Außerdem danke ich den folgenden Personen, Freunden und Kollegen, die mein Denken geformt und unterstützt haben: Eloise Moore Agger, Inès Azar, Peter Caws, Nancy F. Cott, Kathy Natanson, Lois Natanson, Maurice Natanson, Stacy Pies, Josh Shapiro, Margaret Soltan, Robert V. Stone, Richard Vann und Eszti Votaw. Ich danke Sandra Schmidt für ihre wertvolle Mitarbeit bei der Vorbereitung des Manuskripts und Meg Gilbert für ihre Unterstützung. Außerdem danke ich Maureen MacGrogan dafür, daß sie mich mit ihrem Humor, ihrer Geduld und der redaktionellen Anleitung zu diesem und anderen Projekten ermutigt hat.

Und schließlich danke ich Wendy Owen für ihre scharfe Kritik und die Provokation, die von ihrem Werk ausgeht.



I A.d.Ü.: Der Begriff trouble umfaßt einen ganzen Fächer von Bedeutungsvarianten: von »Ärger«, »Schwierigkeiten« bis zu »Beunruhigung«, »Verstörung«, »Unbehagen«. Da es im Deutschen keinen entsprechenden einheitlichen Begriff gibt, müssen hier die einzelnen Varianten je nach Kontext wiedergegeben werden.




Erstes Kapitel

Die Subjekte von
Geschlecht/GeschlechtsidentitätII/Begehren

Man kommt nicht als Frau zur Welt, sondern wird es.

Simone de Beauvoir

Strenggenommen kann man nicht sagen, daß die »Frau« existiert.

Julia Kristeva

Frauen haben kein Geschlecht.

Luce Ingaray

Die Entwicklung der Sexualität (...) setzte den Begriff des Sexus ein.

Michel Foucault

Die Kategorie »Geschlecht« ist die politische Kategorie, die die Gesellschaft als heterosexuelle begründet.

Monique Wittig

I. Die »Frauen« als Subjekt des Feminismus

Die feministische Theorie ist zum größten Teil davon ausgegangen, daß eine vorgegebene Identität existiert, die durch die Kategorie »Frau(en)« bezeichnet wird. Diese Identität soll nicht nur die feministischen Interessen und Zielsetzungen in der Welt des Diskurses anleiten, sondern auch das Subjekt bilden, dessen politische Repräsentation angestrebt wird. Freilich sind die Begriffe Politik und Repräsentation umstritten. Einerseits dient »Repräsentation« als operativer Term in einem politischen Prozeß, der versucht, die gesellschaftliche Sichtbarkeit und Legitimität auf die Frauen als politische Subjekte auszudehnen. Andererseits bezeichnet »Repräsentation« die normative Funktion der Sprache, die das, was hinsichtlich der Kategorie »Frauen« als wahr gilt, offenbaren oder verzerren soll. So sah sich die feministische Theorie vor die Notwendigkeit gestellt, eine Sprache zu entwerfen, die die Frauen voll oder adäquat repräsentiert, um deren politische Sichtbarkeit zu fördern. Diese Forderung war offenbar um so wichtiger, als das Leben von Frauen unter den gegenwärtigen kulturellen Bedingungen entweder nur verzerrt oder gar nicht repräsentiert wurde.

In letzter Zeit ist diese verbreitete Vorstellung des Verhältnisses zwischen feministischer Theorie und Politik im feministischen Diskurs selbst auf Widerspruch gestoßen: Das Subjekt »Frau(en)« wird nicht länger in festen oder unvergänglichen Begriffen beschrieben. Es gibt nämlich nicht nur eine Menge Material, das gewissermaßen die Lebensfähigkeit des »Subjekts« als höchsten Kandidaten der Repräsentation oder gar der Befreiung in Frage stellt. Im Grunde herrscht auch kaum Übereinstimmung darüber, was denn die Kategorie »Frau(en)« konstituiert oder konstituieren sollte. Die Bereiche der politischen und sprachlichen »Repräsentation« legen nämlich vorab die Kriterien fest, nach denen die Subjekte selbst gebildet werden, so daß nur das repräsentiert werden kann, was als Subjekt gelten kann. Oder anders formuliert: Bevor die Repräsentation erweitert werden kann, muß man erst die Bedingungen erfüllen, die notwendig sind, um überhaupt Subjekt zu sein.

Michel Foucault hat darauf hingewiesen, daß die juridischen Machtregime die Subjekte, die sie schließlich repräsentieren, zuerst auch produzieren.1 Die juridischen Machtbegriffe scheinen das politische Leben in rein negativer Form zu regulieren, beispielsweise durch Beschränkung, Verbot, Regulierung, Kontrolle, ja sogar durch den »Schutz« der Individuen, die über das kontingente, widerrufbare Wahlverfahren mit dieser politischen Struktur verbunden sind. Doch gerade weil die Subjekte diesen Strukturen unterworfen sind, die sie regulieren, werden sie auch in Übereinstimmung mit den Anforderungen dieser Strukturen gebildet, definiert und reproduziert. Wenn diese Analyse richtig ist, ist jene Rechtsformation von Sprache und Politik, die die Frauen als »Subjekt« des Feminismus repräsentiert, selbst eine Diskursformation und der Effekt einer gegebenen Variante der Repräsentationspolitik. Das feministische Subjekt erweist sich als genau durch dasjenige politische System diskursiv konstituiert, das seine Emanzipation ermöglichen soll. Dies wird dann zum politischen Problem, wenn gezeigt werden kann, daß dieses System die geschlechtlich bestimmten Subjekte (gendered subjects) entlang einer differentiellen Herrschaftsachse hervorbringt oder von vornherein als männlich definierte Subjekte produziert. In beiden Fällen ist der unkritische Appell an ein solches System zum Zwecke der »Frauen«emanzipation offensichtlich widersprüchlich und unsinnig·

Für die Politik, besonders für die feministische, steht die Frage des »Subjekts« im Mittelpunkt, weil die Rechtssubjekte stets durch bestimmte Ausschlußverfahren hervorgebracht werden, die nicht mehr zum Vorschein kommen, sobald die Rechtsstruktur der Politik etabliert ist. Anders formuliert: Die politische Konstruktion des Subjekts ist mit bestimmten Legitimations- und Ausschlußzielen verbunden; diese politischen Verfahrensweisen werden aber durch eine Analyse, die sie auf Rechtsstrukturen zurückführt, wirksam verdeckt und gleichsam naturalisiert, d. h. als »natürlich« hingestellt. Unweigerlich »produziert« die Rechtsgewalt, was sie (nur) zu repräsentieren vorgibt. Demnach muß es der Politik um die Doppelfunktion der Macht gehen, nämlich um die juristische und die produktive. Das Gesetz produziert und verschleiert (dann) die Vorstellung von einem »Subjekt vor dem Gesetz«2, um diese Diskursformation als naturalisierte Grundvoraussetzung, die die eigene regulierende Hegemonie des Gesetzes rechtfertigt, zu beschwören. Es genügt also nicht zu untersuchen, wie Frauen in Sprache und Politik vollständiger repräsentiert werden können. Die feministische Kritik muß auch begreifen, wie die Kategorie »Frau(en)«, das Subjekt des Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen hervorgebracht und eingeschränkt wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll.

Allerdings verweist das Problem der Frauen als Subjekt des Feminismus auf die Möglichkeit, daß es gar kein Subjekt gibt, das »vor« dem Gesetz steht und nur auf die Repräsentation in oder durch das Gesetz wartet. Möglicherweise wird dieses Subjekt, ebenso wie die Beschwörung eines zeitlichen »vor« dem Gesetz selbst als fiktive Grundlage für seinen eigenen LegitimationsanSpruch geschaffen. Die verbreitete Annahme, daß das »Subjekt vor dem Gesetz« eine ontologische Integrität besitze, kann als zeitgenössische Spur der Hypothese vom »Naturzustand« verstanden werden – jener fundierenden/fundamentalistischen Legende, die für die Rechtsstrukturen des klassischen Liberalismus konstitutiv war. Die performative Beschwörung eines ungeschichtlichen »vor« wird zur Begründungsprämisse, die eine vorgesellschaftliche Ontologie der Personen sichert, die ihrerseits die Legitimität des Gesellschaftsvertrags begründen, indem sie frei einwilligen, regiert zu werden.

Abgesehen von diesen fundierenden/fundamentalistischen Fiktionen, die den Begriff des Subjekts stützen, gibt es ein politisches Problem, auf das der Feminismus stößt, sobald er annimmt, daß der Begriff »Frau(en)« eine gemeinsame Identität bezeichnet. Weit davon entfernt, als stabiler Signifikant zu fungieren, der zwingend die Zustimmung jener erheischt, die er zu beschreiben und zu repräsentieren vorgibt, ist dieser Terminus, sogar im Plural, zu einem problematischen Begriff, einem Kampfschauplatz und einer Quelle der Sorge geworden. Wie der Titel Am I that Name? von Denise Riley nahelegt, kommt diese Frage gerade angesichts der Möglichkeit auf, daß dieser Name vielfältige Bedeutungen besitzt.3 Eine Frau zu »sein«, ist sicherlich nicht alles, was man ist. Diese Bestimmung kann nicht erschöpfend sein, und zwar nicht, weil eine ihrer geschlechtlichen Bestimmtheit vorangehende Person (pregendered person) das spezifische Beiwerk ihrer Geschlechtsidentität übersteigt, sondern weil die Geschlechtsidentität in den verschiedenen geschichtlichen Kontexten nicht immer übereinstimmend und einheitlich gebildet worden ist und sich mit den rassischen, ethnischen, sexuellen, regionalen und klassenspezifischen Modalitäten diskursiv konstituierter Identitäten überschneidet. Folglich läßt sich die »Geschlechtsidentität« nicht aus den politischen und kulturellen Vernetzungen herauslösen, in denen sie ständig hervorgebracht und aufrechterhalten wird.

Die politische Annahme, daß der Feminismus eine universale Grundlage haben müsse, die in einer quer durch die Kulturen existierenden Identität zu finden sei, geht häufig mit der Vorstellung einher, daß die Unterdrückung der Frauen eine einzigartige Form besitzt, die in der universalen oder hegemonialen Struktur des Patriarchats bzw. der männlichen Herrschaft auszumachen sei. Allerdings ist die Vorstellung von einem universalen Patriarchat in den letzten Jahren auf breite Kritik gestoßen, weil sie unfähig ist, den spezifischen Vorgehensweisen der Geschlechter-Unterdrückung (gender oppression) in den konkreten kulturellen Zusammenhängen Rechnung zu tragen. Werden diese vielfältigen Kontexte in der Theorie in Betracht gezogen, so stets, um »Beispiele« oder »Anschauungsmaterial« für ein universelles Prinzip zu finden, das von Anfang an vorausgesetzt war. Diese Form feministischer Theoriebildung ist nicht nur der Kritik anheimgefallen, weil sie die nichtwestlichen Kulturen kolonisiert und als Träger westlicher Vorstellungen von Unterdrückung dienstbar macht. Darüber hinaus versucht sie, gleichsam eine sogenannte »Dritte Welt«, ja einen »Orient« zu konstruieren, indem sie unterschwellig die Geschlechter-Unterdrückung als symptomatisch für eine wesentlich nicht-westliche Barbarei erklärt. Zweifellos verleiht der Feminismus dem Patriarchat einen universalen Status, um den Anschein des eigenen Anspruchs, repräsentativ zu sein, zu stützen. Doch hat diese Dringlichkeit bisweilen zu dem Kurzschluß geführt, daß die Herrschaftsstruktur eine kategoriale oder fiktive Universalität aufweist, die die unterworfene Erfahrung, die den Frauen gemeinsam ist, produzieren soll.

Wenngleich die These vom universalen Patriarchat nicht mehr dieselbe Glaubwürdigkeit wie einst genießt, war es weitaus schwieriger, die Vorstellung von einer allgemein verbreiteten Konzeption der »Frau(en)« – das Korollarium jener Grundthese – zu verschieben. Zwar haben zahlreiche Debatten über die verschiedensten Fragen stattgefunden: Gibt es eine Gemeinsamkeit unter den »Frauen«, die ihrer Unterwerfung vorangeht, oder verdankt sich das Band zwischen den »Frauen« einzig und allein ihrer Unterdrückung? Läßt sich die Besonderheit der Frauenkulturen unabhängig von ihrer Unterordnung unter die hegemonialen maskulinen Kulturen denken? Oder bestimmen sich die Besonderheit und Einheitlichkeit der Kulturen und Sprachpraktiken von Frauen immer gegen und damit zugleich in der Terminologie eines übergeordneten Kulturgebildes? Gibt es ein Gebiet des spezifisch Weiblichen, das sowohl vom Männlichen als solchen unterschieden ist als auch in seiner Differenz durch eine unmarkierte und damit hypothetische Universalität der Kategorie »Frau(en)« erkennbar ist? Bei all diesen Fragen stellt aber die Binarität männlich/weiblich nicht nur den ausschließlichen Rahmen dar, in dem die Besonderheit des Weiblichen erkennbar ist, sondern zudem ist diese »Besonderheit« erneut aus allen Zusammenhängen herausgelöst und analytisch wie politisch von jener Konstruktion der Klasse, Rasse, Ethnie oder anderen Achsen der Machtbeziehungen getrennt, welche »Identität« konstituieren und zugleich den einfachen Identitätsbegriff im Singular zu einer Fehlbenennung machen.4

Meine These ist, daß die unterstellte Universalität und Integrität des feministischen Subjekts gerade von den Einschränkungen des Repräsentationsdiskurses unterminiert wird, in dem dieses Subjekt funktioniert. Tatsächlich ruft das verfrühte Bestehen auf einem festen Subjekt des Feminismus – »Frau(en)« verstanden als bruchlose Kategorie – unweigerlich zahlreiche Ablehnungen hervor. Diese ausgeschlossenen Positionen enthüllen die zwanghaften und regulierenden Folgen einer solchen Konstruktion, selbst wenn sie zu emanzipatorischen Zwecken ausgearbeitet wurden. Tatsächlich verweist der Bruch zwischen dem Feminismus und der paradoxen Opposition von Frauen gegen ihn – die der Feminismus doch zu repräsentieren beansprucht – auf die notwendigen Grenzen einer Identitätspolitik. Die Unterstellung, daß der Feminismus für ein Subjekt, das er selbst konstruiert, eine breitere Repräsentation erreichen kann, hat ironischerweise die Konsequenz, daß die feministischen Zielsetzungen zu scheitern drohen, weil sie sich weigern, der konstitutiven Macht ihrer eigenen Repräsentationsansprüche Rechnung zu tragen. Diese Schwierigkeit verringert sich auch nicht, wenn nur zu »strategischen« Zwecken an die Kategorie »Frau(en)« appelliert wird. Denn Strategien haben stets Bedeutungen, die über die angestrebten Ziele hinausgehen. In diesem Fall können wir die Ausschließung selbst als eine solche unbeabsichtigte, aber folgerichtige Bedeutung betrachten. Indem der Feminismus dem Anspruch der Repräsentationspolitik nachkommt, ein festes Subjekt zu artikulieren, sieht er sich selbst der Anklage einer groben Fehlrepräsentation ausgesetzt.

Offensichtlich kann die politische Aufgabe nicht darin bestehen, die Repräsentationspolitik abzulehnen – als wäre das überhaupt möglich. Denn die Rechtsstrukturen von Sprache und Politik bilden das zeitgenössische Feld der Macht, das heißt: Es gibt keine Position außerhalb dieses Gebiets, sondern nur die kritische Genealogie seiner Legitimationspraktiken. Daher ist der Ausgangspunkt dieser Kritik, nach den Worten von Marx, die geschichtliche Gegenwart. Und ihre Aufgabe lautet: innerhalb dieses konstituierten, vorgegebenen Rahmens eine Kritik jener Identitätskategorien zu entfalten, die von den zeitgenössischen Rechtsstrukturen erzeugt, naturalisiert und verdinglicht werden.

Möglicherweise eröffnet sich gerade zum gegenwärtigen Zeitpunkt der Kulturpolitik – in einer Epoche, die von einigen »postfeministisch« genannt wird – die Möglichkeit, aus feministischer Perspektive über den Zwang nachzudenken, ein Subjekt des Feminismus zu konstruieren. In der feministischen politischen Praxis müssen anscheinend die ontologischen Konstruktionen der Identität grundlegend überdacht werden, um eine Repräsentationspolitik zu formulieren, die den Feminismus auf neuen Boden stellen und neu beleben könnte. Darüber hinaus ist es möglicherweise an der Zeit, eine radikale Kritik zu entfalten, die die feministische Theorie von dem Zwang befreit, einen einzigen, unvergänglichen Grund zu konstruieren, der unweigerlich von jenen Identitätsoder Anti-Identitätspositionen angefochten wird, die er zwangsläufig ausschließt. Es stellt sich die Frage, ob die Ausschließungsverfahren, die die feministische Theorie auf dem Begriff der »Frau« als Subjekt gründen, nicht paradoxerweise die feministische Zielsetzung unterlaufen, den Anspruch auf »Repräsentation« zu erweitern.5

Aber möglicherweise ist das Problem noch gravierender: Stellt nicht die Konstruktion der Kategorie »Frau(en)« als kohärentes festes Subjekt eine unvermeidliche Regulierung und Verdinglichung der Geschlechterbeziehungen (gender relations) dar? Und widerspricht eine solche Verdinglichung nicht gerade den feministischen Zielsetzungen? In welchem Maße gewinnt die Kategorie »Frau(en)« ihre Stabilität und Kohärenz nur im Rahmen der heterosexuellen Matrix?6 Wenn sich herausstellt, daß die Grundprämisse feministischer Politik nicht mehr in einem stabilen Begriff der Geschlechtsidentität liegt, dann ist vielleicht eine neue Form feministischer Politik zu wünschen, die den Verdinglichungen von Geschlechtsidentität und Identität entgegentritt: eine Politik, die die veränderlichen Konstruktionen von Identität als methodische und normative Voraussetzung begreift, wenn nicht gar als politisches Ziel anstrebt.

Die politischen Verfahrensweisen nachzuzeichnen, die das produzieren und verschleiern, was als Rechtssubjekt des Feminismus bezeichnet werden kann, ist genau die Aufgabe einer feministisch en Genealogie der Kategorie »Frau(en)«. Möglicherweise zeigt sich bei diesem Versuch, die »Frauen« als Subjekt des Feminismus zu hinterfragen, daß die unproblematische Beschwörung dieser Kategorie die Möglichkeit einer feministischen Repräsentationspolitik geradezu verhindert. Welchen Sinn hat es, die Repräsentation zu erweitern, wenn die Subjekte selbst durch die Ausschließung jener konstruiert werden, die den unausgesprochenen normativen Anforderungen des Subjekts nicht zu entsprechen vermögen? Welche Herrschaftsverhältnisse und Ausschließungen unterstützt man ungewollt, wenn allein die Repräsentation im Brennpunkt der Politik steht? Die Identität des feministischen Subjekts darf nicht die Grundlage feministischer Politik bilden, solange die Formation des Subjekts in einem Machtfeld verortet ist, das regelmäßig durch die Setzung dieser Grundlage verschleiert wird. Vielleicht stellt sich paradoxerweise heraus, daß die Repräsentation als Ziel des Feminismus nur dann sinnvoll ist, wenn das Subjekt »Frau(en)« nirgendwo vorausgesetzt wird.

2. Die Zwangsordnung Geschlecht/Geschlechtsidentität/Begehren

Obwohl man oft die unproblematische Einheit der »Frauen« beschwört, um gleichsam eine Solidargemeinschaft der Identität zu konstruieren, führt die Unterscheidung zwischen anatomischem »Geschlecht« (sex) und Geschlechtsidentität (gender) eine Spaltung in das feministische Subjekt ein. Ursprünglich erfunden, um die Formel »Biologie ist Schicksal« anzufechten, soll diese Unterscheidung das Argument stützen, daß die Geschlechtsidentität eine kulturelle Konstruktion ist, unabhängig davon, welche biologische Bestimmtheit dem Geschlecht weiterhin hartnäckig anhaften mag. Die Geschlechtsidentität ist also weder das kausale Resultat des Geschlechts, noch so starr wie scheinbar dieses. Die Unterscheidung Geschlecht/Geschlechtsidentität erlaubt vielmehr, die Geschlechtsidentität als vielfältige Interpretation des Geschlechts zu denken7, und sie ficht bereits potentiell die Einheit des Subjekts an.

Wenn der Begriff »Geschlechtsidentität« die kulturellen Bedeutungen bezeichnet, die der sexuell bestimmte Körper (sexed body) annimmt, dann kann man von keiner Geschlechtsidentität behaupten, daß sie aus dem biologischen Geschlecht folgt. Treiben wir die Unterscheidung anatomisches Geschlecht/Geschlechtsidentität bis an ihre logische Grenze, so deutet sie vielmehr auf eine grundlegende Diskontinuität zwischen den sexuell bestimmten Körpern und den kulturell bedingten Geschlechtsidentitäten hin. Setzen wir für einen Augenblick die Stabilität der sexuellen Binarität (binary sex) voraus, so folgt daraus weder, daß das Konstrukt »Männer« ausschließlich dem männlichen Körper zukommt, noch daß die Kategorie »Frauen« nur weibliche Körper meint. Ferner: Selbst wenn die anatomischen Geschlechter (sexes) in ihrer Morphologie und biologischen Konstitution unproblematisch als binär erscheinen (was noch die Frage sein wird), gibt es keinen Grund für die Annahme, daß es ebenfalls bei zwei Geschlechtsidentitäten bleiben muß.8 Die Annahme einer Binarität der Geschlechtsidentitäten wird implizit darüber hinaus von dem Glauben an ein mimetisches Verhältnis zwischen Geschlechtsidentität und Geschlecht geprägt, wobei jene dieses widerspiegelt oder anderweitig von ihm eingeschränkt wird. Wenn wir jedoch den kulturell bedingten Status der Geschlechtsidentität als radikal unabhängig vom anatomischen Geschlecht denken, wird die Geschlechtsidentität selbst zu einem freischwebenden Artefakt. Die Begriffe Mann und männlich können dann ebenso einfach einen männlichen und einen weiblichen Körper bezeichnen wie umgekehrt die Kategorien Frau und weiblich.

Diese radikale Spaltung des geschlechtlich bestimmten Subjekts (gendered subject) wirft freilich eine Reihe von Fragen auf: Können wir noch von einem »gegebenen« Geschlecht oder von einer »gegebenen« Geschlechtsidentität sprechen, ohne wenigstens zu untersuchen, wie, d. h. durch welche Mittel, das Geschlecht und/ oder die Geschlechtsidentität gegeben sind? Und was bedeutet der Begriff »Geschlecht« (sex) überhaupt? Handelt es sich um eine natürliche, anatomische, durch Hormone oder Chromosomen bedingte Tatsache? Wie muß eine feministische Kritik jene wissenschaftlichen Diskurse beurteilen, die solche »Tatsachen« für uns nachweisen sollen?9 Hat das Geschlecht eine Geschichte?10 Oder hat jedes Geschlecht eine andere Geschichte (bzw. andere Geschichten)? Gibt es eine Geschichte, wie diese Dualität der Geschlechter (duality of sex) errichtet wurde, eine Genealogie, die die binären Optionen möglicherweise als veränderbare Konstruktion offenbart? Werden die angeblich natürlichen Sachverhalte des Geschlechts nicht in Wirklichkeit diskursiv produziert, nämlich durch verschiedene wissenschaftliche Diskurse, die im Dienste anderer politischer und gesellschaftlicher Interessen stehen? Wenn man den unveränderlichen Charakter des Geschlechts bestreitet, erweist sich dieses Konstrukt namens »Geschlecht« vielleicht als ebenso kulturell hervorgebracht wie die Geschlechtsidentität. Ja, möglicherweise ist das Geschlecht (sex) immer schon Geschlechtsidentität (gender) gewesen, so daß sich herausstellt, daß die Unterscheidung zwischen Geschlecht und Geschlechtsidentität letztlich gar keine Unterscheidung ist.11

Wenn also das »Geschlecht« (sex) selbst eine kulturell generierte Geschlechter-Kategorie (gendered category) ist, wäre es sinnlos, die Geschlechtsidentität (gender) als kulturelle Interpretation des Geschlechts zu bestimmen. Die Geschlechtsidentität darf nicht nur als kulturelle Zuschreibung von Bedeutung an ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht gedacht werden (das wäre eine juristische Konzeption). Vielmehr muß dieser Begriff auch jenen Produktionsapparat bezeichnen, durch den die Geschlechter (sexes) selbst gestiftet werden. Demnach gehört die Geschlechtsidentität (gender) nicht zur Kultur wie das Geschlecht (sex) zur Natur. Die Geschlechtsidentität umfaßt auch jene diskursiven/ kulturellen Mittel, durch die eine »geschlechtliche Natur« oder ein »natürliches Geschlecht« als »vordiskursiv«, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als politisch neutrale Oberfläche, auf der sich die Kultur einschreibt, hergestellt und etabliert wird. Diese Konstruktion des »Geschlechts« als das radikal Nicht-konstruierte wird uns erneut in der Diskussion der Thesen von Claude Lévi-Strauss und des Strukturalismus beschäftigen (s.u. Zweites Kapitel). Schon jetzt ist klar, daß ein Weg, die innere Stabilität und den binären Rahmen für den Begriff des »Geschlechts« zu sichern, darin bestehen muß, die Dualität der Geschlechter (sexes) in ein vordiskursives Feld abzuschieben. Diese Produktion des Geschlechts als vordiskursive Gegebenheit muß umgekehrt als Effekt jenes kulturellen Konstruktionsapparats verstanden werden, den der Begriff »Geschlechtsidentität« (gender) bezeichnet. Wie müssen wir dann die »Geschlechtsidentität« reformulieren, damit sie auch jene Machtverhältnisse umfaßt, die den Effekt eines vordiskursiven Geschlechts (sex) hervorbringen und dabei diesen Vorgang der diskursiven Produktion selbst verschleiern?

3. Die Geschlechtsidentität: Zirkel und Scheitern der gegenwärtigen Debatte

Haben die Personen, wie man sagt, »eine« Geschlechtsidentität, oder handelt es sich um ein wesentliches Attribut, das sie sind, wie im Englischen etwa die Frage »what gender are you?« nahelegt? Wenn die feministische Theorie behauptet, daß die Geschlechtsidentität (gender) die kulturelle Interpretation des Geschlechts (sex) oder eine kulturelle Konstruktion ist, stellt sich die Frage, wie der Modus oder der Mechanismus dieser Konstruktion aussieht. Angenommen, die Geschlechtsidentität ist eine Konstruktion, könnte sie dann auch anders konstruiert sein, oder beinhaltet ihre Konstruiertheit eine Form des gesellschaftlichen Determinismus, der jede Möglichkeit der Aktivität und Veränderung ausschließt? Bedeutet »Konstruktion«, daß bestimmte Gesetze die Geschlechter-Unterschiede (gender differences) an den universalen Achsen der sexuellen Differenz entlang hervorbringen? Wie und wo vollzieht sich die Konstruktion der Geschlechtsidentität? Und wie können wir eine Konstruktion denken, die keinem ihr vorangehenden menschlichen »Konstrukteur« zugesprochen werden kann? In bestimmter Hinsicht beinhaltet die Vorstellung, daß die Geschlechtsidentität eine Konstruktion darstellt, einen bestimmten Determinismus der Bedeutungen der Geschlechtsidentität (gender meanings), die in die anatomisch differenzierten Körper eingeschrieben sind, wobei diese Körper ihrerseits als passive Empfänger eines unumstößlichen kulturellen Gesetzes verstanden werden. Wenn aber die jeweilige »Kultur«, die die Geschlechtsidentität »konstruiert«, nach Maßgabe des Gesetzes (oder eines Ensembles von Gesetzen) begriffen wird, ist die Geschlechtsidentität ebenso determiniert und festgelegt wie nach der Formel »Biologie ist Schicksal«. Nur hätte hier die Kultur an Stelle der Biologie die Rolle des Schicksals eingenommen.
























































































































OEBPS/images/cover.jpg
Judith Butler

Das Unbehagen der
Geschlechter

Gender Studies

edition suhrkamp

SV





OEBPS/nav.xhtml




		Cover



		Titel



		Impressum



		Inhalt



		Vorwort



		1. Kapitel: Die Subjekte von Geschlecht/ Geschlechtsidentität / Begehren

		1.1 Die »Frauen« als Subjekt des Feminismus



		1.2 Die Zwangsordnung Geschlecht/Geschlechtsidentität/ Begehren



		1.3 Die Geschlechtsidentität: Zirkel und Scheitern der gegenwärtigen Debatte



		1.4 Zur Theoretisierung des Binären, der Einheit und deren Überschreitung



		1.5 Identität, anatomisches Geschlecht und die Metaphysik der Substanz



		1.6 Sprache, Macht und die Strategien der Verschiebung









		2. Kapitel: Das Verbot, die Psychoanalyse und die Produktion der heterosexuellen Matrix

		2.1 Der kritische Austausch des Strukturalismus



		2.2 Lacan, Riviere und die Strategien der Maskerade



		2.3 Freud und die Melancholie der Geschlechtsidentität



		2.4 Die Vielschichtigkeit der Geschlechtsidentität und die Grenzen der Identifizierung



		2.5 Die Reformulierung des Verbots als Macht









		3. Kapitel: Subversive Körperakte

		3.1 Die Körperpolitik von Julia Kristeva



		3.2 Foucault, Herculine und die Politik der sexuellen Diskontinuität



		3.3 Monique Wittig: Die Desintegration der Körper und das fiktive Geschlecht



		3.4 Leibliche Einschreibungen, performative Subversionen













		Von der Parodie zur Politik



		Anmerkungen



		Informationen zum Buch



		Hinweise zum eBook









Page List





		2



		4



		5



		6



		7



		8



		9



		10



		11



		12



		13



		14



		15



		16



		17



		18



		19



		20



		21



		22



		23



		24



		25



		26



		27



		28



		29



		30



		31



		32



		33



		34



		35



		36



		37



		38



		39



		40



		41



		42



		43



		44



		45



		46



		47



		48



		49



		50



		51



		52



		53



		54



		55



		56



		57



		58



		59



		60



		61



		62



		63



		64



		65



		66



		67



		68



		69



		70



		71



		72



		73



		74



		75



		76



		77



		78



		79



		80



		81



		82



		83



		84



		85



		86



		87



		88



		89



		90



		91



		92



		93



		94



		95



		96



		97



		98



		99



		100



		101



		102



		103



		104



		105



		106



		107



		108



		109



		110



		111



		112



		113



		114



		115



		116



		117



		118



		119



		120



		121



		122



		123



		124



		125



		126



		127



		128



		129



		130



		131



		132



		133



		134



		135



		136



		137



		138



		139



		140



		141



		142



		143



		144



		145



		146



		147



		148



		149



		150



		151



		152



		153



		154



		155



		156



		157



		158



		159



		160



		161



		162



		163



		164



		165



		166



		167



		168



		169



		170



		171



		172



		173



		174



		175



		176



		177



		178



		179



		180



		181



		182



		183



		184



		185



		186



		187



		188



		189



		190



		191



		192



		193



		194



		195



		196



		197



		198



		199



		200



		201



		202



		203



		204



		205



		206



		207



		208



		209



		210



		211



		212



		213



		214



		215



		216



		217



		218



		219



		220



		221



		222



		223



		224



		225



		226



		227



		228



		229



		230



		231



		232



		233



		234



		235



		236



		237















